# 

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

भाग ६

किरण १

## THE JAINA ANTIQUARY

VOL. V.

No. I

#### Edited by

Dr. B. A. Saletore. M. A., Ph. D.
Prof. Hiralal Jain, M. A., LL. B.
Prof. A. N. Upadhye, M. A.
B. Kamta Prasad Jain, M. R. A. S.
Pt. K. Bhujabali Shastri, Vidyabhushana.

PUBLISHED AT
THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY

(JAINA SIDDHANTA BHAVANA)

ARRAH, BIHAR, INDIA.

JUNE, 1939.

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर के नियम।

१ 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' हिन्दी त्रैमासिक पत्र हैं, जो वर्ष में जून, सितम्बर, दिसम्बर श्रीर मार्च में चार भागों में प्रकाशित होता है।

- र 'जैन-एन्टीक्वेरी' के साथ इसका वार्षिक मूल्य देशके लिये ४) रूपये श्रौर विदेश के लिये डाक-व्यय लेकर ४।।) है, जा पेशगी लिया जाता है। १।) पहले भेज कर ही नमृने की कापी मंगोने में सुविधा होगी।
- ३ केवल साहित्यसंबन्धी या अन्य भद्र विज्ञापन ही प्रकाशनार्थ स्वीकृत होंगे। मैनेजर, 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' आरा की पत्र भेजकर दर का ठीक पता लगा सकते हैं: मनीआर्डर के रुपये भी उन्हीं के पास भेजने होंगे।
- ४ पते में हेर-फेर क़ी सूचना भी तुरन्त उन्हीं का देनी चाहिये।
- प्रकाशित होने की तारीख से दो सप्ताह के भोतर यदि 'भास्कर' नहीं प्राप्त हो, तो इसकी सूचना जस्द श्राफिस को देनी चाहिये।
- ६ इस पत्र में श्रास्यन्त प्राचीनकाल से लेकर श्राधुनिक काल तक के जैन इतिहास भूगोल शिल्प, पुरातत्त्व, मूर्ति-विज्ञान, शिला-लेख, मुद्रा-विज्ञान, धर्म्म, साहित्य दर्शन, प्रभृति से संबंध रखने वाले विषयों का ही समावेश रहेगा।
- लेख, टिप्पणी, समालोचना—यह सभी सुन्दर श्रौर स्पष्ट लिपि में लिखकर सम्पादक,
   'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' श्रारा के पते से श्राने चाहिये। परिवर्त्तन के पत्र भी इसी पते से श्राने चाहिये।
- ट किसी लेख, टिप्पणी आदि को पूर्णतः अथवा अंशतः स्वीकृत अथवा अस्वीकृत करने का अधिकार सम्पादकमण्डल को होगा।
- ९ श्रस्त्रीइत लेख लेखकों के पास विना डाक-व्यय भेजे नहीं लौटाये जाते ।
- १० समालोचनार्थ प्रत्येक पुस्तक की दो प्रतियाँ 'भास्कर' ऋाफिस, ऋारा के पते से भेजनी चाहिये।
- ११ इस पत्र के सम्पादक निम्न-लिखित सज्जन हैं जो ऋवैतनिक रूप से केवल जैन-धर्म के उन्नति और उत्थान के ऋभिप्राय से कार्य्य करते हैं :—

्प्रोफेसर हीरालाल, एम.ए., एल.एल वी. प्रोफेसर ए. एन. उपाध्ये, एम. ए. बाबू कामता प्रसाद, एम.ब्रार.ए.एस. परिडत के. भुजवती शास्त्री, विद्याभृषण

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

#### जैन-पुरातत्त्व-सम्बन्धी त्रैमासिक पत्र

भाग ६

ज्येष्ठ

किरण १

#### सम्पाद्क

श्रोफेसर हीरालाल, एम. ए., एल.एल. ची. श्रोफेसर ए० एन० उपाध्ये. एम.ए. बाबू कामना प्रसाद. एम. च्यार. ए. एस. पं० के० भुजवली भासी, विद्यासूषणा.

---

जैन-सिद्धान्त-भवन श्रारा-हारा प्रकाशित

भारत में ४)

विदेश में ४॥)

एक प्रति का १।)

# विषय-सूची

### हिन्दी विभाग--

|    |                                                                         |         | યુષ્ટ |
|----|-------------------------------------------------------------------------|---------|-------|
| १  | जैन रामायण का रावण्—ृ श्रोयुत पं० के० भुजवली शास्त्री, विद्यामूपण       |         | 8     |
| ₹  | वीरनन्दो ऋौर उनका ऋाचारसार—[श्रीयुत पं० परमानन्द जैन, शास्त्री          | •••     | १७    |
| ३  | ंनय-विवरण' का कर्ता कौन है ?—[श्रीयुत पं० सुमेकचन्द्र जैन, दिनाकर न्याय | नीर्थ   |       |
|    | शास्त्री बीट ए०, एत्त-एत्त०बी०                                          |         | २३    |
| 8  | सम्राट् खारवेल का हाथीगुफाबाला शिलालेख—[ श्रीयुत प्री० वेनीमाधव बाक्    | त्र्रा, |       |
|    | एम० ए०, डी० लिट्                                                        |         | २५    |
| 4  | धम्मपद श्रौर इवेताम्बर-जैनागम—[ श्रांयुत स्रगरचन्द नाहटा, बीकानेर       |         | ३६    |
| ξ  | क्या यह सचमुच भ्रमनिवारण है १—ृश्रीयुत पं० जुगलिकशोर मुख्तार            |         | 8=    |
| હ  | श्रावरण कृष्णा प्रतिपदा को स्मरर्गीय तिथि स्त्रौर वीरशासन जयन्तो—[श्र   | ोयुन    |       |
|    | पं० परमानन्द जैन, शास्त्री                                              |         | 44    |
| 6  | विविध विषय—(१) द्राविड-संघ – [ श्रीयुन कामना प्रसाद जैन                 |         | પુષ્  |
|    | (२   उपदेश-तरंगिर्णो कः गिरिनार-प्रकरग्     (श्रीयुन कामना प्रसाद       | ( जैन   | ξo    |
|    | (३) तेरापुर ऋौर कलिकुंड—[ श्रीयुन कामतः प्रसाद जैन                      |         | દુસ   |
| Q, | साहित्य-समाज्ञीचना—(१) परमध्यपयासु (परमात्मप्रकाश) श्रोर जोगसार (योगर   | नार)    |       |
|    | —[ के० सुजवली शास्त्रो                                                  |         | ٤x    |
|    | (२) जम्बूस्वामी चरित्र—[श्रायुन कलोशचन्द्र शास्त्री                     |         |       |
|    | (३) तत्त्वसारटीका भाषा)—[श्रीयृत कैलाशचन्द्र शास्त्रा                   |         | ૬૬    |
|    | छ: संग्ल जैनधर्म (चारो भाग)—[पं०के० सुजबला शाह                          | i       | ६६    |
|    | (५) त्रात्मचिन्तन—िश्रायुत पं० के० मुजबर्ता शास्त्रा                    |         | ६६    |
|    | (६) पंच कस्याण्—[ श्रोयुत पं० के० मुजवलो शास्त्री                       |         | દ્રહ  |
|    | (७) जैनधर्म का ह्रास क्यों—[श्रायुन पं० के० मु∃≅ली श                    | गम्त्री | ۶.۴   |
| १० | जेनसिद्धान्त भवन त्र्यारा का वार्षिक-विवरस्स · · · ·                    |         | ६८    |
|    |                                                                         |         |       |
|    | यन्थमाला-विभागः -                                                       |         |       |
| 8  | तिलोयपरागर्ना [ श्रीयुत प्रो० ए० एन० उपाध्ये, एम० ए० 🗼 ८९ मे            | 66      | नक    |
| ₹  | प्रशस्ति-संप्रह् (श्रीयुत पं० के० भुजबली शास्त्री, विद्याभूपण 🕟 १३७ से  | १४४     | नक    |



#### जैनपुरातत्त्व और इतिहास-विषयक त्रैमासिक पत्र

भाग ६

जून १६३९। ज्येष्ठ वीर नि० सं० २४६४

किरग १

## जैन रामायण का राक्ण

( लेखक—श्रीयुन पं० के० भुजबली शास्त्री, विद्याभूषण् )

मिनुष्य किसी बात की सत्यता या असत्यता का निर्णय प्रायः अपने उन विचारों के अनुसार ही कर बैठता है. जिनसे उनकी बुद्धि पहले से प्रमावित हो चुकी है। परन्तु जबतक वह अपने उस पूर्व संस्कार को एक ओर रख कर समालोच्य विषय पर निष्पच्यात से विचार नहीं करेगा तबतक किसी यथार्थ निर्णय पर कभी नहीं पहुंच सकता। सुप्राचीन कालीन किसा व्यक्ति के वास्तविक आचार-विचार आदि जानने के लिये हमें तत्कालीन या बाद के प्राचीन से प्राचीन प्रामाणिक प्रन्थों का ही आश्रय लेना पड़ता है। उन प्रामाणिक प्रन्थों में भी समकालीन किसी प्रामाणिक लेखक के द्वारा विरचित प्रन्थ जितना विश्वसनीय हो सकता है, उतना उसके बाद का लिखा हुआ प्रन्थ कदापि नहीं हो सकता। मैं समकता हूं कि, इसमें किसी का मत-भेद नहीं हो सकता है।

इस सिद्धान्तानुसार प्रतापी रावण के त्राचार-विचारादि जानने के लिये भी हमें प्राचीन प्रनथों की ही शरण लेनी पड़ती है। कतिपय प्रनथ-कर्तात्रों ने एकमात्र सीतापहरण के त्रपराध से पुरुषपंगव रावण को कलङ्की घोषित कर उन पर नीच, दुष्ट त्रादि त्रापमानजनक शब्दों से बुरी तरह से त्राक्रमण किया है। यहाँ पर मुफे सहसा "एकोऽपि दोषो गुणसन्निपात निमज्जतीन्दोः किरगोष्ट्रिवाङ्कः" महाकवि कालिदास का यह पद्मखग्रह स्मृतिपथारूढ हो जाता हैं। पुनीता एवं पतिपरायणा सती साध्वी सीता को हर ले जाना मैं भी महापराध मानता हूं। फिर भी उस एक श्रपराध के लिये उसके सारे मानवीचित गुणों को भुला देना समुचित नहीं कहा जा सकता। यों तो प्रत्येक मनुष्य में गुए। और दोप दोनों होते हैं। जिस में दोप का ऋत्यन्ताभाव है वह मनुष्य नहीं, बल्कि देवता है। ऋाखिर रावण भी मनुष्य ही रहाः त्रतः उसमें दोपों का होना कोई त्रस्वाभाविक नहीं है। रावण को जाने दीजिये—पुरुषोत्तम भगवान् रामचन्द्र जी के कुछ कृत्यों को भी उनके परमोपासक भक्तगण सदोप मानते हैं। जैसे—लुकछिप करके वाली को मारना, ऋग्निपरीचा जैसी भोपण एवं कड़ी जाँच कर लेने के बाद भी सीता का परित्याग करना एवं नपोनिरत शुद्र शम्युक की हत्या करना ऋादि। इसीलिये जब हम किसी व्यक्ति की ऋष्वराड जीवनी पर प्रकाश डालते हैं तब गुरा ऋौर दोष दोनों को एक ही दृष्टि से देखना होगा। तुलनात्मक दृष्टि से इन दोनों के मनन करने के बाद उन गुगु-दोपों की कमी-वेशी के लिहाज से ही हम उस व्यक्ति की गुगी अथवा दोषी करार दे सकते हैं। इतना परिश्रम न उठा कर केवल एकाध गुण वा दोष को देख कर किसी के गुणी या दोपी होने का फैसला दे देना निष्पत्त निर्णय नहीं कहा जा सकता। रावण् मो इसी पच्चपानपूर्ण निर्णय का शिकार किया जाकर लोगों की नजरों से गिराया गया है। मेरी तो धारणा यह है कि इस फैसले की सुनवाई के समय त्रगर रावण मौजूद रहता तो इसके विरुद्ध अपील कर बदले में अपने प्रतिपित्तियों पर वह मान-हानि का मामला अवस्य ठोक देता ।

अब एक प्रश्न उठ सकता है कि जब रावरण गुणी था तो रामायण के बहुसंख्यक लेखकों ने इसे दोषी क्यों ठहराया ? इसका उत्तर मेरी स्थृल बुद्धि में यही आता है कि एक तो हमारे भारतवर्ष का उस समय का वातावरण ही इस प्रकार का था। दसरी बात यह है कि हमारे पुरातन श्रद्धे य कि प्रायः अनुकरण्शील थे। इसलिये जो परम्परा अपने सामने मौजूद है उसी को कायम रखना वे अधिक पसन्द करते थे। इसका कारण यह भी ज्ञात होता है कि उन्हें इस बात का भय था कि पूर्वपरम्परा के विरुद्ध होने मे अपनी छतियाँ जनता में सर्वमान्य नहीं हो सकेंगी। परम्परा के कुछ प्रतिकृत लिखने का साहस करनेवाले कितपय किवयों पर ऐसी आपत्ति आ भी चुकी है। साथ ही साथ भारतवर्ष सुप्राचीन काल से शील के लिये प्रधान है भी। यह सब कुछ होते हुए भी जैन किवयों ने रावरण का जीवन

चित्रित करने में जो बुद्धि एवं साहस दिखलाया है, वह प्रशंसनीय है। इसी का दिस्दर्शन कराना ही इस लेख का प्रधान उद्देश है।

हमें इस समय जैन माहित्य में भिन्न-भिन्न भाषात्रों में रामायण-सम्बन्धी निम्न कृतियों का पता लगता है। किन्तु पहली बात यह है कि सब की सब ये कृतियाँ मेरी नजरों से नहीं गुजरी हैं। दूसरी बात यह है कि जो तालिका नीचे दी जाती है वह सर्वाङ्गपूर्ण नहीं है। इनके अतिरिक्त भी बहुत मी कृतियाँ अन्वेषण करने पर उपलब्ध हो सकती हैं। तालिका इस प्रकार है:—

प्राकृत मं—१ पउमचरिय (विमल सृरि) २ पउमचरिय (चौमुह) ३ पउमचरिय (स्वयंभू-देव, त्रिभुवन स्वयंभू और भट्टारक जसिकत्ति या यशःकीर्त्त) ४ तिसिट्ट महापुरिस गुर्गालंकार (पुष्पदन्त)।

संस्कृत मं—१ पद्मपुराण (रिवर्षण) २ जैनरामायण (हमचन्द्र) ६ रामचरित (देवविजय गिण) ४ रामपुराण (सोमसंत) ५ विपष्टिम्मृतिशास्त्र (आशाधर) ६ पद्मपुराण (भृहारक चन्द्रकीर्त्त) ७ पद्मपुराण (ब्रह्मचार्ग जिनदास) ८ पद्मपुराण (भृहारक धर्मकीर्त्त) ९ पद्मपुराण (वीरसंत) १० पद्मपुराण (भृहारक विवयमूपण) ११ विषष्टिशलाकाचरित्र (भृहारक हमचन्द्र) १२ मैथिलीकत्याण नाटक (हिन्समञ्ज) १२ पुण्यास्त्रव (रामचन्द्र मुमुक्षु) १३ पुण्यचन्द्रोदय पुराण (कृष्ण कवि) १४ सीताचरित्र (नेमिदन)।

हिर्न्द्रा में—१ पद्मपुराग्। (खुशालचन्द्र) २ पद्मपुराग्। वचनिका (दौलतराम) ३ सीता-चरित्र (रायमञ्ज) ४ सीताचरित्र (रामसिंह)।

कन्नड मं—१ पंप रामायण (चंपृ—नागचन्द्र) २ कुमुदेन्दु रामायण (पट्पदि—कुमुदेन्दु) ३ रामविजय चरिन (सांगत्य—देवण) ४ रामकथावनार (चंपू—देवचन्द्र) ५ जिनरामायण (पट्पदि—चन्द्रसागर वर्णा) ६ रामचन्द्रचरित्र (सांगत्य—चन्द्रशेखर ब्रौर पद्मनाभ)।

इन क्वतियों के त्र्यतिरिक्त तमिलु, गुजराती एवं मराठी त्र्यादि भारतीय भिन्न-भिन्न भाषात्र्यों में भी एतत्सम्बन्धी कृतियाँ त्रवह्य हैं।

विद्वानों का मत है कि इस समय उपलब्ध जैन रामायणों में विमल सृरि का 'पउमचिरय' ही मर्ब-प्राचीन है। उनकी इस कृति से ही सिद्ध होता है कि यह प्रन्थ महाबीर निर्वाण के ५३० वर्ष व्यतीत होने पर रचा गया था। अ भगवान महाबीर ने ई० पूर्व ५२० में निर्वाण प्राप्त किया था। इस हिसाब से विमल सृरि ने अपने इस प्रन्थ को ई० सन् ३ में रचा है यह सिद्ध होता है। परन्तु इस रचनाकाल में विद्वानों का मत-भेद हैं। स्थूल दृष्टि से जैन

🕸 पंचेत्र य त्राससया, दुसमाए¦तीसत्ररिस| संजुत्ता¦।

वीरे सिद्धिमुवगए, तत्रो निबद्धं इमं रचिरयं ॥११८—१०३॥

 रामायण में दो सम्प्रदाय दृष्टिगत होते हैं। एक तो विमल सूरि की परम्परा, दूसरी गुण्मद्राचाय की। इन परम्पराश्चों में समय-समय पर बहुत से प्रन्थ रचे गये हैं। उक्त तालिकान्तर्गत भन्थों में द्वितीय एवं तृतीय पउमचरिय, रविषेण का पद्मपुराण, हेमचन्द्र का जैन रामायण, देवविजय गणि का रामचरित्र नागचन्द्र की पंप रामायण, कुमुदेन्द्र की कुमुदेन्द्र रामायण, देवप का रामविजय चरिते, देवचन्द्र का रामकथावतार एवं चन्द्रसागर वर्शी की रामायश श्रादि विमल सूरि की परम्परा में लिये जा सकते हैं। इसी प्रकार कृष्ण किव का पुरायचन्द्रोदय पुरारा, चावं डराय पुराणान्तर्गत रामकथा तथा नागराज के पुरुषास्त्रवान्तर्गत रामकथा त्रादि दूसरी अर्थात् गुरामद्राचार्य की परम्परा में अन्तर्भुक्त किये जा सकते हैं। पता लगता है कि इन दो सम्प्रदायों से बहिर्भत भी कुछ रायायण सम्बन्धी कृतियाँ मौजूद हैं। जैसे-जीव संबोधनान्तर्गत रावण-कथा। इतना ही नहीं इन परम्परान्तर्गत कृतियों में भी परस्पर एकाध बातों में मतभेद रिष्टिगोचर हो सकता है। इन सब बातों के निर्णय के लिये इन कृतियों के तुलनात्मक अध्ययन करने की नितान्त आवश्यकता है। कुछ विद्वानों का खयाल है कि इस समय उपलब्ध हिन्द, जैन, बौद्ध सभी रामायरों का लक्ष्य संस्कृत-साहित्य में त्र्यादि काव्य समभी जानेवाली वाल्मीकीय रामायण ही है। उन विद्वानों का कहना है कि जन-जीवन के लिये त्रादर्शप्राय इस वाल्मीकीय रामायण को ही लक्ष्य करके शाक्त, जैन त्रीर बौद्धों न अपने-अपने धर्म की दृष्टि से इसे रूपान्तर किया।

अतः विमल सूरि ने मी वाल्मीकीय कथा को ही अपना आदर्श मान कर जैनधर्म के तत्त्व एवं आचारों के अनुकूल उसमें यथास्थान समुचित परिवर्तन कर जैन धर्मा-वलिन्वयों के लिये एक स्वतन्त्र रामायण रच डाली यों उनका अभिप्राय हैं। परन्तु विमल सूरि स्पष्ट कहते हैं कि यह राम-कथा मुफे पूर्व परम्परा से प्राप्त हुई है। विमल सूरि ने ही नहीं: आगे के जैनरामायण-रचिताओं ने मी यही भाव व्यक्त किया है। जैनियों का मत है कि उन के सम्पूर्ण प्रन्थ बारह अंगों में अन्तर्भुक्त हैं और वे सभी अक्ष कण्डस्थ हो परम्परागत हैं। जब इन अक्षधारक मुनियों की मेधा-शिक्त कालदोष से कुण्डित होने से अक्षक्रान नष्ट होने लगा तब कुछ दृरदर्शी महर्पियों ने इसे प्रन्थबद्ध करना प्रारंभ किया। इसी का फलस्करूप बाद जैनियों में प्रत्येक विषय के मौलिक प्रन्थ बड़े जोरों से रचे जाने लगे—पर बहुत समय बीतने पर। इस सिद्धान्त को बड़े-बड़े पाश्चात्य विद्वान भी मानते हैं कि भारतवर्ष में पुरातन काल में सभी मत के धर्मप्रनथ कण्डस्थ ही रक्षे जाते थे। एसी अवस्था में जैन रामायणों का लक्ष्य बाल्मीकीय रामायण है या परम्परागत अपनी मौलिक कथा है—इस बात का निर्णय मैं पाठकों के उपर ही छोड़ देना चाहता हूं। कुछ भी हो इसमें कोई सन्देह नहीं है कि रामायण को हरएक धर्मवाले एक आदर्श कृति मानते हैं। इसका प्रधान कारण यही है कि इसके चरित्र-नायक राम और

नायिका सीता एक त्र्यादर्श एवं त्र्यनुकरएीय दम्पती थे। त्र्यस्तु, त्र्यव पाठकों का ध्यान प्रस्तुत विषय की त्र्योर त्र्याकृष्ट करता हूं।

साहित्य-दृष्टि से त्राचार्य गुणभद्र की कथा की अपेन्ना विमल सूरि की कथा अनेक सुन्दर सिन्नियेशों से अधिक चित्ताकर्षक है। इसी से ज्ञात होता है कि गुणभद्र की कथा की अपेन्ना विमल सूरि की कथा विशेष रूप से कविगण का प्रेमपात्र एवं लोकादरणीय हुई। मैं अपर लिख चुका हूं कि रविषेण का पद्मपुराण और नागचन्द्र की पंप रामायण आदि विमल सूरि के सम्प्रदाय के अन्तर्गत हैं। विमल सूरि का रावण पात्र वास्तव में रमणीय है। अतः मैं भी इस लेख में विमल सूरि के सम्प्रदाय का आश्रय लेकर ही जैन रामायण में प्रतिपादित रावण पात्र की विशिष्टता दिखलाने की चेष्टा कर रहा हूं।

रावण मुप्रसिद्ध तोयद्वाहन-वंश में जन्म लेता है। उसके गर्मावतरण में ही उसकी श्रद्धेय माता कैंकशी श्रथवा केकई ने जो ग्रुभ-स्वप्त देखा था—उन स्वप्नों से ही जन्म लेनेवाला पुत्र विशाल कीर्निशाली, चक्रवर्त्त -मदृश श्रतुल भाम्यशाली एवं रण्डुर्धर्ष होगा यह जान कर पूज्य पिता स्त्रश्रव विशेष प्रसन्न होता है। बड़े गाजे-वाजे के साथ रावण का जन्मोत्सव धूम-धाम से मनाया जाता है। क्रमशः वाल्यावस्था को व्यतीत कर कुमार-लीलाश्रों से माता-पिता को श्रानन्दित करता हुश्रा निक्वल शास्त्र एवं कलाश्रों में पारंगत हो वह पूर्ण युवावस्था को प्राप्त होता है श्रीर श्रपने छोटे भाइयों के साथ तपस्या करता हुश्रा श्राकाशगामिनी श्रादि दुर्धर विद्याश्रों को सिद्ध कर चन्द्रहास नामक खड़ को पा लेता है। रावण के इस बढ़ते हुए विभव को देख कर सन्तुष्ट हो मय श्रपनी गुण्वती पुत्री मन्दोदरी से उसका विवाह कर देता है। श्रपने प्रपितामह माली को मारकर लंका पर श्राक्रमण् किये हुए वैश्रवण को पराजित कर वह राज्य के साथ-साथ उनसे पुष्पक विमान को भी छीन लेता है। श्रिजगद्भूषण् नामक भद्र गज का दर्ष चूर्ण कर कैलास पर्वत को हिला कर रावण धरणेन्द्र के द्वारा प्रदत्त शक्त्यायुध से श्रप्रतिहत होता हैं। दिक्तिजय के लिये कटिबद्ध रावण् के सुन्दर रूप देखकर जनता श्रुमलच्चण्युक्त उनके हर एक श्रंगोपाङ्ग की भूरि-भूरि प्रशंसा करती हुई उन्हें इन्द्रतुल्य महर्द्धि-सम्पन्न कहती है।

युद्ध कर कर्म है अवदय: फिर भी राणव की उस विजय-यात्रा में सभी राजे-महाराजे हार मान कर उसकी शरण में ही आते हैं, मरते नहीं। इसका प्रधान कारण रावण की दयालुता है। माहीष्मनीपुर के स्वामी सहस्रवाहु अथवा सहस्ररिश्म को रावण कैंद कर लेता है। पीछे जैन मुनियों के कहने पर उससे कर लेकर उसका राज्य उसी को सौंप देता है। वरुण जब रावण की अधीनता स्वीकार नहीं करता है, तब वह ससैन्य जाकर, उसे हराकर कैंद कर लेता है। वरुण के नगरवासी बहुत दु:खी होते हैं। रावण इसे जानकर दयाद्रवित हो उसे कारामुक्त कर देता है। एक समय रावण विजयाई पवैत पर छावनी डालता है। इससे उस

प्रान्त के नायक इन्द्र उस पर क्रुद्ध हो युद्ध के लिये संनद्ध होता हैं। रावण तत्त्त्त्ण ही उसे बाँध कर अपना अनुल शाँयें का परिचय देता है। इन्द्र के पिता सहस्रार पुत्र-मोह से रावण से विनय करता है। उसकी दीन-प्रार्थना को सुन कर रावण इन्द्र को मुक्त कर उसका राज्य उसे दे देता है। इस प्रकार लोक-कएटक बनने के लिये रावण विजय-यात्रा के लिये नहीं निकला था; बल्कि अपने पौरूप को प्रदर्शित करने के लिये। वह जहाँ-जहाँ जाता है वहाँ-वहाँ अपनी दयालुता एवं चमता को ही व्यक्त करता है। जिन-मन्दिर तथा जिन-मुनियों को देख कर भिन्त से विनम्र होता है। हिरपेण नाम के मुनि का पुण्यचरित्र सादर एवं सकुत्रहल सुनकर सन्तुष्ट होता है। इन सवों से बढ़ कर उस विजययात्रा में अपूर्व, अद्भुत और आकस्मिक एक घटना घटती है जो कि रावण के सदाचारित्व के लिये एक ज्वलन्त दृष्टान्त है।

अध्टापद शैल के कटक-प्रदेश में रावण की विजय-वाहिनी है और उसी के पास दुर्लेङ्मयपुर नामक देश । उसका स्वामी नल-कृबर था जो कि इन्द्र का लोकपाल था । रावण के स्थाने की खबर पाकर निर्भीकतापूर्वक स्थाग उगलनेवाले यन्त्रों के द्वारा स्थपने किला को वह सर्राचन करता है। रावण उसे वश-वर्ता करने का उपाय मन्त्रियों के साथ सोचने में संलग्न है। ठीक उसी समय नलकुबर की पत्नी उपरंभा के द्वारा प्रेपिन दृती चित्रमाला वहाँ पर पहुंचती है। प्राम् कर वह रावण से कहती है—नलकृवर की पत्नी उपरंभा ने ममें आपके पास भेजा है। बहुत दिनों से आपके दर्शन के लिये वह उत्सुक है। सदैव उसे आप ही की चिन्ता है। एकबार उन्हें दर्शन देने की आप अवज्य दया दिखायें। रावण दोनों कानों को बन्द कर मन में इस प्रकार सोचना है—सहदशीलधारी होकर मैं इस निन्दा कर्म को कहाँ ? कितनी ही रूपवनी क्यों न हो वेदया की खोर भी खाँख उठा कर नहीं देखनेवाला में एक परस्त्रा को अपनाऊं ? यह कार्य इह-पर दोनों के लिये अहिन है। पर-स्त्री उच्छिष्ट के समान त्याज्य है। परन्तु मन्त्रियों से कुछ सलाह कर रावण दुनी से कहता है—ठीक है, ऋपनी रानी उपरंभा को वुलालावो । उपरंभा वड़ी उमंग से ऋाती है । रावण उससे कहता है— भट्टे ! दुनी के द्वारा सभी वृत्त ज्ञान किये। पर रणभूमि में इस कार्य के लिये अवकाश ही कहाँ ? दुर्लघ्यपुर ही इस कार्य के लिये समुचित स्थान है। उपरंभा इस बात को यथार्थ समस्ती है। कामातरा वह रावण को सालभंजिनी विद्या बता देती है। उसकी सहायता से रावण किला तोड़ कर नलकुवर को पराजित कर उसे कैंद्र कर लेता है। पश्चात वह उपरंभा के पास जा कर कहता है—मां ! तू मेरी विद्या-सुरु है । उत्तम वंश में जन्म लेकर ऐसे कदाचरण का त्राश्रय मन ला। काशध्वज की पुत्री! तृशील की रचा कर। तम्हारे पति जीवित हैं। साथ ही साथ सुन्दर भी हैं। उन्हीं के साथ यथेच्छ विषय-मोग करो। रावण नलकूबर को चमा प्रदान कर राज्य वापिस कर देता है। वह कितना विवेकी हैं ! ऐसी विषम परिस्थिति में मी ऋपने को तिलमात्र भी शील से विचलित नहीं होने

देता है। आज इसके शील की यह अग्निपरीचा हुई और इसमें जयशील होकर रावण खरा उतरता है। बाद सन्तुष्ट हो ससैन्य भिन्न-भिन्न राष्ट्रों के शासकों को पराजित कर वह अनन्त-वीर्य केवली के पास आता है। उन्हें देख एवं भिन्नत से प्रणाम कर वह उनसे आत्म-हित-धर्म के स्वरूप की जिज्ञासा करता है। केवली भी उसे समयोचित उपदेश देकर पंच अणुव्रत प्रह्ण करने के लिये आदेश देते हैं। प्रायः उपरंभा की पृवे घटना का स्मरण कर रावण असहमत पर-स्त्री के त्यागत्रत को सहर्ष अपनाता है। इस प्रकार पृवे पुण्य से वह वेभव-सम्पन्न, कीर्त्त-शाली एवं लोकमान्य होता है। दुनिया उसे सिर भुकाती है। जिस देश में वह प्रवेश करता है वह देश स्वर्गसहश, धन-धान्य एवं रत्नों से परिपूर्ण और दुर्भिच, भयादि से मुक्त, पुण्यमय होता है। लोकानुराग के पात्र हो कर रावण सुख से राज्य करता है। विमल सूरि के हत्य-वेशाल्य के लिये यह एक सजीव चित्र ही पर्याप्त कहा जा सकता है। उनका रावण सौस्याकार, सौजन्य, द्याः चमा, धर्म-भीरत्व तथा गांभीर्य आदि सद्गुणों से पुरुप-प्रवर सिद्ध होता है।

विमल सुरि गवण की उदारता को ऋदुभुत रचना-कौशल से वर्णित एवं उसके दोष को बारीकी से सुचित कर उस पर हमलोगों की सहानुभूति एवं श्रद्धा व्यक्त करा देते हैं। परन्तु व्यक्ति कितना ही उदार हो पुरायावसान में उसके सभी बैभव एक के पोछे एक सन्ध्याकालीन राग के समान देखते-देखते विलुप हो जाते हैं । रावण को भी ऐसे ही एक क़समय का सामना करना पड़ता है। उसके सभी भोग-विलास संचित पुरुषों को नापने लगते हैं। साध ही साथ दैव निमित्त बनकर रावण को ऋपने मरण की सुचना पहले से देने लगता है। रावण बबडा जाता है। सीता के कारण ही दाशरिथ के हाथों से रावण अवस्य मरंगा-इस भविष्यद्वाणी से उसका सुदृढ़ हृदय भी काँप उठता है। फिर भी उसमे डर कर रावण चुप हो। नहीं बैठता है। अजंय विधि को भी अपने पौरुप से जीतने के लिये वह कटिबढ़ होना है। रावगा पास ही में खंड हुए विभीषण की गंभीर मुद्रा को देखने लगता है। विभीषण कहता है—इसके लिये इतनी चिन्ता क्यों ? जनक और दशरथ को अन्त कर देने मात्र से सभी प्रश्न हल हो जाते हैं। पीछं सन्तान होगी कैसं ? इस बात सं रावण की चिन्ता दूर होती है। भाई के हिन-चिन्तक विभीपण इस क्रार त्रमानुपिक कार्य के लिये सन्नद्ध हो प्रस्थान करता है। पर भाग्य सदा बलवान होता है। इसे जीतना त्रासान काम नहीं है! वह पहले से नारद के द्वारा दशाय एवं जनक को इस भावी विपत्ति की सूचना देकर वेश बदल कर देशान्तर जाने को बाध्य करता है। वह विभीषण की ऋषितों में भी पट्टी बाँध देता है। विभीषण उनकी नकली मृरमयी मूर्त्तियों को ही प्रकृत दशरथ एवं जनक समभ कर उन्हें नष्ट कर डालता है। बल्कि लंका जा ऋपने भाई रावण को इस शुभ संवाद को सुनाकर उसे त्रानेवाली दुघटना से

निश्चिन्त कर देता है। किन्तु भाग्य गुप्त गंगा के समान भीतर ही-भीतर त्रपना काम कर रहा हैं। समय बहुत बीत जाता है। इधर दैव इस महानाटक के कुशल पात्रों को सिद्ध कर रहा हैं। देशान्तर गये हुए दशरथ एवं जनक सकुशल ऋपनी-ऋपनी राजधानी को लौट ऋाते हैं। यथाकाल राम तथा सीता का जन्म भी होता है। पहले किसी समय कैकशी को उसकी सहायता के उपलच्च में राजा दशरथ के द्वारा प्रदत्त दो वर तीक्ष्ण यम-दृष्ट के समान दशरथ के हृदय को भेदने लगते हैं। राम को जंगल में भटकना पड़ता है। सीता और लक्ष्मण ये दोनों राम का साथ देते हैं। पूर्व संचिन दुष्कर्म का फल उन्हें भी नहीं छोड़ता है। वन-पर्वत-नदी ऋादि भयंकर से भयंकर दुर्गम स्थानों में भटकते हुए वे द्राडकारएय में त्राकर वहाँ पर कुछ काल तक विश्राम करने लगते हैं। वर्षाकाल प्रारंभ होता है। वनदेवी के ऋलौकिक सौन्दर्य को देखने की प्रवल इच्छा से प्रेरित लक्ष्मण इधर-उधर भ्रमण करता है। कहीं से शीतल सुगंध वायु की लहर त्र्या-त्र्याकर लक्ष्मण के नामिकारंत्र को परिपृरित करने लगर्ना है। विस्मिन हो उद्वेग से उसी त्रोर बढ़ता हुत्रा वह एक विशाल वाँस के सघन कुंज को देखना है। उसके पास ही स्वर्गीय पुष्पों से समर्चित सृर्यहास नामक खड्ग तीक्ष्ण प्रभा से चमक रहा है। लक्ष्मण उसकी त्र्योर त्र्यपना दाहिना हाथ बढ़ाना हैं। बह खड़ उसके हस्तगत होता है। तत्त्राग ही वह उसे चला कर उसकी परीज्ञा करना है। पास के बांस का कुंज कट कर गिर जाना है। उसके साथ ही साथ कुएडल-मिएडन वालक का एक सुन्दर मस्तक भी उछल कर गिर पडता है। वहाँ पर रक्त से सराबोर एक शरीर दिखने लगता है। क्या किया जाय ! कार्य समाप्र हो गया था। वह वालक रावए की वहन चन्द्रनत्वा का था। पुत्र के छिन्न-भिन्न मस्तक को देखकर वह छाती पीट-पीट कर रोने लगती है। इस दु:संवाद की तरत वह श्रपने पति स्वर-दृषण् को सुनाता है। स्वर दृषण् कृद्ध हो पुत्रघातक की हत्या का बदला लेने के लिये अस्त्रों से सुसज्जिन हो तुरत निकल पड़ता है। मंत्री की सलाह से यह दु:खद समाचार रावण के पास भी दृत के द्वारा पहुंचाया जाता है ।

दृत की बात सुनकर रावण कोध में जल-सुन कर खाक हो जाता है। तुरत ही वह पुष्पक विमान पर ऋष्ट्र हो ऋषिकशमार्ग से रण्भूमि की ऋषेर चलता है। रास्ते में मनोसुख्य-कारिणी सीता का सुन्दर मुख रावण का चित्त हर लेता है। रावण सोचता है—शची-तुस्य सर्वाङ्ग-सुन्दरी इस रमणी के विना मेरा राज्य ही निष्फल है। वह सीता पर एकान्त मुख्य हो नाना प्रकार के विचार-सागर में गोता लगाने लगता है। तत्त्वण ही वह ऋपनी अवलो-किनी विद्या का समरण करता है। उससे रावण उस सुन्दरी का नाम-गोत्रादि का पता लगाता है और राम से सीता को पृथक् करने का उपाय भी पृछता है। लक्ष्मण के सिंहनाद करते ही राम उसकी सहायता के लिये अवद्य जायगा; इस पूर्व संकेत को विद्या रावण को

बताती है। ऋाखिर पराक्रमी खर-दृपण राम-लत्तरण दोनों को मार डालेगा यों सो कर लक्ष्मण के समान रावण सिंहनाद करता है। राम उस सिंहनाद को लक्ष्मण का ही सिंहनाद समभ कर व्याकुल हो सीना को जटाय की रत्ता में रखकर कोदएड-पाणि हो चल देता है। तब रावण विमान से उनर कर श्रचानक सीना को हर ले जाना है। जटाय रावण को रोकता है, पर महावली रावण के लिये जटायू की रूकावट एक खेल सी हो जाती है। रावण उसे कर-प्रहार से मर्गापन्न कर निर्भाकतापूर्वक लंका की त्रोर बढ़ता है। मार्ग में उसे रोकने वाले स्वजटी को जान से न मार कर उसकी गगन-गामिनी विद्या को छीन लेता है। विमान में जाते हुए वह सीता का करुण-विलाप सनकर उसे समसाने का प्रयत्न करता है। भितना ही कहा. पर वह प्रसन्न नहीं होती है। रावण सीचना है—में पहले से ही असहमत परस्त्री-त्याग-त्रत ले चुका है। यह प्रसन्न होती भी नहीं हैं। प्रायः कुछ समय के बाद राजी हो जायगी। तब तक मेरा ब्रत भी बना रहेगा। रावण लंका जाना ही उचित समभता है। खेर. यहाँ से रावण का अब अधोगित की ओर पेर बढ़ता है। उसके धर्म, बत आदि सभी सुकृत-चय से मियन होते हैं। देव क्रास्ता से ऋपने चिन्तित कार्य का प्रसार करता है। प्राणि-हिंसा के खबाल से मरुत का यज्ञ वस्ट करनेवाला वहीं रावण इस समय दुर्मोहान्य हो सती सीता को हर ले जाना है। जटाय की हत्या कर डालना है ऋौर स्व्रजटी को तंग करता है। रावण स्त्रजटो को पराजित कर विमान से प्रयाण करता हुत्रा कामातुर हो सीता से नाना प्रकार का प्रम्ताव एवं प्रार्थना करता है। उस पर सीता कहती है-एसी परलोक-विरुद्ध वार्ते मुंह से मन निकाल। तृ पर-स्त्री-रूपी आग में पनंग की तरह गिर गया और दु:ख-निविड़ नरक के लिये नाहक मार्ग ढूंढ़ लिया ! परन्तु इन परुप वचनों से भी रावण अप्रसन्न नहीं होता उनटा कामोत्तेजिन हो हाथ जोड़ कर सीता के पैरों पर गिरता है । सीता राम का कुशल-समाचार पान तक त्र्यनशन व्रत प्रहर्ण करती है । हताश रावण उसे देवरमण् नामक उद्यान में कैंद्र कर निरुत्साह है। महल को जाता है।

उसे महल में भी शान्ति नहीं मिलती। प्रतिच्चण उसे सीता की ही चिन्ता बनी रहती है। इस बीच में पितिवयोग का वृत्त जान कर बहुन चन्द्रनया विलाप करती हुई भाई के पैरों पर आ गिरती है। उसे समयोचित सदुक्तियों से समका कर रावण रिन-वास में जाता है। कामज्जर से पीड़ित उसे नींद नहीं आती। उष्ण एवं दीर्घोच्छ्वासपूर्वक चुप-चाप शय्या पर बैठे हुए अपने पित रावण को देख कर मन्दोदरी उसकी इस असीम चिन्ता का कारण पूछती है। वह लाजत होता हुआ सीतापहरण-सम्बन्धी कुल वृत्तान्त उसे सुना कर सीता को प्रसन्न एवं वश कर देने के निमित्त अपनी जीवन-रचा के लिये मन्दोदरी से प्रार्थना करना है। मन्दोदरी रावण की यह दयनीय दशा देखकर सीता के प स

जा पित के सौमान्य एवं सामर्थ्य श्रादि की बड़ाई करती हुई उसे श्रपनाने के लिये श्रामह करती हैं। उस पर सीता मन्दोदरी को खरा-खरी बातें सुनाती हुई शरीर छिन्न-भिन्न होने पर मी इस जन्म में तो राम को छोड़ कर बैभव में इन्द्र, रूप में कामदेव ही क्यों न हों दूसरे को प्रह्ण नहीं करूँगी यों स्पष्ट जनाये देती हैं। रावण मन्दोदरी के लौटने के विलम्ब को भी न सह कर रागान्ध तथा उन्मत्त हो स्वयं सीता के पास जाता है श्रीर पट्टमहिषी बनाने श्रादि बड़े-बड़े प्रलोभनों को दिखलाता हुश्रा श्रपने को पितरूप में स्वीकृत करने के लिये गिड़-गिड़ा कर प्रार्थना करता है। पर सीता टस से मस नहीं होती। श्रव वह भय-प्रदर्शन-द्वारा सीता को वश में लाने की चेष्टा करता है। रात भर श्रनेक भयंकर से भयंकर दश्य सीता को दिखाये गये; पर सब निष्फल। वह श्रपने पुनीत एवं श्रचल शील से निलमात्र भी विचलित नहीं होती है। सबेरा होता है। सीता का कन्दन सुनकर विभीषण दया-द्रवित होता है श्रीर रावण को नाना प्रकार से समम्प्रता है। पर सदुपदेश देनेवाले विभीषण को ही पिता-पुत्र मिलकर लंका से निष्कासन कर देते हैं। रावण धीरे-धीर गहरे पाप-पङ्क में भसता जाता है। उस श्रपनी पाशविक शक्ति में विद्वास बढ़ना जाता है। मनुष्य राम सुम्न खेचर को नहीं जीत सकेगा, यह दुर्गिमान उसके सिर पर सवार हो जाता है।

यद्ध श्रनिवार्य होता है। राम की वड़ी संना । त्राकाश-मार्ग सं समुद्र पार कर लंका को **थेर लेती हैं। रावए की सेना भी उस सेना का सामना करती है। रएभेरी से दिशायें** गुंज उठती हैं। दोनों सेनार्ये महासागर के समान उमड़ पड़ती हैं। इस महासंप्राम में रावण के हस्त-प्रहस्त ऋादि महाभट वीरगति को प्राप्त होते हैं। इसके पुत्र सहोदरादि एक-एक कर के शत्रु के इस्तगत होते हैं। रावण की शक्ति कुिएठत होती है। वह रण भूमि में देदोप्यमान श्रौर मीपण शक्ति-प्रहार में लक्ष्मण को मुन्छित करता है। इतने में उस दिन का रण-कोलाहल शान्त होता है। छोटे भाई की दशा देखकर राम शोक-विह्नल होता है। रावण ने तो लक्ष्मण को जीन लिया, इस महान् हर्ष सं गर्वोद्रिक्त होकर महल की श्रोर प्रस्थान करता है। महल में श्राकर वह देखता है--- मानुकर्ण, मेघ वाहन, इन्द्रजित स्त्रादि नजर नहीं त्राते हैं। इससे रावण घोर दु:खी होता है। बीच में विशल्यसौन्दरी के द्वारा लक्ष्मण के सचेत होने की खबर मिलती है। रावण एकदम किंकर्तव्य-विमृद हो जाता है। मन्त्रियों को बुला कर वह सलाह पछता है। उस पर मंत्री मदाङ्क सीता-समर्पण-पूर्वक राम सं सन्धि करने का ही हितकर प्रस्ताव उपिथत करता हैं। पत्रमोह से रावण भी उस प्रस्ताव से सहमत होता है। उत्तमकुलसंभूत नय-विनय-शक्ति-सम्पन्न सुमन्त इस सन्धि-प्रस्ताव को उपिथत करने के लिये दृत नियुक्त होता है। पर सन्धि का शर्स विलच्चण था। उसका त्राशय यही था कि लंका-सहित, समुद्र-वेष्टित खेचर- राज्य को लेकर राम मेरे भाई श्रौर पुत्रों एवं श्रपनी सीता को मुक्ते दे दे। दूत श्रपमानित तथा श्रकृतकार्य होकर लौट श्राता है। सन्धि का कार्य समाप्त होता है।

श्रव रावण सोचता है कि सब से पहले बहुरूपिणी विद्या को मुक्ते सिद्ध करनी होगी। इसके लिये वह तत्त्वरण शान्तिनाथ-चैत्यालय में जा कर विद्या-साधन-कार्य में संलग्न होता है। इधर मन्दोदरी नगरमर में जीव-हिंसा की निषेधाज्ञा जारी कराती है। अनेक विघ्न उपस्थित होने पर भी मेरु-सदृश अचल हो एकामतया ध्यानारूढ रावण को वह बह-रूपिएए देवता प्रत्यन्न होती है और चक्रधर को छोड़ कर दुनिया को ही जीतने का आज्ञासन द्ती है। वास्तव में रावण का यह साहस प्रशंसनीय है। विद्यासाधनार्थ संयम को धारण करनेवाले रावण का चित्त अब कुछ शान्त होता है। परन्तु महल में पहुंचते ही उसकी अदारह रानियाँ सब की सब अङ्गद के द्वारा किये गये अपमान को जताती एवं रोती हुई उसके पैरों पर गिरती हैं। फिर रावण के क्रोध का पारा चढ़ जाता है। अपमान करने-वाले व्यक्तियों को वास्तविक दुएंड देने का आद्यासन देता हुआ रावण स्नान, जिन-पूजा भोजनादि नित्यकर्म सं अवकाश पाकर रए।भूमि के लिये अपने अन्यान्य वीरों को भेजकर स्वयं भी रए के लिये सन्नद्ध होता है। पर एकाएक उसे सीता याद आ जाती है। तुरत ही सर्वालंकार-भूपित हो इन्द्र के समान वह द्वरमण-उद्यान में जाता है। अपने को पतिरूप सं मानने के लिये सीता सं फिर प्रार्थना करता है। यह उसकी ऋन्तिम प्रार्थना थी। उस पर सीता गद्गद हो एक बात का निवेदन करती है—रावरा ! ऋगर तुफे मुफ पर दया है तो कितना ही क्रोध त्राये पर राम, लक्ष्मण तथा भाई प्रभामएडल को मत मारना। जब तक वे जीवित रहेंगे तभी तक मैं भी जीती रहुंगी। इतना कह कर सीता मुन्छित हो जमीन पर गिरती है। उसकी यह द्यनीय दशा को देख कर रावण पिघल जाता है। सीता का त्रश्रधारापूर्ण मुख एवं शिथिल शरीर को देख कर रावण का चित्त बहुत ही कोमलता को धारण करता है ऋौर उसका हृदय पश्चात्तापरूपी आग सं धधक उठता है। वह अपने नीच एवं कर कर्म को बार-बार धिक्रोरता है। रावण मन में सोचता है-राम से उसका प्रिय-पत्नी सीता को विमुक्त करने का जो मैंने निन्य कार्य किया है, उसे धिकार है ! पर-स्नी पर मोहित हो मैंने अपनी समुज्ज्वल कुलकीर्त्त को ही कलङ्कित कर दिया ! हा धिकार !! उस पुरुष-सिंह राम की पत्नी सती सीता को चुरा कर स्वयं मैंने नरक का रास्ता परिकृत कर लिया ! कैसा भीषण अपमान एवं अमिट अपकीत्ति है। हा । विभीषण, मैंने तरे हितकर उपदेश को भी ठुकरा दिया! नाहक मेरे बहुत से बीर मर गये और बहुत से शत्र के हस्तगत हुए! मैंने राम को निष्कारण ही श्रपमानित किया ! श्रव क्या कहूँ ? सीता को यों ही दे दृं ? किन्तु दुनिया क्या कहेगी ? यही न कि इर कर ही रावण ने सीता को दे दिया! संप्राम में राम श्रौर लक्ष्मण को जीत कर बैभव से सीता को लौटाना श्रम्छा नहीं है ? इससे पौरूष श्रम्भलङ्क रह जायगा। साथ ही साथ कीर्त्त भी श्रम्पत रहेगी। श्रात: युद्ध ही मेरे लिये एकमात्र उत्तम मार्ग है। रावण के इस हृदय-परिवर्तन को देखकर किस के हृदय में श्रमुकम्पा का श्राविभीव नहीं होता ? दैव प्रतिकृत होने पर भी रावण श्रपने पुरुषत्व से डिगता नहीं। फिर भी दैव को उस पर दया नहीं श्राती। वह तो उसके सर्वनाश के लिये सर्वथा तुल जाता है। सच पूछिये तो इस समय रावण तीत्र पश्चत्ताप के द्वारा श्रवश्य कलङ्क-विमुक्त हो जाता है।

खैर, इस समय रावण के चारो-श्रोर निराशा ही निराशा नजर श्राती है। वह वीरोचित कीर्त्ति के लिये मरना ही पसन्द करता है। सीता का श्रान्तिम दर्शन वास्तव में उसके लिये सहर्शन वन जाता है। श्रान्त में श्राशावादी रावण बहुम्हपिणी से प्रेरित हो रणभूमि में सहर्ष उत्तर पड़ता है। हा! कर्म किसी को नहीं छोड़ता!

रणात्तेत्र में जाने के कबल एक बार रावण फिर महल में जाता है। वहां पर महिषियों के म्लान मुख देखकर उसे श्रङ्गद श्रादि के अनार्य आदरण एक बार फिर याद श्रा जाते हैं। वह क्रुद्ध हो कर भी फिर शीघ सीना की उस दीन प्रार्थना को स्मरण कर लेता है। रावण अपने मन में निश्चय कर लेता है कि राम एवं लक्ष्मण को न मार कर कैंद कर लाऊँगा श्रौर सीता को उन्हें अवद्य सौंप दृंगा। साथ ही साथ महल को शृन्य देख कर उसे मेघवाइन, भानुकर्ण आदि याद आते हैं। रावण रो देना है। पर उत्तर चल में ही कोघ से उद्दिप्र हो वीरोचित वाक्यों से वह आप ही आप शत्रुओं को ललकारता है। उस समय उसका हृद्य पश्चात्ताप, अनुकम्पा, निवेंग, अभिमान, क्रोध एवं निराशा आदि से ओत-प्रोत हो जाता है। अन्त में अभिमान और कोघ से उत्तीजन हो रावण रणाङ्गण के लिये चल देता है।

श्राज रावण का श्रन्तिम दिन है। दैव-वल-विहीन वह सेना-सहित जब महल से प्रस्थान करता है तब उसे श्रनेक श्रपशकुन दृष्टिगोचर होते हैं। रावण उनकी परवाह नहीं करता है। परन्तु मन्दोदरी उन्हें देख कर घबड़ा जाती है। उसका कलेजा धड़कने लगता है। वह शीघ्र ही श्रद्धेय पित को रोकती है श्रौर सीता को दें कर सन्धि करने को समम्प्रती है। पर रावण उसकी प्रत्येक बात का उत्तर देता हुआ श्रपने सिद्धान्त से तिलमात्र भी विचलित नहीं होता है।

रावण के रणाङ्गण में पहुंचते ही राम की सेना दितर-वितर हो जाती है। इस विषम परिस्थिति को देख कर लक्ष्मण सरोष रथारूढ़ हो विजली की तरह आगे वढ़ कर रावण को रोकता है। ये दोनों आपस में अपने अपने वीरत्व को सगर्व व्यक्त करते हैं। सीता को लौटा कर पूर्ववत निरातंक खेचर-राज्य का शासन करने के लिये लक्ष्मण रावण को फिर भी समझाता है। पर रावण अपने अटल सिद्धान्त से जरा भी विचलित नहीं होता। दोनों

महान वीरों में भयंकर युद्ध होने लगता है। बड़े-बड़े वीर उस युद्ध को देखकर दंग रह जाते हैं। यह युद्ध श्रातुलनीय था। रावण बहुरूपिणी विद्या के द्वारा श्रपने को श्रमसंख्य रावण बना लेता है। पर लक्ष्मण इससे घवड़ाता नहीं। श्रन्त में रावण के द्वारा ही प्रयुक्त श्रप्रतिहत चक्र से लक्ष्मण रावण को मारता है। प्रतापी रावण राज्यलक्ष्मी की नद्भवरता को सोचता हुआ पश्चात्ताप-पूर्वक सहर्ष वीरगति को प्राप्त होता है।

जैन रामायणान्तर्गत रावण की इन जीवन-घटनात्रों से विज्ञ पाठक रावण के मानवोधित दया, समा, सौजन्य, गाम्भीयं एवं त्रौदार्य त्रादि महान् गुणों को स्वयं ही परख लेंगे। जैन रामायण ही नहीं त्रादि किव वास्मीकि ने भी त्रपनी रामायण में कई स्थानों पर रावण को 'महात्मा' शब्द से भी स्मरण किया है । त्राखिर वह भी सत्य का गला कैसे घोंट सकते थे। इतना ही नहीं, वास्मीकीय रामायण से यह भी सिद्ध होता है कि रावण की राजधानी में घर-घर वेदपाठी विद्यमान थे त्रौर घर-घर हवनकुण्ड थे। धर्मात्मा रावण के महलों में कभी कोई नीच कर्म नहीं किया जाता था। उनमें सदा वेद-प्रतिपादित शुभकार्य किये जाते थे, इसी लिये देवता उस पुण्यात्मा रावण के घरों को पूजते थे।

जिस समय हनुमान् लंका में प्रवेश करता है, तब उसकी स्थिति देख कर विस्मित हो उसके मुंह से निम्न लिखित शब्द निकल पड़ते हैं—"स्वर्गोऽयं देवलोकोऽयिमन्द्रस्यापि पुरी भयेत्। सिद्धिवेंयं परा हि स्यादित्यमन्यत मारुतिः।।" (सु॰ कां॰ सर्ग ९) अगर रावण निर्देय एवं दुष्ट होता तो क्या ऐसे प्रशंसात्मक शब्द हनुमान् के मुख से निकलने सम्भव थे १ लंका का शासक एक न्यायी, सदाचारी, राजनीतिपटु एवं रणदुर्भद था तब न हनुमान् उसकी उस राजधानी को स्वर्ग, देवलोक तथा इन्द्रलोक होने का अनुमान करता है। रावण संयमी एवं सदाचारी था इस बात को हमारे महाकिव वाल्मीिक भी स्वीकार करते हैं। वह लिखते हैं कि रावण के महलों में अन्यकामा कन्या और अन्यपूर्वा (विवाहिता) की थी ही नहीं।

 <sup>(</sup>क) महात्मनो महद्वेशम महारत्नपरिच्छदम् । महारत्नसमाकोर्गा ददर्श स महा-किपः।।
स् कां० सर्ग ५।

<sup>(</sup>ख) स रावणं महात्मानं विजने-मन्त्रि-सिश्चि ॥ यु० कां० सर्ग १०॥

<sup>(</sup>ग सर्वकामैक्पेतां च पानभूमि महात्मनः ॥ सु० कां० सर्ग ११ ॥

<sup>(</sup>घ) क अत्राह्मदसन्तद्धी द्दशे स महत्मनः ॥ सु० कां० सर्ग १०॥

প (क) षडं ।वेद्दविदुर्ग करुष्वरयाजिनाम् । शुश्राव ब्रह्मबोषान् स विरात्रे ब्रह्मरत्तसाम् ॥ सु० कां० सर्ग १८॥

<sup>(</sup>ख) गृहाणि नानावसुराजितानि देवासुरैश्चापि सुपूजितानि।
सदेश्च दोषेः परिवजितानि कपिईदर्श स्वबटार्जितानि॥सु० कां० सर्गे ६॥

ाक्ष्म न तत्र काश्चित् प्रमदाः प्रसद्य वीर्यापपन्नेन गुणेन लब्धाः।
न चान्यकामापि न चान्यपूर्वा विना षराहीं जनकात्मजान्तु॥

वह यदि चाहता तो सब कुछ उसके लिये संभव था। वह पाप-भीरु था, इसलिये उसने सीता को छोड़ कर कभी भी किसी पर-स्त्री पर हाथ नहीं उठाया। बल्कि निम्न क्लोक से सिद्ध होता है कि सीता पर भी बलात्कार करना उस का त्र्राभीष्ट नहीं था।

"एवं चैतदकामान्तु न त्वां स्प्रक्ष्यामि मैथिलि !। कामं कामः शरीरे मे यथाकामं प्रवर्तताम्।।" अर्थात् हे मैथिलि ! मेरे शरीर में कामदेव भले ही इच्छानुसार संचार करे, पर इच्छारहित तुम्हारे शरीर का मैं स्पर्श भी नहीं करूँगा। (वास्मीकीय रामायण)।

एक जैनेतर विद्वान का ही मत हैं कि रावण ने किसी पाप-विचार से सीता का अपहरण नहीं किया था: किन्तु प्रत्यपकार और प्रत्यवमानना के विचार से। गुपैनखा का नाक-कान काट कर भगवान रामचन्द्र ने महात्मा रावण का वड़ा भारी अपमान किया, जिसे वह न सह सका और उसने संसार में राम को अपमानित करने की ठान ली। क्योंकि भगवान राम ने एक अवला पर अपनी शुरता प्रदर्शित कर महात्मा रावण का अपमान किया था, इसलिये महात्मा रावण ने भी 'शठे शाठ्यं समाचरेन' की नीति का अनुसरण कर उसकी धर्मपत्नी के हरण से ही उनका अपमान करने की ठान ली।

चौदहवें वर्ष के प्रवेश में सीतापहरए। हुन्ना त्रोर वह भी बहन के नाक कान काटे जाने के उपरांत। यदि सीतापहरए। में रावरण की पाप-वासना ही मृलकारए। थी तो वह पाप-वासना पहले तेरह वर्ष कहीं रही? क्या कहीं गृहन्नल। (त्राजुन) के समान महात्मा रावरण को भी तेरह वर्ष नपुंसक होकर विनान का शाप तो नहीं मिला था? म्पष्ट है कि मीनापहरण का मूल कारए। प्रत्यपकार है न कि पापवासना। अ

रावण के चरित्र की महत्ता जानने के लिये नेलगु के सुप्रसिद्ध एवं उदीयमान लेखक श्रीमुद्दु कृष्ण का 'श्रशोकवन' नामक एकांक नाटक भी विशेष दशनीय हैं। बिल्क हिन्दी प्रन्थरत्नाकर-कार्यालय वंबई की द्योर से उसका सुन्दर हिन्दी श्रनुवाद भी निकल चुका है। इस नाटक के सम्बन्ध में उसके सफल अनुवादक श्रीव्रजनन्दन शर्मा की भूमिका-सम्बन्धी कुछ वाक्यों को ही विद्य पाठक यहां पर पढ़ लें। "हम रावण के जिस चरित्र को देखने-सुनने के श्रादी हो गये हैं, उससे यह चित्र सर्वथा भिन्न है। यह रावण वाल्मीिक और तुलसी के रावण से अपना बिल्कुल साम्य नहीं रखता। दिच्छा के कुछ श्राधुनिक विद्वानों की राय है कि लंका-वासी दर-श्रसल वैसे नहीं थे, जैसा कि मंस्कृत या श्रन्य भाषा के किवयों और लेखकों ने उन्हें चित्रित किया है। ऐसे विकृत चरित्र गढ़ने की जड़ श्राये और श्रनार्य की भावना काम कर रही थी। इस लेखक ने भी 'कैफियत' में वही बात सामने रक्खी हैं।" वास्तव में यह 'कैफियत' विचारणीय है। क्या ये सब वातें जैनरामायण की कथा को पुष्ट नहीं करती हैं ?

<sup>#</sup> देखें— परस्वती भाग : २, ए.यड १ में प्रकाशित 'महारमा राव n' शीर्षक लेख ।

श्रव गुण्भद्राचार्य की रामकथा में विमल सृिर की रामकथा से जो भिन्नता दृष्टिगोचर होती है उसका भी यहां पर उल्लेख कर देना श्रावस्थक प्रतीत होता है। गुण्भद्र की रामकथा में सीता मन्दोदरी की पुत्री थी। भारतीय साहित्य में सीता को मन्दोदरी की पुत्री माननेवाली कथा सिर्फ यह एक ही नहीं है श्रीर भी बहुत सी कथायें हैं। इस कथा की श्रपेचा दशरथ की राजधानी वाराणसी थी। सीतापहरण भी उस नगर के समीप ही उद्यान में हुआ था। वौद्धों के 'दशरथजातक' में सीतापहरण का उल्लेख नहीं है अवस्थ। फिर भी श्रीर सब बातें मिलती जुलती हैं। गुण्भद्र की उक्त रामकथा में प्रतिपादित सुवर्णमृग, बालवध एवं माया सीता का शिरदछंदनादि बातें बालमीकीय रामायण से मिलती हैं। इन सब बातों को देखते हुए गुण्भद्र-सम्प्रदाय-सम्बन्धी रामायण के लिये कोई मूल खास रामायण नहीं मालूम होती। ज्ञात होता है कि कई रामायणों को सामने रख कर ही इसकी रचना की गयी थी। हिरिपेण की कथा एवं यज्ञ-यागादि का विरोध विमल सृिर श्रीर गुण्भद्र की कथाश्रों में समान रूप से पाये जाते हैं।

यहां पर वास्मीकीय रामायण एवं जैनरामामण में पाये जानेवाले कुछ प्रमुख भेदों का भी उल्लेख कर दिया जाता है—

जैन रामायण में राम की माना अपराजिता और शत्रुव्न की माना मुप्रभा बतायी गयी है।
सुमित्रा के लक्ष्मण एक ही पुत्र था इसमें विद्यामित्र की चर्चा ही नहीं है। सुमीववाली आदि बंदर नहीं थे: किन्तु किपध्वज थे। बिल्क रावण से इनका सम्बन्ध था।
वक्षण के युद्ध में हनुमान ने रावण की सहायता की थी। शम्बुक शुद्ध न होकर रावण की
बहन चन्द्रनत्मा का लड़का था। बिल्क सूयहास खड़ के लिये तपस्या करते हुए इसे
लक्ष्मण ने भ्रम में माग था जो रावण-द्वारा सीतपहरण का एकमात्र कारण बन गया। राम
का वर्ण गौर और लक्ष्मण का ज्याम था। लक्ष्मण ने ही रावण को मारा, राम ने नहीं।
राम उसी भव में मोत्त गये हैं। सीता को प्रभामण्डल नामक एक भाई भी था। जैन
रामायण में सीता पहले अर्थान रामायण के युद्ध के बाद अर्योध्या लाने के पहले आग्निप्रवेश न कर के लवांकुश के जन्म के बाद ही करती है। बिल्क अग्नि-प्रवेश करने के
बाद विरक्त हो वह जिनदीत्ता ही ले लेती है। विरक्ति का कारण एकमात्र उन पर लगाया
गया मिथ्या लाञ्छन ही था।

पश्चात्य विद्वानों में रामायण के सम्बन्ध में भिन्न-भिन्न मत है। जर्मनी के सुप्रसिद्ध विद्वान वेवर ने लिखा है कि रामायण काव्य दित्तणापथ में त्राय-सभ्यता विशेषतया कृषि-ज्ञान-विस्तार-विषयक एक रूपकमात्र है। सीता किसी का नाम है। सीता ही हलपद्धित और रामायण हलधर बलराम हैं। महाभारत-वर्णित युद्धपर्व के बहुत पिछे रामायण संकलित हुई है। प

<sup>🖇</sup> देखें—Winternitz, H. I L. 494, N. 4.

<sup>†</sup> Weber's Sanskrit Literature P. 192.

बौद्धों के 'दशारथ-जातक' के कितने ही इलोकों के साथ रामायण के इलोकों का मेल देखकर उक्त विद्वान ने प्रमाणित किया है कि दशरथ-जातक के मूल उपाख्यान का श्राश्रय लेकर वास्मीकीय रामायए। रची गई। इसके त्र्यतिरिक्त कोई कोई पाश्चात्य परिडत यह भी कहते हैं कि हिन्दु और सिंहलस्य बौद्धों के परस्पर विवाद-विसंवाद विज्ञापक रूपक लेकर रामोपाख्यान की सृष्टि हुई है। फिर किसी का मत है कि रामायण होमर-कृत प्रीक काज्य का ही श्रनुकरण है। इसी प्रकार रामायण के विषय में कितने ही अश्रुत एवं श्रद्भत मत-मतान्तर देखने को मिलते हैं। पर 'हिन्दीविश्वकोष' के विज्ञ सम्पादक प्राच्च-महा-विद्यार्शव नगेन्द्रनाथ वसु ने अपने कोष में उद्घिखित मतों को पुष्ट युक्तियों से खराडन कर यह सिद्ध किया है कि महाभारत से रामायण बहुत प्राचीन है। साथ ही साथ उनका यह भी कहना है कि रामायए-रचना काल में संस्कृत का ही कथित भाषारूप में प्रचार थाने श्रीर इसी समय लौकिक काव्य-रचना का सूत्रपात हुआ। किन्तु रामायण के रचना-काल के सम्बन्ध में वसु महाशय भी सन्दिग्ध है। वह कहते हैं कि "जैनतीर्थंकर श्रीर बुद्धदेव के श्राविर्माव-काल में 'मागधी' भाषा का प्रचार हुआ था। इसी कार**ण प्राचीन** जैन आँर बौद्ध धर्म मन्थ माराधी वा श्रद्ध माराधी भाषा में रचे गये हैं। ई० सन् ७७७ वर्ष पहले जैनतीर्थङ्कर पाइवेनाथ स्वामी ने निर्वाण लाभ किया। उन्होंने जो चातुर्याम धर्मप्रचार किया वह भी माराधी भाषा में प्रथित देखा जाता है। इस हिसाब से उनके पहले से माराधी भाषा जन-साधारण की बोलचाल की भाष में गिनी जाती थी, इसमें ख्रीर सन्देह ही क्या रह गया ? ख्रतः उससे भी सैकड़ों वर्ष पहले ऋर्थात् मागधी भाषा का जब विल्कुत प्रचार नहीं था उस समय संस्कृत भाषा ही भारतीय त्रार्थसमाज में प्रचलित थी तथा उसी समय मूल रामायरा रची गर्या।'' साथ ही साथ उनका यह भी मत है कि "रामचन्द्र का त्रादशेँ चरित्र-वर्णन ही मुल रामायण का उद्देश है। उनके देवत्व वा अवतारवाद की घोषणा करना मुलरामायण को मूल उद्देश नहीं है। इसी कारण रामायण के जिस-जिस स्थान में रामचन्द्र का विष्णु का ऋवतार बताया है, उस ऋंश को बहुतेरे प्रित्तप कह कर विश्वास करते हैं।

इस प्रकार मैंने विज्ञ पाठकों के समस्र एक नया विषय उपस्थित किया है। मैं श्राशा करता हूं कि विद्वल्समाज इस पर विशेष प्रकाश डालने का कष्ट उठायेगा। किसी नृतन वात को देख कर किसी को सहसा भड़कना नहीं चाहिये। श्रानेकान्त-नीति का श्राश्रय लेकर उसपर उन्हें गौर से विचार करना चाहिये। कोई भी खोज श्रान्तिम निर्णायक नहीं होती। उसमें विचार-विमर्श के लिये काफी गुंजायश रहती है।

धारयन् ब्राह्मगां रूपमिल्वलः संस्कृतं वदन ।
 आमंत्रयित विद्रान् स श्राद्धमुद्दिश्य निर्घृ गः॥ (श्ररएयकाएड)
 अहं हातितनुश्चेव वानरश्च विद्रोपतः ।
 वाचञ्चोदाहरिष्यामि मानुषीमिव संस्कृताम् ॥
 यदि वाचं विद्ध्यामि द्विज्ञातिरिव संस्कृताम् ।
 रावगां मन्यमाना मां सीता भीता भविष्यति ॥
 अवश्यमेव वक्तव्यं मानुष्यं वाक्यमर्थवत् ।
 मया सान्त्वियतुं शक्या नान्यथेयमनिन्तता ॥ (सुन्दरकाग्द)

## वीरनन्दी और उनका आचारसार

(ले॰—श्रीयुत पं॰ परमानन्द जैन शास्त्री)

द्धि के जैनमन्थकारों में आचार्य वीरनंदी का नाम भी बड़े गौरव के साथ लिया जाता है, और इनकी गए। भी बहुत बड़े विद्वानों में की जाती है। आप सिद्धान्त-शास्त्रों के अच्छे मर्मज्ञ थे। और व्याकरए, न्याय, साहित्य आदि विषयों में भी अपने गुरु मेघचन्द्र के समान ही प्रतिभा-सम्पन्न थे। साथ ही, सिद्धान्त-चक्रवर्ती की उपाधि से विभूषित थे। यह उपाधि सिद्धान्त-शास्त्र के मर्मज्ञ विद्वानों को दी जाती थी, और इसका सब से प्रथम सौभाग्य आचार्य जिनसन के गुरु वीरसेन को प्राप्त हुआ था। इसके बाद उत्तरोत्तर विद्वानों में इसका प्रचार हुआ जान पड़ता है।

त्राचार्य वीरनन्दी मेघचन्द्र जैविद्यदेव के त्रात्मज त्र्यौर शिष्य थे। जैसा कि त्राचारसार की प्रशस्ति के निम्न वाक्य से स्पष्ट है: —

> वैद्ग्यश्रीवधूटीपतिरतुलगुणालंकतिर्मेघचन्द्रः स्त्रैविद्यस्यात्मजातो मदनमहिभृतो भेदने वज्रपातः । सैद्धान्तिब्यूहच्यूडामणिरनुफलचिन्तामणिभूजनानां योऽभूत्सोजन्यरुन्द्रश्रियमवति महावीरनंदी मुनीन्द्रः ॥\*

> > —्त्राचारसार, १२, ३२

श्रर्थात् श्राचार्य वीरनन्दी चतुरतारूपीलक्ष्मी के स्वामी हैं, श्रनुपम गुणों से श्रलंकृत हैं, मेघचन्द्र जीविद्यदेव के श्रात्मज—पुत्र हैं श्रीर कामदेवरूपी पर्वतः को भेदन करने के लिये वश्र के समान हैं, सिद्धान्त-शास्त्रज्ञों के समृह में चूड़ामणि हैं श्रीर पृथ्वी-मंडल के लोगों को इन्छित फल देने वाले उत्तम चिन्तामणि हैं; ऐसे श्रीवीरनन्दी मुनि सज्जनता-रूप सघन लक्ष्मी की सदा रज्ञा किया करते हैं।

वीरनन्दी के गुरु त्राचार्य मेघचन्द्र मूलसंघ के पुस्तक-गन्छ त्रौर देशीय गण के त्रााचार्य थे। साथ ही, तार्किक-चक्रवर्नी, सिद्धान्तेदवर-शिखामिण त्र्यौर ग्रैविद्यदेव नामक उपाधियों से त्रालंकृत थे, जैसा कि श्रवणवेल्गोल के शिलालेख नं० ४७ के निम्न पद्य से प्रकट है:—

श्रीमूलसंघकतपुस्तकगच्छदेशी-योद्यहगाधिपसुतार्किकचकवर्ती ।

अक्ष यह पद्य श्राचारसार के १२ वें श्राधिकार में ३२ नं० पर श्रौर श्रवस्वेस्तोल के शिलालेख में ५० नं० पर पाया जाता है।

#### सेद्धान्तिकेश्वरशिखामण्मिघचन्द्र-स्त्रैविद्यदेव इति सद्विद्यधा(ः) स्तवन्ति ॥

इनके गुरु न्याय, व्याकरण, सिद्धान्त आदि सभी विषयों के अधिकारी विद्वान् थे और इसीलिये उक्त शिलालेख में आप की बड़ी प्रशंसा की गई है। लेखवृद्धि के भय से उसे यहां नहीं दिया जा सकता, परन्तु उसमें का एक पद्य नीचे दिया जाता है:—

सिद्धान्ते जिनवीरसेनसदृशः शास्त्राज्जमा-भास्करः षट्तकेष्वकलंकदेवविबुधः साज्ञादयं भूतले। सर्वव्याकरणे विपश्चिद्धिपः श्रीपृज्यपादः स्वयं वैविद्योत्तममैघचन्द्रमुनिपो वादीभपंचाननः॥

इस ऋोक में बताया गया है कि श्राचार्य मेघचन्द्र सिद्धान्त में वीरसंन, तर्क में श्रकलंक श्रौर व्याकरण में पूज्यपाद के समान विद्वान् थे।

इसके सिवाय, श्राचार्य वीरनन्दी ने स्वयं अपने 'श्राचारसार' नामक प्रन्थ में अपने गुरु मेघचन्द्र की बड़ी प्रशंसा की है, उसका पाठक प्रन्थ पर सं ही अवलोकन करें। इसमें कोई सन्देह नहीं कि श्राचार्य मेघचन्द्र अपने समय के सकुशल विद्वान माने जाते थे। यद्यपि आप के जीवन-सम्बन्धी विशेष घटनात्रों का उल्लेख अभी तक मेरे देखने में नहीं आया है—न जन्मभूमि आदि का ही कुछ परिचय उपलच्ध हुआ है और न यही माछम हो सका है कि श्रापने अपने जीवन में किन-किन प्रन्थों की रचनाएँ की हैं। हाँ, कर्नाटककिवचिरते से सिर्फ इतना अवदय पता चलता है कि श्रापने आचार्य पूज्यपाद के 'समाधितन्त्र' नामक प्रन्थ पर एक संस्कृत टीका लिखी है,' परन्तु वह अभी तक मेरे देखने में नहीं आई। इसके सिवाय, आप का और कोई प्रन्थ सुनने में नहीं आया। आचार्य मेघचन्द्र अभिनव पंप (नागचन्द्र) के गुरु बालचन्द्र के सहाध्यायी और सकलचन्द्र के शिष्य थे। आप की गुरु-परम्परा गोलाचार्य से शुरू होती है, इसका विस्तृत उल्लेख अवखबेल्गोल के शिलालेख

१ 'कर्नाटककविचरिते' में ऐसा नहीं लिखा है। 'चरित' में तो स्पष्ट यह लिखा है कि अवगुबेल्गोल के ४२वें शिलालेख में प्रतिपादित मेघचन्द्र, वीरनन्दी के गुरु सकलचन्द्र के शिष्य एवं शक १०३७ (वि० सं० ११७२) में स्वर्गगत मेघचन्द्र से भिन्न नयकीर्ति के शिष्य द्वितीय मेघचन्द्र हैं। चरित्रकार का अनुमान है कि शक १०५० (वि० सं० १२०५) में अभिनव पंप या नागचन्द्र के पुत्र के लिये समाधिशतक की व्याख्या इन्हीं द्वितीय मेघचन्द्र ने लिखी होगी। अतः वीरनन्दी के गुरु सकलचन्द्र के शिष्य प्रथम मेघचन्द्र से समाधिशतक की व्याख्या लिखनेवाले नयकीर्त्त के शिष्य द्वितीय मेघचन्द्र का कोई सम्बन्ध नहीं है। वीरनन्दी के गुरु प्रथम मेघचन्द्र ही हैं यह बात उसी अवणुबेल्गोल के ५०वें शिलालेख से व्यक्त होती है।

—के० बी० शाकी

नं ८४७ में किया गया है। आप के अनेक शिष्य थे, परन्तु उनमें प्रभाचन्द्र, शुभचन्द्रक्ष और वीरनन्दी आदि कई प्रधान शिष्यों के स्मृतिलेख श्रवण्वेल्गोल के शिलालेख नं ८४७ और ५० पर अङ्कित हैं।

त्र्याचार्य मेघचन्द्र का स्वर्गवास शक संवत् १०३७ (वि० सं० ११७२) में मगसिर सुदी चतुर्दशी बृहस्पतिवार के दिन धनुर्लग्न में हुन्त्रा था, जैसा कि श्रवणवेल्गोल के शिलालेख नं० ४७ के निम्नवाक्य से स्पष्ट है:—

"सक वर्षे १०३७ नेय मन्मथ संवत्सरद मार्गासिर सुद्ध १४ बृहवार धनुलग्नद पूर्वाह्नदारु-घलिगयपागलु श्रीमूलसङ्घद देसिगगएद पुस्तकगच्छद श्रीमेघचन्द्रजैविद्यदेवर्तम्मवसानकाल-मवरिदु पत्यङ्काशनदोलिद्दु त्र्यात्मभावनेयंभाविसुत्तं देवलोकक्के सन्दराभावनेयेन्तपुदेन्दोडे।"

श्रीर इनके शुभचन्द्र नाम के शिष्य का स्वर्गवास शक संवत् १०४५ (विक्रम संवत् ११८०) में श्रावण बदी दशमी की श्रापने गुरु मेघचन्द्र से ठीक श्राठ वर्ष बाद हुआ था। जैसा कि निम्न शिलालेख के निम्नवाक्य से मालूम होता है—

> वाणाम्भोधिनभश्शशाङ्कृतुलिते जाते शकान्दे ततो-वर्षे शोभकृताह्वये व्युपनते मामे पुनः श्रावणे । पत्ते कृष्णाविपत्तवर्तिनि मिते वारं दशम्यां तिथों, स्वर्यातः शुभचन्द्रदेवगणभृत् सिद्धान्तवारान्निधिः॥

> > - श्रवणबेल्गोल शिलालेख ४३५

प्रवचनसारादि प्रन्थों के टीकाकार आचार्य जयसेन ने अपनी पंचास्तिकाय की दूसरी गाथा की टीका में आचार्य वीरनन्दी के आचारसार के चतुर्थ अधिकार के ९५, ९६ नं० के दो श्लोक उद्भृत किये हैं, और प्रोफेसर ए० एन० उपाध्याय जी ने अपनी प्रवचनसार की प्रस्तावना में आचार्य जयसेन का समय १९५० A. D. के बाद विक्रम की १२ वीं शताब्दी का उत्तरार्ध निश्चित किया है। इससे स्पष्ट हो जाता है कि आचार्य जयसेन वीरनन्दी के ही समकालीन थे; क्योंकि आचारसार के मूल रचे जाने के कुछ समय बाद आचार्य वीरनन्दी

- अत्राग्वेल्गोल के शिलालेख ४७ श्रौर ५० पर से शुभचन्द्र मेघचन्द्र के शिष्य सिद्ध नहीं होते हैं। बिल्क इन शिलालेखों में तो शुभचन्द्र का नाम-निर्देश मुफ्ते दृष्टिगोचर ही नहीं हुआ। हाँ, ४१वें शिलालेख में इसी मेघ बन्द्र की गुरुपरम्परा में एक शुभचन्द्र का नाम उपलब्ध होता है अवश्य; पर यह म० रामचन्द्र के शिष्य बतलाये गये हैं।
- भ ४३वें शिलालेख में प्रतिपादित यह इलोक मलधारी देव के शिष्य ग्रुमचन्द्र के स्वर्गारोहरण का निर्देश करता है। यह ग्रुमचन्द्र उक्षिखित (२रे फुटनोट में दिये गये) म० रामचन्द्र के शिष्य ग्रुमचन्द्र से मिन्न हैं। के० बी० शास्त्री

ने ११५३ A. D (वि० सं० १२१०) में उस पर एक कनही टीका बनाई। इससे प्रतीत होता है कि आधार्य वीरनन्दी वि० की १२वीं शताब्दी के उत्तरार्ध में हुए हैं आरे वि० की १३वीं शताब्दी तक उनका आस्तित्व रहा जान पड़ता है। अर्ध इन दो प्रन्थों के सिवाय, उनका और कोई प्रन्थ देखने में नहीं आया। और न यही ज्ञात हो सका कि १३ वीं शताब्दी में उनका कब तक आस्तित्व रहा।

श्राचार्य वीरनंदी का 'श्राचारसार' संस्कृत का श्रपूर्व प्रन्थ है, इसमें मुनि की क्रियाओं का-उनके श्राचार-विचार का-कितना ही विधान कहा गया है। इसके सिवाय, श्रन्य भी **भावस्यक** विषयों का समावेश किया गया है। इस प्रन्थ में मृलाचार की तरह १२ ऋधिकार दिये हैं, परन्तु उनके पृथक्-पृथक् नाम नहीं दिये गये हैं; जबिक मुलाचार में दिये हैं। श्राचारसार का मुलाचार के साथ तुलनात्मक दृष्टि से ऋष्ययन करने पर पता चलता है कि प्रस्तुत प्रन्थ श्राचार्य वीरनंदी की स्वतंत्र रचना नहीं माछम होती, किन्तु ऐसा जान पड़ता है कि स्त्राचार्य वीरनन्दी ने 'मूलाचार' को सामने रख कर ही प्रायः इस प्रन्थ की रचना की है; इसी कारण त्राचारसार के प्रत्येक त्राधिकार के त्रादि-त्रम्त मंगल त्रीर प्रशस्ति को ह्रोड़ कर शेष सब ऋरोकों का प्रायः मूलाचार के साथ घनिष्ठ सम्बन्ध जान पड़ता है स्त्रीर वह उसी पर से अनुवादित किये गये हैं। मुलाचार के पर्याप्त नाम के १२ वें अधिकार का कुल वर्णन जो द्रव्यानुयोग श्रीर करणानुयोग सं घनिष्ठ सम्बन्ध रखना है श्रीर जो प्रकृत विषय में अनुपयोगी भी है वह सब का सब आचारसार में तीसरे, चौथ और ११ वें अधिकार में दिया गया है। मुलाचार के विषयों का यदापि इसमें क्रमवार वर्णन नहीं दिया गया है। आगे पीछे के विभिन्न अधिकारों में दिया गया है उसके भाव को विल्कुल नहीं छोड़ा है, प्रायः क्यों का त्यां समन्वय किया गया है। पाठकों की जानकारी के लिये मूलचार की ऊछ गाथाएँ **भाचारसार के ऋोकों सहित नमृने के तौर पर दी जाती हैं:—** 

> सुत्तं गग्रधरकधिदं तद्देव पत्तेयबुद्धि कधिदं च सुद्केवलिणा कधिदं अभिग्रणदसपुल्वकधिदं च॥

—मूलाचार, २७७

गणेशोक्तं मतं सुत्रमभिन्नदशपूर्विमिः। उक्तं प्रत्येकबुद्धे श्च श्रुतकेवलिभिः श्रुतम्॥

—श्राचारसार, ४, ८८

१३वीं शताब्दी में १० साल तक आप का जीवित रहना निर्भ्रान्त सिद्ध है। क्योंिक वि० सं० १२९० में ही तो आप ने अपने 'आचारसार' पर कन्नड टीका लिखी थी। साथ ही साथ यह भी एक ज्ञातव्य विषय है कि आचार्य सोमदेव के 'नीतिवाक्यामृत' पर कन्नड टीका लिखनेवाले नेमिनाथ इन्हीं वीरनन्दी के शिष्य हैं।

```
समरा सामावारो सम्मावारो समो व आचारो।
सब्वेसि हि समायां सामाचारो दु श्राचारो॥
                                      —मूलाचार, ४, १२३
समः समानः सं सम्यगाचारो यः समैर्युतैः।
श्राचर्यत इति प्रान्नैः स समाचार ईरितः॥
                                        —श्राचारसार, २, ३
सचित्रा चित्रागं किरिया संठाग वगगभेपसु।
रागादि संगहरणं चक्खुणिरोहो हवे मुणिगो ॥
                                         –मूलाचार, १, १७
चेतनेतरवस्तुनां हर्षमर्पाकरिकया।
 वर्णसंस्थानभेदेषु चत्तरोधोऽविकारधीः॥
                                      --श्राचारसार, १, १८
 सजादी जीव सहे वीगादि अजीवसंभवे सहे ।
 रागादीण गिमित्ते तदकरणं सोदरोधो दु॥
                                          -मूलाचार, १, १८
 जीवा जीवोभयोद्भृते चेतोहारोतरस्वर ।
 रागद्वे पाविलस्वान्तदगडनं श्रोतदगडनम् ॥
                                       —श्राचारसार, १, २९
 वंज्ञण मंगं सरं छिएणं भूमं च श्रंतरिक्खं च।
 लक्लगासुविगां च तहा श्रद्धविहं होइ ग्रोमित्तं॥
                                         -मृलाचार ६, ४४९
  स्वरान्तरित्वभौमांगव्यंजनच्छिन्नलत्त्रण्—
  स्वप्राष्ट्रांग्निमित्तैर्यन्निमित्तमशनार्जनम् ॥
                                         -श्राचारसार, ८, ३६
  खीरदृष्टि सप्तितेल गुडलवगागां च जं परिच्ययगां।
```

—मूलाचार, ३५२ द्धिज्ञीराऽऽज्यतैल्लादेः परिहारो रसस्य यः । तपो रसपरित्यागो मधुरादिरसस्य वा॥ —झाचारसार, ६, १३

तिस कडु कसायं बिल मधुररसागां च जं चयगां॥

श्रगसण्अवमोदिरयंरसपरिचाओयवुत्तिपरिसंखा । कायस्स च परितावो वि वित्तसयणासणं कृष्टं ॥

—मूलाचार, ३४६

अनशनावमोद्यें वृत्तिसंख्या रसोज्भिता । विविक्तशयनाशनं कायक्छेशो बहिस्तपः ॥

—श्राचारसार, ६, ४

इन सब उद्धरणों से पाठक जान सकेगें कि प्रस्तुत प्रन्थ स्वतंत्र कृति नहीं है, किन्तु अनुवादित है।

यहाँ यह भी बता देना आवश्यक समभता हूं कि आचारसार के कर्ता वीरनंदी से 'चंद्रप्रभ-चित्त' के कर्ता वीरनंदी भिन्न व्यक्ति हैं श्र्यौर वे इनसे पहले हो गये हैं। उनके गुरु का नाम अभयनन्दी था; क्योंकि वीरनंदी ने 'चन्द्रप्रभचरित' में अपने गुरु अभयनन्दी की बहुत तारीक की है। पं० जवाहरलाल जी शास्त्री ने द्रव्यसंप्रह की प्रस्तावना में चन्द्रप्रभचरित के कर्ता को आचारसार का कर्ता भी लिखा है, जो कि ठीक नहीं हैं: क्योंकि दोनों ही वीरनंदी भिन्न-भिन्न व्यक्ति हैं श्रीर उनकी गुरु-परम्परा भी भिन्न-भिन्न ही है, तथा समय भी भिन्न है— इस कारण वे दोनों व्यक्ति एक नहीं हो सकते। और न चन्द्रप्रभचरित के कर्ता-द्वारा आचारसार के रचे जाने की करपना ही की जा सकती है।

क्ष इसी ऋाशय का निम्न सृत्र भी नत्त्वार्थ सृत्र में पाया जाता है:—'ऋनशनावमोदर्य-वृत्तिपरिसंख्वानरसपरित्यागिविक्तशय्यासनं कायक्लेशः वाह्यं तपः। – तत्त्वा० सृत्र, ९, १९

# 'नय-विकरणा' का कर्ता कीन है ?

[लेखक--श्रीयुत पं० सुमेरुचंद्र जैन, दिवाकर, न्यायतीर्थ, शास्त्री, बी० ए०, एल-एल०बी० ]

क्षिकृत का संग्रहात्मक प्रन्थ प्रथम गुच्छक दुवारा बावू पन्नालाल जी चौधरी के द्वारा काशी से मुद्रित हुआ है, उसमें 'नयिववरण' नाम की एक पद्ममयी रचना ११९ पद्मों में प्रकाशित हुई है। उसके विपय में पुस्तक में यह लिखा है कि 'इसके कर्ता का नाम अभी तक ज्ञात नहीं हुआ है।'

एक दिन नयविवरण को पढ़ने के पश्चात् मुक्ते श्लोकवार्तिक का नय-सम्बन्धी वर्णन देखना पड़ा, तब यह प्रतीत हुत्रा, कि श्लोकवार्तिक के 'प्रमाणनयैरधिगमः' सूत्र पर पेज ११७ त्रादि में तथा 'नैगमसंमहव्यवहारर्जुसूत्रशब्दसमिस्हब्वंभूता नयाः' सूत्र पर पेज २६७ त्रादि में, जो स्याद्वादिव्यापित त्राचार्य विद्यानंदि ने नयों के सम्बन्ध में निरूपण किया है, उसमें से पद्यात्मक उपयोगी त्रांश ही नयविवरण के रूप में संकलित हुत्रा है।

यदि तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक कं उपर्युक्त प्रकरण के पद्यों से नयविवरण के पद्यों की तुलना की जाय, तो प्रेस की कुछ श्रशुद्धियों के सिवाय दोनों में कोई विशेष श्रन्तर नहीं मिलता। नयविवरण में नं० ५ का यह इलोक उपर्युक्त प्रकरण में श्लोकवार्तिक में नहीं मिला।

#### स्वार्थाशस्यापि वस्तुत्वे तत्परिच्छेदको नयः ! प्रमाणमन्यथा मिथ्याज्ञानं प्राप्तः स इत्यसत् ॥॥

'प्रमाणनयैरिधगमः' सूत्र पर जो विद्यानंदि-स्वामी ने श्लोकवार्तिक में अपना भाष्य रचा है उसमें 'नांशेभ्योर्थांतरं कश्चित्' इत्यादि श्लोक नं ७ ७ से लेकर 'यथांशिनि प्रवृत्तस्य ज्ञानस्येष्टा प्रमाणता' इत्यादि श्लोक नं ० १८ तक के १२ श्लोक नयविवरण में संकलित नहीं किये गए हैं।

इसी प्रकार 'प्रमाणेन नयैश्वापि स्वार्थाकारिवनिश्चयः' (श्लोकवार्तिक पद्म २८, पेज १२४) से ऋागे २५ क्लोक ऋौर छोड़ दिये गये हैं।

नयविवरण के ग्रुरू के १६ पद्य तो 'प्रमाणनयैरिधगमः' सूत्र के भाष्य में से लिए गए हैं; बाकी पद्य 'नैगमसंप्रह' ...... आदि सूत्र के भाष्य के हैं। इस सूत्र के भाष्य में १०२ इलोक आए हैं; सब वे कारिकाएँ नयविवरण में शामिल की गई हैं। (निर्दिश्याधिगमोपाय .....से लेकर संन्तेपेण नयास्तावत् पर्यन्त; अर्थात् नयविवरण के इलोक नं० १७ से फ्लोक नं० ११८ पर्यन्त)। नयविवरण की श्रन्तिम कारिका नं० ११९, जो शार्दू लिवकीडित छंद में लिखी गई है, वह श्लोकवार्तिक में नहीं पाई जाती है। वह इस प्रकार है

> बालानां हितकामिनां मितमहापापैः वुरोपािःतैः। माहात्म्यात्तमसः स्वयं कलिबलात्प्रायो गुग्रहे विभिः॥ न्यायोऽयं मिलनीकृतः कथमपि प्रज्ञाल्यते नीयते। सम्यग्ञानजलैर्वचोभिरमलं तत्नानुकम्पापरैः॥१९९॥

> > नयविवरण पेज २६४॥

उपर्युक्त कारिका नं ५ तथा ११५ नयविवरण में ऐसी हैं, जो कि तत्त्वार्थऋोक-वार्तिक में नहीं मिलीं। इनके सिवाय शेप ११७ कारिकाएं ऋोकवार्तिक की हैं। इ्रातः नयविवरण किसी विद्वान् की संग्रह की हुई रचना प्रतीत होती है। प्रन्थ का प्रमेय ऋोकवार्तिक का है, इ्रातः उसकी इप्रपेद्धा रचना का श्रेय तथा गोरव विद्यानंदि-स्वामी को ही दिया जा सकता है।

श्रन्य किसी विद्वान् ने क्लोकवार्तिक से क्लोकों का चुनाव (Selection) करके उसकी श्रन्वर्थता को देखकर 'नयविवरण' नामकरण कर दिया।

नयविवरण का संकलनकार जो हो, किन्तु विद्यानंदिस्वामिकृत क्लोकवार्तिक को देख कर यह कहना पड़ता है कि इस रचना के जनक के रूप में श्रेयो-भाजन त्र्याचार्य विद्यानंदी हैं। उपर्युक्त क्लोक नं० ५ में—

'स्वार्थाशस्यापि वस्तुत्वे तत्परिच्छेद्रको नयः। प्रमाणमन्यथा मिथ्याज्ञानं प्राप्तः स इत्यसत्॥' नवीन कारिका त्राई है, उसका प्रमेय क्लोकवार्तिक पंज ११८ में इन शब्दों में विद्यमान है ही। यथाः—

'स्वार्धाशस्यापि वस्तुत्वे तत्परिच्छेटे छेदलज्ञगात्वात्त्रमागस्य स न चेद्रस्तु तद्विषयो मिथ्याञ्चानमेव स्यात्तस्यावस्तुविषयत्वलज्ञणत्वादिति चोद्यमसदेव' इससे तो यह संभावना भी होती है, कि उपर्युक्त कारिका दलोकवार्तिक की रही हो; इस बात

इसस तो यह सभावना भा होता है, कि उपयुक्त कारिका देलाकवातिक का रही ही; का निश्चय ऋन्य प्राचीन प्रतियों की जाँच से हो सकता है।

इस सम्बन्ध में अन्य विद्वानों को विचारना चाहिए कि उपर्युक्त दो क्लोक कहाँ से लिए गए हैं या वे क्लोकबार्तिककार ने ही अन्यत्र लिखे हैं। मौजूदा सामग्री तो एक प्रकार से इस नतीजे पर पहुंचाती है, कि नयविवरण परमार्थ दृष्टि से विद्यानंदिस्वामी की अमृत्य रचना है।

<sup>#</sup> बह श्रोक संप्रहकर्सा का जात होता है। — के० बीo शास्त्री

# सम्राट् सारकेल का हाथीगुफाकाला शिलालेख

[ लेखक—श्रीयुत प्रो० बेनीमाधव बारुझा, एम० ए०, डी० लिट् ]

शिलालेख है, जो उदयगिरि पर्वत पर की एक खुली गुफा में खिक्कत है। भुवनेक्कर-मंदिर से पिश्चम की खोर तीन मील पर उक्त गुफा खबिश्वत है। शिलालेख एक प्राकृतिक चट्टान पर उक्तेरा हुआ है, जिसे सब से पहले स्टरलिंग साहब ने देखा था। पं० इन्द्र जी ने उसे सबह पंक्तियों में पढ़ा और वह लगभग चौरासी घन फीट लम्बा-चौड़ा है। यद्यपि चट्टान की सतह काम लायक चिकनी नहीं प्रतीत होती, परन्तु खचर बड़े और गहरे उक्तेरे हुए हैं। समय और प्रकृति का खसर भी उस पर बेढव पड़ा है। पहली है पंक्तियाँ तो विक्कुल सुरचित हैं। खनिम चार कहीं-कहीं पर ही सुरचित रह पाई हैं। बीच की पंक्तियाँ बहुत खराब हो गई है— कहीं-कहीं पर तो कोई-कोई भाग प्रकृति के प्रकोप से पूरा उड़ गया है। कहीं-कहीं पर एक या खिक खचर पढ़े जा सकते हैं। खास कर शिलालेख के बायें हिस्से को बहुत नुकसान पहुंचा है और इस दिशा की खाट पंक्तियों के प्रारंभिक खचर साफ उड़ गये हैं।

श्रीराखालदास वनर्जी के साथ श्रीकाशीप्रसाद जायसवाल जी ने तो इस शिलालेख को ठीक पढ़ कर उसका यथार्थ प्रकट करना अपने जीवन का एक कार्य बना लिया था और वह इसमें आशातीन सफलता प्राप्त कर सके थे। सन १९१७ में उन्होंने इस विषय में लिखा था कि "शिलालेख का दांया हिस्सा खुरदर्शला छोड़ दिया गया था। उसमें छैनी के चिह्नों से श्रांति हो जाती हैं। उनके कारण गलन पाठ हो जाते हैं। किन्तु यह चिह्न ही केवल धोखे की चीज नहीं है—वरसात के पानी ने गुफा की छत पर से आ कर शिलालेख के अन्तरों के बीच में कुछ अन्तरों जैसे चिह्न बना दिये हैं। काल के प्रभाव से हुई हानि-द्वारा कितने ही अन्तरों की आकृति में अन्तर पड़ने की भ्रांति होती है। किन्हीं कीड़ों ने भी आज़ादी से उस पर कुछ अनियमित चिह्न बना छोड़े हैं। अहतु का हानिकारक प्रभाव भी शिलालेख पर पड़ा है। पहले की चार पंक्तियों में लगभग १३ अन्तर प्राकृतिक रीत्या नष्टप्राय हो गये हैं। छठे वर्ष (पं० ६) के इतिहास का आधा भाग और ७वें वर्ष (पं० ७) का विवरण सर्वथा लुप्त हो गया है। ८वीं पंक्ति से १५वीं पंक्ति तक प्रत्येक पंक्ति में स्वाभाविक रीत्या अन्तरों के नष्ट हो जाने से कई स्थल खाली हो गये हैं। १६वीं खीर १७वीं पंक्तियों सूब सुरहित हैं; यद्यपि उनके भी प्रारंभिक १२ अन्तर नष्ट हो गए हैं भी हानि पहुंचने की संभावना प्रकट चिह्नों से है।"

इस ऐतिहासिक लेख का महत्त्व इस बात में गर्मित है कि प्राचीन कलिक्क देश में ऐसा कोई शिलालेख नहीं है जो इतना प्राचीन हो और जिस उस देश के किसी स्वाधीन राजा ने अक्कित कराया हो। प्राचीनता की अपेद्धा इस शिलालेख की गएना अशोक के दो शिलालेखों के बाद की जा सकती है, जिसने किलक्क को ईस्वीपूर्व तीसरी शताब्दी में विजय किया था और अपने साम्राज्य का एक प्रांत बना लिया था। इस शिलालेख के अच्चरों से बाझी-लिप के विकास की एक श्रेणी का भी पता चलता है। यह शिलालेख आंध्रवंश तृप शातकर्णी प्रथम की विध्वा नयनिका के नानाधाट वाले गुफालेख जितना ही प्राचीन है। यद्यपि रायबहादुर रामप्रसाद जी चंदा इसे नानाधाट, बेसनगर, भरहुत और सांची के लेखों से भी बाद का लिप की अपनी लिप में इससे किञ्चित प्राचीन प्रकट होते हैं। मापा की अपेद्धा, हाथीगुफा का ही एक शिलालेख ऐसा है जिस की भाषा बौद्ध प्रनथ 'मिलिन्दपएह' के समान शिष्ट पाली है। बौद्धों का यह प्रनथ ईस्वी पहली शताब्दी से प्राचीन नहीं है। कलकत्ता विश्वविद्यालय-द्वारा प्रकाशित 'ओल्ड बाझी इंसिक्रपशन्स इन दी उदयगिर एन्ड खंडगिरि केक्स' और 'इपीप्र फिया इंडिका' माग २० इस शिलालेख के विशेष परिचय के लिये पढ़ना चाहिये। यहां पर उस शिलालेख का संस्कृत और नवीन पाठ उपस्थिन किया जाता है।

#### मूलपाठ

#### [11] नमो अरह (न्) ता नं (,) नमो सवसिधानं [11]



१ ऐरेन महाराजेन महामेघवाहनेन चेतिराजव (≝) स'-वधनेन पसथ-सुमलखऐन वतुरंत-लुठन '-गुएा-उपेतेन किलंगाधिपतिना सिरिखारवेलेम ' [पं०१] पंदरस '-वसानि सिरिकडार-सरीरवता कीडिता कुमार-कीडिका [।] ततो लेख-रूप-गएाना-ववहार-विधि-विसारदेन सविजावदातेन नव-बसानि योवराज (\*) व सासितं० [।] स [♣] पुएा-चतुवीसिति-बसो तदानि वध

- १ 'चेति' चाहे 'चेत' पढ़िये।
- २ जायसवाल, 'लखनेन'।
- ३ जायसवाल, 'त्रुठित' 'ठ' पर ि मात्रा नहीं है।
- ४ जाय० गुगोपहितेन ।
- ५ पं० इन्द्रजी ने पहले-पहल खारवेल का नाम ठीक-ठीक पढ़ा था।
- ६ ऐसा ही उड़िया शब्द ऋहू १५ के लिये पन्दर है।
- जाय० पसासितं। यह भी ठीक पाठ कहा जा सकता है।
- ८ जाय० का पाठ 'तदानि' बारुझाजी को श्रपने पाठ 'सोदानि' की अपेक्षा विशेष स्पयुक्त जंबा और सब वही स्वीकृत है।

(मान)-(सेस) योवनामिविजयो ' ततिये (पं०२) कलिंग-राजवंसे पुरिस-युगे महाराजामिसेचनं ' पापुनाति [¡]

श्रमिसितमतो च पधमे वसे वात-विहत-गो-पुरपाकार-निवेसनं पटिसंखारयित किलंग नगरी खि (ब) रि (∸)¹ [,] सितल ³-तडाग-पाडियो च बंधापयित [,]
 सबुयानपटिसंठपनं च [पं०३] कातयित पनतीसाहि सत-सहसेहि [,]
 पकतियो च रंजयित [।]

- ३. दुतिये च वसे ऋचितयिता सातकर्षि पचिमदिसं हय-गज-नर-रध-बहुलं दंडं पथापयित [,] कन्हबेंनंगताय च सेनाय वितासिति ऋसिक-नगरं []
- ४. तितये पुनवसे [पं०४] गंधव-वेद-बुधो दप-नत-गीत-वादित-संदसनाहि ' \* उसव-समाज-कारापनाहि कीड़ापयित नगरि ( \*) [₁]
- ५. तथा चबुथे वसे विजाधराधिवासं श्राहतपुवं ' कलिंग-पुवराज (ि) न (वेसितं)' वितथमकुटं ' ११११ ते ' मिस्ति-छत-(पं०५) भिंगारे हित-रतन-सापतेये सव-रिठक-भोजके पादं वंदापयित [।]
- ६. पंचमे चंदानि <sup>१५</sup>वसे नंदराज-ति-वस-सत-श्रोघाटितं तनसुलिय-वाट पनाडि (♣) नगरं पवेस (यति) सो······<sup>१६</sup> [।]
  - १ जाय० वधमानसेसयो वेनाभिजयो।
  - २ जाय० माहा ।
  - ३ पहले बारुत्रा जी ने गिमर पढ़ा था, परंतु ऋव वह उसे ठीक नहीं समभते।
  - ४ जाय० इसिताल जो ठीक नहीं है।
  - ५ जाय**० कां**र्गि
  - ६ यह स्रोड़िया महावरे 'दंड पढायोचि' का पोषक है।
  - जाय० कडहर्बेनागताय
  - ८ जाय० वितासितं।
  - ८ जाय० मुसिक।
  - १० जाय० संदंसनाहि।
  - ११ वारुआजी को अब श्रपना 'ब्राहत-पुवं' पाठ स्त्रीकार नहीं है।
  - १२ इन्द्र जी, नमंसितं; जाय०—निवेसितं।
  - १३ जाय० वितध-मकुट। पहले जायसवाल जी ने भी वितध-मकुटे पढ़ा था।
  - १४ जाय० (स) बिलंधिते।
  - १५ जाय० च दानि।
  - १६ जायसवाल जी.ने छठे वर्ष का विचरण 'सो' शब्द से ऋारंभ किया था।

- ७. ऋभिसितो १·····' राजसेयं' संदंसयंतो' सव-कर-वर्ण' (पं० ६) ऋनुगह-ऋने-कानि सत-सहसानि विसजित पोर-जानपदं []
- ८. सतमे च वसं (ऋ) ससत —विजरघर-खितय-सत-घटनि श् समतक —पद्रषंन ध् संतिपद ' ? ? · · · · [1]
- ९. श्रठमे च वसे महता सेनाय (श्रपति) हत-ि(भ) ति-' ' गोरधिगिरि (पं०७) घातापियता राजगह (') उपपीड-पयित' [.] एतिनं ' च कंम-पदान-पनादेन ' पवंत' -सेनवाहने ' विपमुचितुं ' मधुरं श्रपयातो ' यवन-राजा ? मि ?? म ? ' (श्रा) मो, दित ' ??? ..... सब (र—रा) जान ' च .......गा (च) ति ' (पं०८) पलवभार' -(पं०८ श्र)
  - १ इस स्थान की पूर्ति च क्लंडे वसे वाक्य से हो सकती है।
  - २ इन्द्र जी का पाठ भी यही है। जाय० रजसुयं।
  - ३ इन्द्र जी, संदंसनतोः कनिषम, संदसंतो ।
  - ४ जाय० उअएां।
  - ५ जाय० पोरं जानपदं।
  - ६ प्रिंसिप०, पसासतोः जाय० सतमं च वसं पसासतो ।
  - जाय० वित-स्तुसित-वरिनि, जो ठीक नहीं है।
  - ८ जायः समतुक।
  - ९ जाय० परप्ंग ° दर्षन वस्तुनः लेखक ने दर्मन (dasamna) लिखा है ।
  - १० जाय० .....(क्) म प्रिसिप व कनिंघम, सवत-कहदपन नरप।
  - ११ जायः महत-भिति पहला श्रज्ञर 'त्रा' सदश प्रतीत होता है।
- १२ प्रिंसिप॰ राजगभं उपपीडपयितः किन्घम, राजगंभु उपपीडपर्यातः इन्द्रजी, राजगह-नपं पीड़ापयित ।
  - १३ जाय० पतिना । यह भी संभव है।
  - १४ जाय० संनादेन।
  - १५ जायः संबितः प्रिसिप, पंचात् ।
  - १६ जाय० सेनवाहनो । अन्ततः उन्होंने 'वाहने' पढ़ा था।
  - १७ जाय० विपमुंचितु ।
  - १८ नासिक-गुहा लेख नं० १० से मिलान करो।
- १९ डा॰ स्टेनकोनो ने इसे 'डिमित' पढ़ा थाः किंतु डिमित ऋथवा जायसवाल जी के ऋनुसार दिमित पढ़ना बहुत ऋागे बढ़ जाना है। हाँ, यवनराज पाठ ठीक है।
  - २० पाठ प्रायः ठीक है।
  - २१ जाय० यचति ।

२२ जाय० पलव.....।

```
कपरुख '-हय-राज-रध-सह यं [ि] त ' [,] सव-घररावास-प ? ? ? ? य ' सवगहनं च कारियतुं ब्रक्ष्मणानं ' ज ( य् ) ऋ'—परिहार ( ') ददाति, ऋरहत\cdotsि।
```

- १०. ·····वसुविजय'—[पं०५ ते उभय॰—प्रचि—तटे॰ (राज—) निवासं महाविजय'॰—पासादं कारयति श्रठतिसाय सत-सहसेहि [।]
- १२. ...' १<u>१११११</u> तानं' मिन-रतनानि-सहयाति ६ (पं० १०)—१<u>१' पुवराज के स्वित्र</u> पिथुडगद्दभ नगले नेकासयित ६ [,] जनपद-भावनं च तेरस-वस-सत-कतं भिदति के तिसरह के संघातं [।]
  - १ जाय० कपरुखे।
  - २ जाय० सहयंते ; इन्द्रजी, सह-यत ।
- ३ प्रिंसिप घरवसपः किनयमः घरवसय-अनितकगवयः इन्द्र जीः घरवसधः जायसवालः गहरावास-परिवेसने अगिनिटया । स्पष्टतः कुळ भी नहीं पढ़ा जाता ।
  - ४ इन्द्रजी ने ठीक पढ़ा था। जाय॰, बंहगानं।
  - ५ प्रिंसिप, जतः जाय॰ जाति परिहारं।
  - ६ नवें वर्ष के विवरण का त्रारंभ त्रज्ञात है।
  - ७ जाय० कि मानाति।
  - ८ पुतितंट ऋौर पुरितटे भी हो सकता है।
  - ९ जाय० संनिवासं।
  - १० जाय० महाविजयं।
  - ११ कनिंघम, दतिभिसर ....ः जाय०, दंड-संधिसाममयो ।
  - १२ कनिंघम, प .....नः, इन्द्र जी, पठानः, जाय० पठानं ।
  - १३ कनिंघम, महयन : जाय०, मही-जयनं।
  - १४ कुछ भी ठीक पढ़ा नहीं जाता।
  - १५ यह अन्तिम शब्द पढ़ने में नहीं आते।
  - १६ ग्यारहवें वर्ष के विवरण-सम्बन्धी त्रारंभिक शब्द उपलब्ध नहीं हैं।
  - १७ जाय० निरितिय-उयातानंः ऋन्ततः, .....प (г) यातानं ।
  - १८ जाय० उपलभते।
  - १९ जाय० मंदं च।
  - २० जाय० अवराज।
  - २१ जाय० पिथुंडं गद्भ-नंगलेन-कासयति ।
  - २२ स्टेनकोनों, तेरस-वससत कत (ि) भवति ; जाय० तेरस-वससतिक-माभिवति ।
  - २३ इन्द्रजी, तमर-देहसंघातं जाय० तमिर-देश-संघातं ।

```
१ जाय० -बस-के मूलराब्द 'सिवकानं' प्रतीत होता है।
```

- २ जाय० सहसेहि।
- ३ अथवा वितासयतो ।
- ४ जाय० हथि सुगंगिय (∸)।
- ५ जाय० नंदराजनितं।
- ६ जाय० जिनं संनिवेस ।
- जाय० गह-रतनानं परिहरेहि ; इन्द्रजी, गह-रतन-परिहारेहि ।
- ८ जाय० नेवाति ।
- ९ जाय० कात्।
- १० जाय० लिखिल ।
- ११ जाय० सिहरानि।
- १२ जाय० परिष्ठारेहि ।
- १३ प्रिंसिप, हथि नबुनः कर्निघम, हथिनवेन ; जाय० हथि-निवास ।
- १४ जाय० देन्ह्र ।
- १५ जाय० चेदानि अनेकानि ।
- १६ मूलशब्द 'सहसानि' प्रकट होता है।
- १७ पढी 'ग्ररहतेहि'।
- १८ ऋथवा 'कय'।
- १९ प्रकटतः गलती 'राज-भितिनं' लिखा गया है।
- २० " "चित-वतानं" " ...
- २१ " " 'बसासितानं' " "

```
रत' उवास (ग)—(खार) वेल-सिरिना जीवदेह'-?? का'.....ता' [١] (पं० १४)
    १५. ——१ सकत -समण-सुविहितानं च सत-दिशानं वा ? नं (सम) पसि (नं)
(मि) ??—सं( ि) घयन ( *) व्यवहत-निसीदिय समीपे पभारे वराकर-समुथापिताही अन
(े) क-योजनाहिताहि पक-सिसेहि सत-(सहसा) हि सिलाहि सिपज<sup>,,,</sup>-थभ (नि) वध-सयना
(स)नानि ' व---- ' पटालके चतरे च वेडुरिय-गभे थभे ' ' पतिथापयति पनतरिय ' '-(सत-
सहसेहि) [,] (म) खिय-कल वोचिने' ' च चोयथ-त्र्रंगे' सतिकं तुरियं उपाद (यति) [।]
    १६. खेमराज स (,) वध '०-राजा स (,) भिख़राज स (,) धमराज पसंतो सुन्ंतो
              त्रनुभवंतो कलागानि [पं०१६]—' <sup>ट</sup>गुग्ग-विसेस-कुसलो सवपासंड-पूज का
              सव-देवायतन-स (') कार' -कारको अपतिहत-चक-वाहन रे -बलो
              चकधरों ' गुत-चको पवत-चको राजिसि-वंस-कुल ' '-विनि(श्रि) तो
              महाविजयो राजा खारवेल-सिरि [1]
        जाय० पुजानुस्त ।
        प्रिंसिप, जि....देत: कानधम, जि.बिमक।
    ₹
        जाय० सिरिकाः बारुश्रा, सयिका ।
    3
        प्रिंसिप व कनिंघम, रिखित: जाय० परिखित। क्या यह 'प्रनिखात' है ?
        पंक्ति १६ के आरंभिक शब्द अप्राप्त हैं।
    u
       जाय० सुकता।
    Ę
       जाय० तपसि-इसिनं।
       जाय० संघयनं ।
              पाभारे।
    9
              सिंहप-।
              (सिंहपथ)-रानी सिंधुलाय, जो बिल्कुल ग़लत है।
    १२ पंक्ति १६ का प्रारंभिक ऋंश खो गया है। (?)
    १३ जाय० धंभे।
              पानतरिय ।
    १४
              वोचिनं ।
    १५
              व वोयधि श्रंग।
    १६
              बढ ।
    १७
    १८ पंक्ति १७ का प्रारंभिक ऋंश लुप्त हो गया है।
    १९ जाय० संखार।
              चिक-वाहिनि।
    20
              चकधर ।
    28
```

राजासि-धस्र-कुछ।

२२

### २---अनुवाद

### १-अईतों को नमस्कार। सर्वसिद्धों को नमस्कार।

महान ऐर' महाराज कलिंगाधिपति महामेध-कुलकेतु, चेति-राज नंस वर्द्ध न, प्रशस्तशुभ-लक्त्या-सम्पन्न, समुद्र-पर्यंत पृथ्वी को वश करने के लिए शक्ति-गुण-धारक श्री
स्वारवेल ने पन्द्रह वर्ष तक श्रीसम्पन्न गंदुमी रंगवाल शरीर से कुमार क्रीड़ायें कीं। बाद में
लेख, रूप-गणना, व्यवहार-विधि में उत्तम योग्यता प्राप्त कर के और भारतीय राजनीति की
शिक्षा में प्रवीण हो कर उन्हों ने नौ वर्षों तक युवराज-पद से शासन किया। जब वह पूरे
चौबीस वर्ष की आयु को प्राप्त हुए तब वे जिनका शेष जीवन उल्लेखनीय विजयों को
सम्पन्न करने में व्यतीत हुआ, परम्परागत राजत्व को प्राप्त हुए। तृतीय कलिंग-राज-वंश
में महाराज्याभिषेक-द्वारा उच्च पद प्राप्त किया।

- २. ऋपने राज्याभिषेक के पहले ही वर्ष में उन्होंने कलिंगनगर खिविर के तूफान से विगाड़े गये गोपुर, प्राकार और भवनों का जीएंबियर कराया और शीतल (जल से पूर्ण) तालावों के बाँध बंधवाये एवं सब ही बगीचों का पुनः स्थापन कराया। इन कार्यों में ३५ लाख प्रचलित राजसिकों को व्यय कर के अपनी प्रजा को प्रसन्न किया।
- ३ दूसरे वर्ष में, सातकरिंग की चिन्ता न कर के उन्होंने पश्चिम देश की बहुत से हाथी, घोड़ों, पयादों और रथों की एक बड़ी सेना भेजी। कृष्णवेगा। नदी पर सेना पहुंचते ही, उन्होंने उसके द्वारा श्रसिक (मुपिक ?) नगर को संतापित किया।
- ४. तीसरे वर्ष में फिर, उन गन्धर्व वेद में निपुरणमति ने दम्प, नृत्य, गीत, बाद्य, सन्दर्शन, उत्सव ऋौर समाज के द्वारा नगरी का मनोरंजन किया।
- ५. इसी तरह चौथे वर्ष में भी, विद्याधर-निवास (के प्रति अपना कर्तव्य पालन करने के लिए), जिसे कलिंग के पूर्व राजाओं ने निर्माण कराया था और जिस पर पहले कभी आक्रमण नहीं हुआ था, उन्होंने समस्त राष्ट्रिकों और भोजकों से अपने चरणों की वन्दना कराई; जिनकी धन-सम्पत्ति छीन ली गई थी, राजचिह्न छत्र और भृंगार नष्ट कर दिये गये थे, श्रेष्ठ ब्राह्मणों (?) ने जिनको त्याग दिया था और जिनके मुकुटों को व्यर्थ कर दिया गया था।
- श जायसवाल जी ने इस शब्द को 'इला' शब्द से समुद्भूत 'एल' शब्द पढ़ा है; परंतु
   इस दशा में वह 'ऐलेय' होना चाहिये। (वारुत्रा सा० इसे पाली शब्द 'श्रयिरं' (= सामि के श्रवुरूप सममते हैं।
  - २ स्वारवेल ऋपनी महारानी के लेख में 'कल्लिग-चकवर्ता' ऋहं गए हैं।
  - ३ चाहे चेतिराज अथवा चेतराज पढ़ियं, अर्थ दोनो का एक है।

- ६. इसके बाद पाँचवें वर्ष में, उन्होंने तनसुिलय मार्ग से राजधानी में उस नहर का प्रवेश कराया, जिसको नन्दराजा ने तीन सौ (ऋथवा १०३) वर्ष पहले खुदवाया था।
- ७. श्रीर छठे वर्ष में, उन्होंने श्रपने राजसी वैभव का प्रदर्शन करते हुये पुरों श्रीर जनपदों के निवासियों पर श्रगिएत शत-सहस्त्र (प्रचलित मुद्राश्रों के) कर श्रीर महसूल माफ कर के श्रनुग्रह प्रदान किया।
- ८. श्रीर सातवें वर्ष में, उन्होंने समतक (पर्वत) की शांतिपूर्ण तलहटी की श्रनेक घोड़ों के समूहों, 'हीरक गुहायों' (diamond chambers) श्रीर सैनिकों को भेजा (?) '' '''।
- ्. श्रीर श्राठवें वर्ष में, उन्होंने बड़ी दीवारवाले गोरथिगिरि (के किले) को शक्तिशाली सेना-द्वारा उड़ा कर के राजगृह पर द्वाव डाला श्रीर यवन राजा ? मि ????! उन (खारवेल) की सेना के श्राक्रमण का शोर मुन कर के श्रपनी घिरी हुई सेना श्रीर रथों की छुड़ाने के लिये उलटा मथुरा को चला गया।……वापस (कर्लिंग को ) पह्नवयुक्त कल्पवृत्त श्रीर घोड़ों, हाथियों श्रीर रथों (की सेना) सिहत श्राये; (कुछ कार्य) गृहस्थां के लिये किया श्रीर सब को मोहित करने के लिये (उन्होंने) विजय का दान ब्राह्मणों को दिया, श्राहत (श्रमणों को कुछ मेंट किया)………।
- १०. श्रीर नवें वर्ष में, उन्होंने प्राचीतट पर ३८ शत-सहस्र प्रचलित (मुद्राश्र्यों) की लागत का "महाविजयप्रासाद" नामक राज-सन्निवास बनवाया ।
- १२. त्र्यौर ग्यारहवें वर्ष में. (वह राजा) ..... मिए। त्र्यौर रत्नों सिहत जुल्ल्स निकाल कर गये एक पूर्व राजा-द्वारा स्थापित पृथुदक (नगर में) ऋत्यधिक उगी हुई घास को (लाङ्गल नदी में) उखड़वा कर डलवा दिया तथा अन्धकारपूर्ण दलदलों को नष्ट करा दिया जो ११३ वर्षों में उत्पन्न होकर देश के लिये चिन्ता के कारण बन रहे थे।
- १३ और बारहवें वर्ष में, (उन राजा ने .... सहस्राधिक शिवि (?) ज्ञियों की) सहायता से उत्तरापथ के राजाओं में त्रास उत्पन्न किया और मगध के अधिवासियों में विपुल मय उत्पन्न करते हुए (उन्होंने) अपने हाथियों और घोड़ों की गंगा (नदी का पानी) पिलाया और मगध के राजा षृहस्पतिमित्र से अपने चरणों की बंदना कराई। नन्द राजा-द्वारा पराजित (और शासित) किये गये कलिंग-निवासियों की छावनियों (settlements) के लिये (कुछ किया।) .... चतुर मनुष्यों की सहायता से अङ्ग और मगध की सम्पत्ति को भी । बह) ले आये। .... (उन्होंने) गगनचुम्बी मंदिर और गोपुर निर्माण कराये, जिनके ताकों में लक्ष्मी का मूर्तियाँ पधरवाई; हाथियों के अमूल्य और अद्भुत आमरण एक शत (स्वर्ण)

'विशा' (मुद्रात्र्यों को) खर्च कर के प्राप्त किया; पाएड्यराज ने, जिनके पास घोड़े, हाथी, मिए श्रीर रत्न श्रत्यधिक थे, इस समय शतसहस्राधिक मोती, मिए श्रीर रत्न (खारवेल को) भेंट किये ...... (किन्हों लोगों को) परास्त किया।

- १४. श्रीर तेरहवें वर्ष में, महाराज श्रीखारवेल ने कुमारी-पर्वत पर, जहां उनका चक्र पूर्णक्ष सं स्थापित था, 'जीवरेहाश्रयिकाश्रों' (जीवधारियों की रत्ता के लिये गुफाश्रों की) संसृतित्तीण श्रीर चातुर्मास में यम-नियम को पालने के लिये श्राए हुए श्रार्हत (श्रमणों) के विश्राम के वास्ते खुदवाया। (वह राजा) उनका भक्त था जो राज्याश्रय पर श्रवलम्बित थे, जिन्होंने श्रपने (धर्म) व्रतों को पाला था श्रीर जो वर्षा ऋतु में श्राश्रय खोजने थे।
- १५. (उन महाराज ने) सब वस्तुओं और विविध दिशाओं से भिन्न-भिन्न संघों के आए. हुए साधुओं को समद्दिए से देखते हुए, प्रसिद्ध और पूज्य श्रमणों और ज्ञात्रिकों (?) के लिये आहेतों के विश्रामस्थल के निकट शयन और विश्राम के आवास उत्तमोत्तम खानों से मंगवाये गये शतसहस्नाधिक पापाणों से चतुर (शिल्पियों) द्वारा अनेक योजनों में बनवाये: जिनमें कलापूर्ण स्तंम (?) बनाये गये थे और ७५ शत-सहस्र (प्रचलित मुद्राओं) की लागत में संदर दालान वाले भवन के स्तंभों में बेंड्र्यमणि प्रस्थापित कराये और ट्राय-उत्कीर्णित ६४ पटलिकाओं में शांतिरसपूर्ण संगीत (के ट्राय) अङ्कित कराये।
- १६. चेमराज, वर्द्धराज, भिच्चराज श्रीर धर्मराज 'कत्याएकां' के देखने, सुनने श्रीर श्रानुभव करने में चमताशील महाराज श्रीखारवेल है, जो महान विजेताः राज्याज्ञा-जनित सुवन के वर्द्धक श्रीर उसके संरच्चक, सर्व देवालयां के संस्कार कराने वाले, सर्वमनों की पूजा करनेवाले श्रीर गुएए-विशेप-प्राप्ति से कुशल हैं।

### ३ प्राचीन उड़िया शास्त्र—

जायसवाल जी ने उड़ियालिपि के एक हम्तलिखित शास्त्र से कुछ श्लोक उपस्थित कर के स्वारवेल के इतिहास पर प्रकाश डालने का प्रयक्त किया था। बाक्या सा० ने उस शास्त्रको हुंद निकलवा कर उसे पढ़वाया तो उन्होंने उसे संदिग्ध और ब्राह्माएडपुराण् का एक श्रंश पाया; जिसे वह प्रामाणिक नहीं समभते।

### ४ परिणाम—

(१) हाथीगुफा-शिलालेख के उपर्युक्त संशोधित संस्करण के परिग्णाम प्रायः पूर्ववत् ह । जो पाठ में कितपय परिवर्तन हुये हैं 'उनसे कुछ भिन्न ऋथे प्रकट नहीं होता । खारबेल का व्यक्तिगत इतिहास भी प्रायः वैसा ही हरहता है जैसा कि वारुखा सा० ने ऋपने 'ऋोल्ड ब्राह्मी इंस्किपशन्स' नामक लेख में लिखा है । नई वात जो इस संशोधन से विदित होती हैं उनमें

पहली तो किलंग की राजधानी के नामविषयक है। शिलालेख में उसका उल्लेख खिविर नाम से हुआ मानना चाहिये—विल्कुल ठीक उल्लेख उसका 'किलंगदेश का नगर' रूप में है। अभाग्यवश यह नाम अन्यत्र कहीं नहीं मिलता। इसिलये राजधानी कहाँ पर थी? यह प्रदेन जब तक प्रामाणिक साची उपलब्ध न हो विना हल हुआ ही रहेगा। शिजालेख में जो उल्लेख हैं उनसे यही अनुमान किया जा सकता है कि खारवेल की राजधानी भुवनेक्वर और खंडिगिर उद्यगिरि के निकट प्राचीनदी के तट पर ही कहीं थी।

- (२) निस्सन्देह खारवेल का समसामियक मगध और संभवतः अंग देश का राजा बृहस्पितिमित्र था। मधुराप्रदेश के आस-पास एक यवन राजा शक्तिशाली था, जिसके नाम का अनुमान डा॰ स्टेनकोनो ने डिमित किया था। जायसवाल जी ने उसे स्पष्टतः दिमित पढ़ कर उसे दमत्रय (Demetrius) बताया था। किन्तु उस यवनराज का नाम श्रव भी अस्पष्ट है।
- (३) पहले शिलालेख में 'मुरियकाल' वाक्य पढ़ा गया था; किन्तु अन्नरों से 'मिखयकाल' पढ़ने में आता है। पाली 'संगायन' शब्द और शिलालेखीय 'संघयन' शब्दों की गड़बड़ी में पड़कर जायसवाल जी ने यह प्रकट किया था कि खारवेल ने जैनसंघ निमंत्रित किया था। शिलालेखीय वाक्य 'चायथ-श्रंगे सितकं तुरियं उपादयित' के अर्थ का ठीक भाव न सममने के कारण उन्होंने जैन आगमोद्धार की बात लिख दी थी। वान्तव में इस वाक्य का अर्थ कितिपय पाटलिकाओं पर ७५ शतसहस्त्र मुद्राओं की लागत से संगीत के दृश्यों की अंकित कराने से सम्बन्ध रखना है।
- (४) बारहवें वर्ष के विवरण में मौयों के महल 'सुगांग' का उस्लेख नहीं है। तथा 'कलिंगजन-सिन्नियेस' वाक्य को 'कलिंगजिन-सिन्नियेस' पढ़ कर के जायसवाल जी ने यह समभा था कि राजा नन्द 'कलिंग के जिन की मूर्नि' ले गया था, जो यथार्थ घटना से बहुत दूर की वस्तु है।
- (५) सोलहवीं पंक्ति में जिन त्र्यावास के बनने का उल्लेख है, उसे जायसवाल जी ने 'रानीनृर' नामक गुफा का उल्लेख समभा था. परंतु वह ठीक नहीं है।

नोट—उपयुक्त लेख प्रा० बारुआ के त्यंत्रे जी लेख का स्वतन्त्र अनुवाद है. जो 'इंडियन हिस्टोरीकल क्वार्टरली' के 'विन्टरनिज़बोल्युम' भाग २ में प्रकट हुआ है। हम ने बड़े बड़े फुटनोटों को छोड़ दिया है। जिज्ञासुओं को मूल लेख में उन्हें देखना चाहिये। उक्त लेख को हिन्दी रूपान्तर देने हुये हम लेखक और प्रकाशक का आभार स्वीकार करते हैं।

# यम्मपद और खेताम्बर-जैनागम

(ले०--श्रीयुत ऋगरचन्द नाहटा. बीकानेर)

इसा है उसमें धम्मपद के सात क्रिया २ में "धम्मपद में जैन ब्रादरी" शीर्षक एक लेख प्रकाशित हुसा है उसमें धम्मपद के सात ब्रिक्त न्वर्ग पर कुछ चर्चा की गई है; पर धम्मपद का श्वेताम्बर ब्रागमों से तुलनात्मक अभ्यास करने पर धम्मपद में केवल जैन ब्रादर्श ही नहीं प्रत्युत कई गाथाएँ द्वेताम्बर ब्रागमों की इस प्रन्थ में ज्यों की त्यों कुछ शाब्दिक फेर-फार के साथ उद्धृत को हुई पाई जाती हैं। प्रस्तुत लेख में इसी बात की सप्रमाण ब्रालीचना की जायगी।

बौद्ध प्रन्थों में जो स्थान 'धम्मपद' को हैं (स्वयं गौतम बुद्ध ने उसे कहा था या वहीं गौतम बुद्ध के उपदेशों का संग्रह कहा जाता हैं) जैनागमों में 'उतराध्ययन' सूत्र को भी वहीं स्थान हैं, श्रथौंत् मगवान् महावीर ने श्रपने निर्वाण के समय उसे स्वयं कहा था, इसीलिये उसे मृतक सूत्रों में स्थान दिया गया है। मृतसूत्रों में एक श्रीर दशवैकालिक नाम के सूत्र को मी स्थान है, यद्यपि उसको मगवान् महावीर के चतुर्थ पट्टधर शय्यं मवसूरि ने जो कि वीरनिर्वाण सं० ७५ से ९८ तक पट्टधर थे, संकलित किया है। फिर भी उन्होंने इसकी रचना मौलिकरूप से नहीं कर, प्राचीन श्रागमों से सारगिमत बातें चुन-चुन कर संग्रह-रूप से की है। इम इन दोनों एवं श्रन्य जैनागमों के साथ ही धम्मपद की तुजना करगे। जिससे यह स्पष्ट हो जायगी कि धम्मपद में केवल जैन श्रादर्श ही नहीं पाया जाता पर जैनागमों की गाथाएँ एवं उनके श्रंश मी श्रच्छे परिमाण में पाये जाते हैं।

# धम्मपद और उत्तराध्ययन क्षाब्दिक समानता

१ मासे मासे कुसग्गेन बालो भुज्जेथ भोजनं । न सो संखतधम्मानं कलं भ्रम्घति सोलसि ॥११॥ (बोलवग्ग ५वाँ) मासे मासे उ जो बालो

कुसमोगां तुं मुंजप।

न सो सुक्ताअध्यमस्स

कलं भ्रम्यइ सोलसि ॥४४॥

(नवां भ्रध्ययन)

# मृतस्त्र ४ कहे जाते हैं—१ आवश्यक २ दशवैकालिक ३ उत्तराध्ययन ४ पिंडनिर्वृक्ति
 बा ओधनिर्युक्ति इन दोनों में एक। इनकी संज्ञा मृतस्त्र के रूप में होने के सम्बन्ध में विद्वानों के
 ३ मत हैं। देखें संतवाल अनुवादित दशवैकालिक सूत की प्रस्तावना।

ा दत्तराध्ववन बीद प्रन्थों से तुलनात्मक अध्ववन के लिये देखें, A comparative study

भावार्थ दोनों का एक ही है। शाब्दिक समानता में भी विल्कुल साधारण श्रंतर है। भावार्थ—महीने-महीने के श्रंतर से बाल (मूखें या श्रज्ञानी) कुश के श्रप्रभाग प्रमाण मोजन जो (फल लाम करने) करता है पर वह धर्मकों के सोलवीं कला (बोड़शांश) जितना भी नहीं होता।

२ यो सहस्सं सहस्सेन,

सङ्गामे मानुसे जिने।

एकं च जेप्यमसानं,

सवे सङ्गामजुत्तमो ४

(सहस्सवग्ग ८वां)

जो सहस्सं सहस्ये<u>णं</u> संगामे दुज्जप जिणे।

प्गं जिसोज्जअप्यासं,

(नवां श्रध्ययन)

पसमे परमो जओ ३४

भावार्थ दोनों का एक ही है कि—उन पुरुषों से जो संप्राम में हजारों को जीतता है, वह श्राच्छा है जो श्रपनी श्रात्मा को जीत लेता है। श्रर्थात् श्रात्मजय हो परमजय है।

आंशिक शब्द-साम्य और भाव-समानता

स्वसंयोजनं हेत्वा,

यो वे न परितस्मिति ।

सङ्गातिगं वि संयुक्तं

तमहं ब्रूमि ब्राह्मगां ॥ १५

जहिता पुष्त्र संजोगं,

नाति संगेय बंधवे।

जो न सज्जरपण्यु,

तं वयं ब्रूम माहरां ॥२६

( ऋध्ययन २५ वाँ )

मावार्थ — जो सम्बन्ध (बंधन) को छोड़ (छेद) कर फिर कमी आसक्त नहीं होता, हम उसी को ब्राह्मण कहते हैं।

वारिपोक्खर परोव,

आरमोरिव सासपो ।

यो न लिम्पति कामैस

तमहं ब्रूमि ब्राह्मगां १९ वही

जहा पोम्मजले जायं नो वल्लिप्पइ वारिगा। पवं अल्लि<u>सं काम</u>ेहिं

तं वयं वूम माह्यां २७ वही

भावार्थ — जो सांसारिक सुखों में जल-कमलवत् निर्लेष रहता है वही ब्राह्मण है।

योध दोघं व रस्सं वा

त्राणुम् थूलं सुभासुभं।

लोके <u>ष्र्यदिन्नं नादियति</u>

तमहं ब्रूमि ब्राह्मणम् २७ वही

चितमंतमचितं वा

<u>श्राप्यं वा जइ</u> वा बहुं।

न गिराहरू अद्रुतं जो,

तं वयं बूम माहगां २४ वही

of उत्तराज्यम सुत with Pali Canonical Books by Prof. P. V. Bapat (जैन

मानार्थ-- जो विना दी हुई थोड़ी या ज्यादा कोई भी वस्तु नहीं लेता वही ब्राह्मण है। शैली की समता व एकता का दृष्टि से श्रीर भी बहुत गाथाएँ हैं।

निधाय दग्रडं भूतेसु, तसेस् थावरेस् च। यो न हन्ति न घानेति तमहं ब्रमि ब्राह्मगां २३ वही

तसे पागे वियाणिता संगहेगाय थावरे । जो न हिंसइ तिविहेशां. तं वयं वूम माहगां २२ वही।

भावार्थ—जो जल श्रीर स्थावर किसी प्रांगी को नहीं मारता है वही बाह्मण है।

ग्रासानं चे तथा कयिरा, यथञ्जमनुसासति । सुदन्तो वत दम्मैथ

अप्या चेव दमेअव्वो. अप्याहि खलु दुइमो। अप्पादंती सही हो। अस्मिं लोग परम्हि च। ३० १,१४।

असाहि किर दुइमो। ध, १२।३

भावार्थ - आत्मा को दमन करो, बग्तुनः आत्म-दमन हो कठिन है।

### गाथाओं के चरणों में शब्द-साम्य

भस्मच्छन्नो वपावको, ध॰ सेलो यथा एकघनो वातेन न समीरति ६।६ मेरूच वाएगा अकंपमागा उ० ११।१० उच्छित्र सिनेह मत्तनो, ध० कुमुदं सारदिकं वपाणिना घ० क्तं च सयसासनं घ० समचरिया समगोति वुश्वति ।६। न मुग्डेक समगो ।९। वर्ग १६ वां पवं निदापसंसासु ।६। वर्ग छट्टा, तं महं वृमि ब्राह्मगां

बुक्तिंद सिगोह मणगो उ० कुमुदं सारदिअं व पाणित्रं उ०१०।२८ ं पंतं सयगासमं भइता उ० १५। ४ समयाप समग्रो होइ। अ० २५ गा० ३० नवि मुंडिएसा समणो । अ०२५ गा०२९ समो निंदा पसंसासु । अ०१६ गा० ६१ तं वयं बूम माहगां

ः भासञ्जना इवगिगो उ० १५।१८

(को २६ की ३२ गोधात्रों के अन्त में यही पद आया है)

(उ० ऋष्ययन २५ की ११ गाथाओं के श्रंत चरण में यही पद श्राया है )

तसेसु धावरेसु च। उपयेक्त २३वीं गाथा में । तसेसुथा बरेस च।

उ० ८० २५ गा० ५०

### धम्मपद् और ददावैक। लिक

यथापि भमरो पुष्फं, वाषण गन्धं श्रहेठयं।

पलेति रसमादाय,

एवं गामे मुनिचरं। ६। पुष्प वर्मा

जहा दुमस्स पुण्फेसु

भमरो श्राविय इरसं।

एय पुष्कं किलामेड्

सोय पिर्णाइ अन्पयं । २। प्रथम अध्याय

भावार्थ—मुनि को चाहिये कि जिस प्रकार भौरा पुष्पों का रस लेता हुआ भी उसे पीड़ा नहीं देता न बिगाड़ता है उसी प्रकार विचार कर स्थाहार ले।

चरन्ति बाला दुमौधा

अमित्तेनेव अत्तना ।

करोन्ता पापकं कभ्मं

यं होति कटुकफलं ।७। बान्वर्गी

ं अजयं चरमागो

अयाग भूयाइ हिसइ।

ः बंधइ पावयं कम्मं

तं से होइ कडुअंफलं अ०४ गा० १

भावार्थ—श्रज्ञानी (श्रयस्ता से) चलता हुन्ना प्रोणों की हिंसा कर श्रपने श्रमित्र हैं बे पाप कमे बांधते हैं, श्रीर उसका कट्फल मिलता है।

हत्थसंयतो पावसंयतो

वाचाय संयतो संयतुत्तमो ।

श्राज्यस्तरतो समहितोपको

सन्तु सिता तमाहु भिक्लं ।३

(भिक्षवर्गा)

हत्थसंजए पायसंजए

वायसंजए संजप इंदिय

श्रान्मप्परप सुसमाहि अपा

सुत्तत्थं चिपआगाइ जे.स भिक्लू।१५

(अध्ययन १० वां)

भावार्थ--जिस्तेन हाथ, पैर, वाणी और इन्द्रियों को संयम में किया है, अध्यात्मरत और (जो सूत्रार्थ को जानता है) समाहित है वही मिक्स्नृ है।

### धम्मपद और आचारांग व सूचगडांग

सब्वे संजीवितं पियं २ दंडवर्गी

पकासनं एकसेरयं,

पकोचरमर्तान्द्रतो पको दमयमत्तानं

वनन्तेरमितोसिवा १६ वर्ग २१ वर्ग

सञ्वेसि जीवियं पियं (श्राचारांग ६-७)

पगे चरे ठाणमासणे सयणे पगे समाहियेसिया।

भिक्खुउवहास वीरिष

वर गुत्ते अज्ञमत्यसंबुद्धे । स्था० द्वि०

डि॰ गा १२

मावार्थ-भिन्नु श्रकेला ही विचरे, श्रकेला ही सोवे, श्रकेला ही श्रासन पर बैठे श्रौर अपने को संयत-दमित रखे।

धन्मपद में मावसास्य तो जैनागमों से इतना श्रधिक है कि सारे प्रत्थ में से केवल ५।१० बौद्ध साम्प्रदायिक उल्लेखों वाली गोथाश्रों को श्रलग कर दी जाय तो वह जैनसर्वसाधारण का प्रन्थ मीना जा सकता है। श्रव प्रश्न यह होता है शाब्दिक साम्य इतना श्रधिक होने का कारण क्या है? विचार करने पर इसके केवल ३ ही कारण हो सकते हैं—१ जैनप्रन्थों से बौद्धों ने श्रपने श्रवृकूल शब्द श्रार गाथाएँ ले ली हों। २ बौद्ध प्रन्थों से जैनों ने लिया हो। ३ दोनों ने ही किसी श्रन्य प्रन्थ में से जिया हो, पर ऐसा कोई प्रन्थ न तो श्रमी विद्यमान है और न होने का कोई प्रमाण हो, श्रवः पहले दो विकल्पों पर ही विचार करने को रह जाता है। इनमें प्रथम इसलिये श्रधिक संगत ज्ञान होता है क्योंकि जैनागमों में ये गाथाएँ ऐसे सिलसिले में पाई जाती हैं जहाँ इनका सम्बन्ध ठीक बैठना है यानी उनके वहाँ होने से वह विषय-निरूपण श्रधिक रोचक हो जोता है। तब धम्मपद प्रन्थ एक संग्रह प्रन्थ सा नजर श्राता है। उसमें कोई कथा-सम्बन्ध नहीं है, यद्यपि पाधाल्य विद्वान जैनागमों से बौद्ध पिटकों का लेखनकाल प्राचीन बतला कर उनकी प्राचीनना बतजाते हैं, पर जैनागमों के लेखनकाल को ही उनको निर्माणकाज नहीं कहा जा सकता। उनके श्रधिक प्राचीन होने के कतिपय निष्मोक्त कारण ये मी हैं—

- १—जैनागमों का लेखन-समय यद्यपि वीरात् ९८० कहा जाता है फिर मी उससे पहले आगम प्रंथों का वर्तमान रूप स्थिर हो चुका था और प्रारंभ से मृत वस्तु में तिनक मी परिवर्तन न होने पावे इसकी पूरी सावधानी रखी गई ज्ञात होती है ज्ञान्यथा इस लेखनकाल से बहुत समय पूर्व दि० रवे० सम्प्रदाय अलग-अलग हो चुके थे फिर मी वर्त्तमान इवे० जैनागमों में अचेलक अवस्था का महत्त्व, जिनकल्पी मुनियों के आवार आदि अपने सम्प्रदाय में उस समय नहीं प्रचलित वार्तों का पाया जाना उनकी प्राचीनता एवं प्रामाण्किता का प्रमाण् है।
- २—मथुरा के प्राचीन लेखों में जिन कुल शाखात्रों के नाम पाये जाते हैं उनका नाम खे० आगमों में ही पाये जाते हैं।
- ३—मथुरा के प्राचीन शिल्प में महावीर के गर्मापहरण के प्रसंग का भी शिल्प पाया गया है, जिसका उस्लेख केवल स्वे० ऋागमों में ही है।
- ४—इवे॰ त्रागमों में भीक-खगोल के विचारों का उल्लेख न होने से उनका वर्त्तमान रूप प्रथम शताब्दी के पूर्व का ही सिद्ध होता है। यांनी यदि जैनस्थविर त्रागमों के प्राचीन रूप को

<sup>†</sup> इन उद्धरणों के संग्रह करने में स्था० मुनि आत्माराम जी लिखित एक लेख मे भी सहाबता की गई है।

सुरिचित रखने का प्रयन्न नहीं करते तो जो खगोल-विषयक विचार प्रथम शताब्दी के प्रश्नात् के प्रमात् के प्रमात् में पाये जाते हैं उनका भी उल्लेख श्रवहय कर दिया गया होता। लेकिन उन्होंने जैसा कि कई स्थानों में कहा है कि श्रागमों के पाठों में जान-बूभ कर एक श्रचर मात्रा को भी श्रपनो कल्पना सं फेरफार कर देना श्रानंत संसार को बढ़ाना है फऩत: वे उनके मूलकप को सुरचित रखने में बहुत सचेष्ट रहे हैं।

५ — छंद शास्त्र का बारीकी से अध्ययन करनेवाले, प्राचीन छंद विज्ञान के विशेषक्ष ढो० जाकोबी भी सिद्धांत प्रन्थों के बैतालिक त्रिष्टुम श्रीर श्रायी श्रादि छंद, लांलत विस्तर श्रीर उत्तर हिन्द के श्रन्य बौद्ध प्रन्थों से प्राचीन है श्रतः श्रागमों का समय इस दृष्टि से वे ई० प्रथम शताब्दों से पूर्व एवं ई० ३०० पूर्व के मध्य, होने का सिद्ध करते हैं।

६—जैन आगमों में ब्राह्मण ने अमुक अपराध किया हो तो उसे 'डाम' देते, शुनक (हुना) के कुण्डिय की प्रतिकृति उसके कपाल पर छाप दी जाती ऐसे दण्ड-विधान का उस्लेख है यह परिपाटी कौटिस्य समय के अर्थशास्त्र से मिलती है इससे पिछले मनु आदि के प्रन्थों में ऐसा दण्डविधान नहीं मिलता अतः जैनआगम कौटिस्य के आसपास या पूर्व के होने चाहिये। पि

७—वौद्धां के प्राचीन प्रत्यों से जैनागमों की शैली बहुत श्रधिक मिलती जुलती है। कई-कई उपाख्यान मीएक से मिलते हैं। उदाहरणार्थ रायपसेणी सूत्र श्रौर वौद्ध दीघनिकाय का पलासियसुत्त।

इन सब बातों पर विचार करने से प्रथम विकल्प की ही विशेष संभावना होती है। यानी जैन प्रन्थों से ही बौद्धों ने कई प्रसंग व गाथाएं ली होंगी।

ब्र० शीतल प्रसाद जी ने "जैनबौद्धतत्वज्ञान" नामक प्रन्थ के दो माग तुलनात्मक दृष्टि सं उभय दर्शनों के प्रन्थों के अध्ययन के फलस्वरूप लिखे हैं पर उनमें केवल दि० प्रन्थों से ही तुलना की गई है। मेरे ख्याल से इवे० आगमों के साथ बौद्ध प्रन्थों का तुलनात्मक अध्ययन कर प्रन्थ लिखा जाय तो बहुत अधिक शन्द-साम्य एवं नवीन ज्ञातब्य मिलेगा। आशा है ब्रह्मचारी जी व अन्य इवे० विद्वान इस कार्य में शीघ प्रयव्हाति होंगे।

<sup>+</sup> देखें - "उत्तर शन्त में जैनधर्म" प्रथ !

# क्या यह सचमुक ममनिवारण है ?

[लेखक--श्रीयुत पं० जुगलिकशोर मुख्तार]

जिनिसिद्धान्तभास्कर के ५वें भाग की २री किरण में 'श्रामक सूचनाएं.' नामका मैंने एक लेख लिखा था, जिसमें पंडित हीरालालजी शास्त्रीकी कुछ ऐसी श्रमपूर्ण सूचनात्रोंको स्पष्ट किया गया था, जो उनके 'भगवान पुष्पदन्त और पूज्यपादस्वामी' शीर्षक उस लेखमें पाई जाती हैं जो कि जैनसिद्धान्तभास्करके ४थे भाग की ४थी किरणमें मुद्रित हुआ है। लेखके अन्तमें मैंने यह वाक्य भी दिया था—

"आशा है सत्यके अनुरोध और भ्रामक सूचनाओं के प्रचारको रोकनेकी सद्भावनासे लिखे हुए इस लेखसे बहुतोंका समाधान होगा और वे सब इस वातका प्रयन्न करेंगे कि भविष्यमें इस प्रकारकी गलत सूचनाओं का अवरोध होवे, वे फैलने न पाएँ और हमारी लेखनी अधिकाधिक सावधान हो कर उन्नत, पुष्ट एवं निर्भान्त साहित्य तय्यार करनेमें सपर्थ हो सके।"

मेरे उक्त लेखके उत्तरमें शास्त्रीजीने कुछ भी लिखना उचित नहीं समभा। वे जब मुम्मसं भिलने वीरसेवामंदिरमें आये थे तव कहते थे कि मेरी उन अधिकांश भूलोंका प्रधान कारण पूरे धवल प्रन्थका अब तक पढ़नेको न मिल सकना ही है, और इसका मुसे खेद हैं। हाँ, पं० पन्नालालजी सोनीने, मेरे लेखके उक्त वाक्यका ऋमिनन्दन करते हुए ऋौर उसे अपनाकर अपने लेखके अन्तमें भी स्थान देते हुए, एक लेख लिखा है, जो कि 'षट्पएडागम श्रीर भ्रमनिवारण्' शीर्षकके साथ भास्करके ५वें भागकी ३री किरण्में प्रकट हुन्ना है। इस लेखमें शास्त्रीजीकी जिन सूचनात्र्योंको मैंने 'भ्रामक' वतलाया है उन्हें 'त्रभ्रामक' सिद्ध करनेका कोई यत्र नहीं किया गया; बल्कि शुरूमें ही उन्हें श्रामकरूपसे स्वीकार करते हुए यह लिख दिया है कि "पं॰ हीरालालजी अपने लेखमें कई भ्रम फैलानेवाली वातें लिख गये हैं उन्होंकी सूचनाएँ उक्त बाबूजी (जुगलिकशोर मुख्तार) ने श्रपने उस लेखमें दी हैं।" साथ ही, यह भी लिखा है कि "मेरे इस लेखका उद्देश किसी एकको भला-बुरा कहनेका नहीं है, परन्त इतना श्रवश्य कहंगा कि भ्रामक सनाश्रोंसे उक्त बावुजी भी श्रष्टत नहीं रह सके हैं।" —श्रर्थात् शास्त्रीजीने जो भ्रामक सूचनाएँ कीं सो तो कीं, बावूजी भी कुछ भ्रामक सूचनाएँ कर गये हैं। इसके बाद उन भ्रामक सूचनात्र्योंका यथास्थान त्रागे उल्लेख करनेकी प्रतिज्ञा करके सोनीजीने षट्गएडागमका निजी कल्पनात्र्यांसं मिश्रित कुछ परिचय दं डाला है, जिसने लेखके पूरे आठ पृष्ठ घेरे हैं, और उसे देते हुए लिखा है—" इसके बिना बाबूजीकी सूचनाएँ भ्रामक हैं यह समम्ममें नहीं त्रा सकेगा।" त्रान्तमें 'भ्रमनिवारण ' शीर्षकके नीचे उन भ्रामक सूचनात्र्योंको बतलानेकी चेष्टा की गई हैं। त्रास्तु।

मुक्ते इस लेखको देखकर अपने उक्त वाक्यकी स्पिरिटके अनुसार बड़ी प्रसन्नता हुई—एक रिसर्चप्रेमी एवं अनुसंधानप्रिय व्यक्ति होनेके कारण मुक्ते अपनी भूलको माल्य करके बड़ी खुरी होती हैं। मैं सममता हूं—मैं कोई आप्रपुरुष या किसी विषयका एक्सपर्ट (expert) नहीं हूं, त्रुटियोंसे भरा हुआ एक अपूर्ण प्राणी हूं, बहुत कुछ सावधानी रखने पर भी मुक्तसे भूलोंका होना सस्भव है, और इसलिय मैं अपनी भूलोंको माल्य करनेके लिये बहुत उत्सुक रहता हूं। जब मुक्ते उनका ठीक पना चल जाता है तब मैं उनमें निःशंक सुधार कर डालता हूं। अपनी इस परिणतिके अनुसार मैंने सोनीजीके उक्त लेखको बहुत गौरसे पढ़ा और जहाँतक मेरे पासके धवलादि-विषयक नोट्ससे संबंध था मैंने उसकी जाँच भी की। जाँचसे मुक्ते सोनीजीके लेखकी बहुतसी बातें एसी जान पड़ीं जो अमिनवारणके रूपमें न होकर अमप्रसारणका काम दे रहीं हैं और कहीं कहीं उनमें व्यर्थका कदामह भी पाया जाता है। यह सब देखकर हृदय एकदम कह उठा—'क्या यह सचमुच अमिनवारण हैं?' सोनीजीके लेखकी ऐसी ही कुछ बानोंको नीचे स्पष्ट करके बनलाया जाना है:—

(१) मैंने अपने लेखमें एक वाक्य निम्न प्रकारमे दिया था-

" ऋन्तके दो खरडोंका मूल परिमार्ग तो, इन्द्रनन्दि-श्रुनावनारके कथनानुसार, प्रथम चार खरडोंके परिमार्गमे पंचगुनेसे भी ऋधिक है।"

इस वाक्यको ऋपने लेखमें उद्धृत करते हुए सोनी जी लिखने हैं—

" यह कथन तो मर्वथा ग़लत है; क्योंकि इन्द्रनिन्द-श्रुतावतारके कथनानुसार ऋन्सके दो खगडोंका मृल-परिमाग्ग प्रथमके चार खगडोंके परिमाग्गसे पंचगुनेने ऋधिक नहीं है, किन्तु ऋन्तके एक खगडका मृल-परिमाग्ग प्रथमके पांच खगडोंके परिमाग्गसे पंचगुनेसे ऋधिक है।"

इसके बाद 'यथा— 'शब्दके साथ इन्द्रनन्दि-श्रुनावतारके चार क्लोकोको उद्घृत करके सोनीजी पुनः बड़े गर्वके साथ लिखते हैं—

"यहाँ करकंक एको देखनेके लिये आरसी की जरूरत नहीं हैं। ये इलोक इन्द्रनिद्ध्रिष्ठावतारके ही हैं। इनसे यह अर्थ तो निकलता है कि भूतविल आचार्यने पांच खएडोंके छ: हजार प्रन्थ परिमाए मृत्र पहले रचे जिनमें पुष्पदन्तकी सत्प्ररूपएएके मृत्र भी सम्मिलित हैं, पीछे उनने महाबन्ध नामके छट्टे खएडके तीस हज़ार प्रन्थ परिमाए मृत्र रचे परन्तु यह अर्थ नहीं निकलता कि पहले चार खएडोंके छ: हजार सृत्र रचे गये और बाद अंत दो खएडोंके तीस हजार मृत्र लिखे। यदि ऐसा लिखा होता तो पहले चार खएडोंके परिमाएमें अन्तके दो खएडोंका परिमाए पंचगुना हो सकता था। अधिक तो फिर भी नहीं होता।"

यही सब सोनीजीकी मेरे उक्त वाक्यपर आपत्ति है, श्रौर इसीके बल तथा आधारपर आप मेरे कथनको "सर्वथा ग़लत" श्रीर मेरी उक्त सूचनाको "भ्रामक सूचना" बतलानेका साहस करते हैं, यह देखकर बड़ा ही ऋाश्चर्य होता है ।। गिएतका एक साधारण विद्यार्थी भी आपके इस प्रतिवादको निःसारताको सहज हीमें ताडु सकता है। जब सोनी जी यह स्वीकार करते हैं कि इन्द्रनन्दि-अतावतारमें छठे खएडका परिमाए ३० हज़ार दिया है और प्रथम पांच खरडोंका परिमाण ६ हजार बतलाया है, तब प्रथम चार खरडोंका परिमाण-पांचवें खरडका परिमाण निकल जानेके कारण-६ हजारसे कम रहता है या कि नहीं ? श्रीर पाँचवें खएडके परिमाणको छठे खएडके परिमाणमें जोड़ देनेसे दोनों खएडोंका परिमाण ३० हजारसे ऊपर हो जाता है या कि नहीं ? जब ऐसा होना निःसन्देह है तब दोनों खएडोंके ३० हजारसे ऊपरवाले परिमाणको प्रथम चार खएडोंके ६ हजारसे कमवाले परिमाणसे पंचगनेसे श्राधिक बतलाना कैसे त्रापित के योग्य हो सकता है? सोनीजीको इतनी भी खबर नहीं पड़ी कि जब वे स्वयं छठे खएडके परिमाणको ही शेष पांच खएडोंके परिमाणमे पंचगुनेसे ऋधिक बतलाते हैं अ तब वह परिमाण प्रथम चार खएडोंके परिमाणसे पंचगुनेसे कम कैसे हो सकता है ? —सासकर ऐसी हालतमें जब कि उसमें पाँचवें खएडके मूत्रोंका परिमाण भी मिला दिया जाय ? श्रीर जब वह संयुक्त परिमाण पंचरानेसे कम न होकर श्रीर भी श्रधिक होता है तो फिर आपत्ति कैसी ? और उसमें भ्रमकी वार्तोको अवकाश कहाँ ?

सोनीजीने अपने उक्त प्रतिवादमें जिस दूसरे अर्थकी बात की है वह किसने कहाँपर दिया है उसे बतलाना चाहिये—मेरे लेखमें तो उसकी गन्ध तक मी नहीं है। यो ही व्यर्थकी कल्पना करके खुद ही उस बे-सिर-पैरवाली कल्पना का उपहास करने बैठ जाना कहाँ का न्याय है ? इसे सहदय पाठक स्वयं समम सकते हैं। यह देख कर तो मुसे बड़ा ही खेद होता है कि सोनीजी अपने उक्त दोनों प्रतिवाद-वाक्योंके अन्तमें एक स्थान पर तो पंचगुने परिमाएको "पंचगुनेसे अधिक" बतलाते हैं। और दूसरे स्थान पर "अधिक तो फिर भी नहीं होता" ऐसी तर्कणा करते हैं! समममें नहीं आता इसे सोनीजीके लेखकी कोई अव्यवस्था कहा जाय अथवा खुद सोनीजीके ही अव्यवस्थित चित्तका परिणाम सममा जाय !! स्वयं सोनी जी ही इसे स्पष्ट करनेका कष्ट उठाएँगे तो अच्छा होगा।

्रेसी मोटी भूलोंको लिये हुए इस प्रथम नम्नेसे ही पाठकजन इतना तो सहज हीमें समक सकेंगे कि सोनीजीके लेखका सावधानता श्रौर गहरे विचारके साथ कहाँ तक सन्वन्ध है।

<sup>\*</sup> यह बतलाना भी भ्रापत्तिके योग्य है; क्योंकि जब ह्रदे लगडका परिमाण श्वाप खुद ही ३० हज़ार लिखते हैं तब ग्रेप खगडोंके ६ हजार परिमाणसे वह पंचगुना ही तो हुआ, श्वधिक कॅसे हो सकता है १

(२) मैंने अपने उक्त वाक्यके पूर्वे यह भी लिखा था कि - "धवला टीका वास्तवमें समूचे पट्खराडागमकी टीका नहीं है बल्क उसके प्रथम चार खराडोंकी टीका है।" साथ ही, लेखमें वेदनाखराडके दो वाक्योंको भी उद्धृत किया था जिनमेंसे एकको २२वें अनुयोगद्वारका, दूसरेको २४वेंका वतलाया था, और जिससे पढ़नेवालोंको इतनी सृचना स्वतः मिल जाती है कि 'वेदना' नामके ४थे खराडमें कमसे कम २४ अधिकार ज़रूर हैं। परन्तु सोनीजीको यह सब इष्ट नहीं है। आपकी समक्तमें 'धवला' चार खराडोंकी टीका न होकर पांच खराडोंकी टीका है—पाँचवां 'वर्गणा' खराड भी उसमें शामिल है—और वेदनाखराडमें २४ अनुयोगद्वार नहीं हैं, 'वेदना' नामका दूसरा अनुयोगद्वार ही 'वेदनाखराड' है। और 'वर्गणाखराड' उक्त अनुयोगद्वारोंमेंमें फास, कम्म, पयडि, अनुयोगद्वारों और बन्धन अनुयोगद्वारके 'बंध' और 'वंधिणाज' अधिकारोंसे मिलकर बनता है। इसीसे मेरे लिखनेको "वित्कुल गलत" तथा "भारी भूल" बतलाने हुए अपप एक स्थान पर लिखने हैं—

"२२वें श्रीर २४वें श्रनुयोगद्वार जिनको बावृजी वेदनाखएडके लिखते हैं—बिस्कुल गलत हैं। ये श्रनुयोगद्वार 'वेदनाखएड' के नहीं हैं विल्क 'कम्मपयिडपाहुड' के हैं। 'कम्मपयिडपाहुड' श्रम्भायणीय नामके दृसरे पूर्वकी पाँचवीं च्यवनलिध वस्तुका चौथा पाहुड है, जिसके कि किद, वेदणा श्रादि २४ श्रनुयोगद्वार हैं श्रीर 'वेदनाखएड' कम्मपयिडपाहुडका दृसरा वेदना नामका श्रनुयोगद्वार हैं। इस वेदनानुयोगद्वारके किह्ये या वेदना खएडके किह्ये १६ ही श्रनुयोगद्वार हैं।"

इसके बाद १६ अनुयोगद्वारोंके नाम दिये हैं, जो कि वेदनाखएडके नहीं किन्तु वेदनाखएडको नहीं किन्तु वेदनाखएडको स्वएडान्तर्गत 'वेदना नामक द्वितीय अनुयोगद्वारके अवान्तर अनुयोगद्वार हैं। तदनन्तर मेरे २२वें श्रीर २४वें अनुयोगद्वारोंको वेदनाखएडका बनलाने पर 'आश्चर्य' प्रकट किया है और फिर लिखा है—

"जहाँ तक उक्त १६ अनुयोगद्वारोंका कथन है वहीं तक वेदनाखर हो सकता है; क्योंकि आगेक (फास आदि) अनुयोगद्वारोंको भी वेदनाखर के नामसे कहना भारी भूल है।" परन्तु यह सब लिखते हुए सोनीजी इस वातको भुला देते हैं कि 'कम्मपयडिपाहुड' और 'वेयराकसीरापाहुड' दोनों एक ही चीज़के नाम हैं। कमौंका प्रकृत स्वरूप वर्रान करनेसे जिस प्रकार 'कम्मपयडिपाहुड' गुरानाम है उसी प्रकार 'वेयराकसीरापाहुड' भी गुरानाम है; क्योंकि 'वेदना' कमौंके उदयको कहते हैं, उसका निरवशेषरूपसे जो वर्रान करता है उसका नाम 'वेयराकसीरापाहुड' है: जैसा कि धवलाके निम्नवाक्यसे प्रकृट है, जिसे सोनीजीने भी अपने लेखके प्रारंभिक अंशमें (पृ० १५२पर) उद्धृत किया है—

''कम्माणं पयडिसरूवं वर्गणेदि तेण कम्मपयडिपाइडे ति गुग्गणामं, वेयणकसीण-पाइडे ति वि तस्स विदियं णाममत्थि, वेयणा कम्माणमुद्यो तं कसीणं णिखसेसं वर्गणेदि सदो वेयणकसीणपाइडमिदि, पदमवि गुग्गणाममेव।"

वेदनाखरडका विषय 'कम्मपयडिपाहुड' न होनेकी हालतमें यह नहीं हो सकता कि भूतविल आचार्य कथन करने तो बैठें वेदनाखरडका और करने लगें कथन कम्मपयडिपाहुडका, उसके २४ अधिकारोंका कमशः नाम देकर! उस हालतमें कम्मपयडिपाहुडके अन्तर्गत २४ अधिकारों (अनुयोगद्वारों)मेंसे 'वेदना' नामके द्वितीय अधिकारके साथ अपने देदनाखरडका सम्बन्ध व्यक्त करनेके लिये यदि उन्हें उक्त २४ अधिकारोंके नामका सूत्र देनेकी ज़रूरत भी होती तो वे उसे देकर उसके बाद ही 'वेदना' नामके अधिकारका वर्णन करते; परन्तु ऐसा नहीं किया गया—'वेदना अधिकारके पूर्व 'कदि' अधिकारका और बादको 'फास' आदि अधिकारोंका भी उद्देशानुसार (नामक्रमसे) वर्णन प्रारंभ किया गया है। धवलकार श्रीवीरसेनाचार्यने भी, २४ अधिकारोंक नामवाल सूत्रकी व्याख्या करनेके बाद, जो उत्तर-सूत्रकी प्रस्तावना दी है उसमें यह स्पष्ट कर दिया है कि उद्देशके अनुसार निर्देश होता है इसलिये आचार्य 'कदि' अनुयोगद्वारका प्ररूपण करनेके लिये उत्तरसूत्र कहते हैं। यथा—

'जहा उद्दे सो तहा गिर्दे सोत्ति कट्ट किर्अगिओगदारं प्रस्वगृह मुत्तरसुत्तं भणिद्।" अ इससे स्पष्ट है कि 'वेदनाखराड 'का विषय ही 'कम्मपयिडिपाहुड है, इसीसे इसमें उसके २४ अधिकारोंको अपनाया गया है, मंगलाचरण तकके ४४ सूत्र भी उसीसे उठाकर रक्षेत्र गये हैं। यह दूसरी बात है कि इसमें उसकी अपेद्या कथन संदेपसे किया गया है, कितने ही अनुयोगद्वारोंका पूरा कथन न देकर उसे छोड़ दिया है और बहुतसा कथन अपनी प्रस्थ-पद्धतिके अनुसार मुविधा आदिकी दृष्टिसे दूसरे खराडोंमें भी ले लिया गया है। इसीसे 'यद्खराडागम' महाकम्मपयडिपाहुड (महाकर्मप्रकृतिप्रास्त्रत) से उद्सृत कहा जाता है।

यहाँ पर इतना और भी जान लेना चाहिये कि वेदनाखर इके मूल २४ अनुयोगद्वारों के साथ ही धवला टीका समाप्त हो जाती हैं और फिर उसमें वर्गणाखर तथा उसकी टीका के लिये कोई स्थान नहीं रहता। उक्त २४ अनुयोगद्वारों में 'वर्गणा' नामका कोई अनुयोगद्वार भी नहीं हैं। 'वंधण' अनुयोगद्वार के चार भेदों में 'वंधणि ज्ञ' भेदका वर्णन करते हुए, उसके अवान्तर भेदों में विषयको स्पष्ट करनेके लिये संचेपमें 'वर्गणा-प्ररूपणा' दी गई है— वर्गणाके १६ अधिकारोंका उल्लेख करके भी दो ही अधिकारोंका वर्णन किया है। और भी बहुत कुछ संचिप्रतासे काम लिया है, जिससे उसे वर्णणाखर नहीं कहा जा सकता और नकहीं वर्गणाखर हि लिखा ही है।

<sup>\*</sup> देखो, भ्रारा-जैनसिद्धान्तभवन की 'धवल' प्रति, पत्र ५५२ ।

ऐसी हालतमें सोनीजीका उक्त लिखना कहां तक ठीक हैं, इसे विझ पाठक इतने परसे ही स्वयं समभ सकते हैं; फिर भी साधारण पाठकोंके ध्यानमें यह विषय और ऋच्छी तरहसे आजाय, इसलिये, मैं इसे और भी स्पष्ट कर देना चाहता हूं और यह खुले रूपमें बतला देना चाहता हूं कि धवला वेदनान्त चार खएडोंकी ही टीका हैं—पांचवें वर्णणाखएडकी टीका नहीं हैं।

वेदनाखरडकी आदिमें दिये हुए ४४ मंगलसूत्रोंकी व्याख्या करनेके बाद श्रीवीरसेनाचार्यने मंगलके 'निबद्ध' और 'अनिबद्ध' एसे दो भेद करके उन मंगलसूत्रोंको एक दृष्टिसे अनिबद्ध और दूसरी दृष्टिसे निबद्ध वतलाया है और फिर उसके अनन्तर ही एक शंका समाधान दिया है, जिसमें उक्त मंगलसूत्रोंको उपर कहें हुए तीन खरडों—वेदरण, बंधसामित्तविचओं और खुहाबंधो—का मंगलाचरण बनलाने हुए यह स्पष्ट सूचना की गई है कि 'वर्गणाखंड' की आदिमें तथा 'महाबन्धरखंड' की आदिमें पृथक मंगलाचरण किया गया है—मंगलाचरणके विना भूतबलि आचार्य प्रस्थका प्रारम्भ ही नहीं करने हैं। साथ ही यह भी बनलाया है कि जिन कदि, फास, कम्म, पयडि, [बंधण] अनुयोगद्वारोंका भी यहाँ (एत्थ)—इस वेदनाखरडमें-प्रकृपण किया गया है, उन्हें खरडमन्थ-संज्ञा न देनेका कारण उनके प्रधानताका अभाव है, जो कि उनके संज्ञेप कथनसे जाना जाता है। इस कथनसे सम्बन्ध रखने वाले शंका-समाधानके दो अंश इस प्रकार है:—

"उविर उद्यमासेस् तिस् खंडेसु कस्मेदं मंगलं ? तिरसां खंडासां। कुदो ? वमाणा-महाबंधाणं आदीप मंगलकरसादो । साच मंगलेण विसा भूद्बलिभडारओ गंथस्स पारंभिद तस्स अणाइरियक्तप्यसंगादो।"

''कदि-कास-कम्म-पयिंड - [बंध्रण] - श्रिणयोगहाराणि वि पत्थ पक्षिदाणि तैसिं खंडगंथसगणमकाऊण तिरिण चेद खंडाणि ति किमद्दं उच्बदे १ स्य तैसिं पहासात्ता-भावादो । तंपि कुदो सव्बदे १ संखेवेसा परुषणादो ।" औ

उक्त, 'फास' त्रादि त्रनुयोगद्वारोंमेंसे किसीके भी शुरूमें मंगलाचरए नहीं है—'फासे कि' 'कम्मे कि' 'वयिड कि' 'बंधरों कि' सूत्रोंके साथ ही कमशः मूल अनुयोगद्वारोंका प्रारंम किया गया है, और इन अनुयोगद्वारों की प्ररूपए वेदना खएडमें की गई है तथा इनमेंसे किसीको खएडमन्थकी संज्ञा नहीं दी गई, यह बात उत्परके शंकासमाधानसे स्पष्ट हैं। ऐसी हालतमें सोनीजीका 'वेदना' अनुयोगद्वारको ही 'वेदनाखएड' बतलाना और फास, कम्म पयिड अनुयोगद्वारों को तथा बंधए। अनुयोगद्वारके बन्ध और बंधनीय अधिकारोंको मिलाकर वर्गणाखएड की कल्पना करना और यहाँ तक लिखना कि ये अनुयोगद्वार "वर्गणाखएडके

देखो, आरा-जैनसिद्धान्तभवन की 'धवल' प्रति, पस ४३२ ।

नामसे प्रसिद्ध हैं", 'यह वर्गणाखरड हैं ", "यही वर्गणाखरड हैं ",—''इससे जुदा और कोई वर्गणाखरड नहीं हैं ", कितना अविचारित और असंगत है उसे वतलाने की जरूरत नहीं रहती। 'वर्गणाखंड 'के नामसे उक्त अनुयोगद्वारोंके प्रसिद्ध होनेकी बात तो बड़ी ही विचित्र है! अभी तो यह प्रन्थ लोकपरिचयमें भी अधिक नहीं आया। कुछ अनुयोगद्वारोंकी 'वर्गणाखंड ' नामसे प्रसिद्धिकों तो बात हो दूर है। सोनीजीको यह सब लिखते हुए इतनी भी समक्त नहीं पड़ी कि यदि अकेला वेदना-अनुयोगद्वार ही वेदनाएड है तो फिर 'किंद' अनुयोगद्वारको कौनसे खरडमें शामिल किया जायगा? 'बंधसामित्तविचओ' नामके पूर्वेखरडमें तो उसका समावेश हो नहीं सकता—वह अपने विषय और मंगलसूत्रों आदिक द्वारा उससे पृथक् हो चुका है। इसी तरह यह भी खबर नहीं पड़ी कि यदि बंधणाअनुयोगद्वारके बंध और बन्धनीय अधिकारोंको वर्गणाखरडमें शामिल किया जायगा तो शेष अधिकारोंके कमशः प्राप्त कथनके लिये कौनसे नये खरडको कल्पना करनी होगी? क्या उसे किसी भी खरडमें शामिल न करके अलग ही रखना होगा? आशा है इन सब बातोंक विचार परसे सोनीजीको अपनी भूल मालम पड़ेगी।

अब मैं उन बातेंको भी स्पष्ट कर देना चाहता हूं जिनसे सोनीजीको भ्रम हुआ जान पड़ता है और जिन्हें वे अपने पचकी पुष्टिमें हेतुरूपसे प्रस्तुत करते हैं:—

सबसे पहली बात है वेदना-श्रनुयोगद्वारके श्रन्तमें वेदनाखएडकी समाप्तिका लिखा जाना जिसकी शब्द रचना, इस प्रकार हैं—

" पर्व वेयम् प्रभ्याबहुगास्मित्रोगद्वरि समरो वेयमाखंड समसा।"

इस वाक्यमें ''वेयणाखण्डसमत्ता" यह पद अशुद्ध है—''वेयणा समत्ता" ऐसा होना चाहिये; क्योंकि 'वेयणकसीणपाहुड' अथवा कम्मपपडिपाहुडकं २४ अनुयोगद्वारोंमंसे, जिनका अन्थमें उद्देश-क्रमसे कथन किया है, 'वेयणा' नामका दृसरा अनुयोगद्वार है, जिसकी टीका प्रारंम करते हुए वीरसेनाचार्यने भी, ''वेयणमहाहियारं विविद्धियारं परूवेमो" इस प्रतिज्ञा-वाक्यके द्वारा उसे विविध अधिकारोंसे युक्त 'वेयणा' नामका महाअधिकार सृचिन किया है—'वेयणाखंड' नहीं लिखा है—'वही अधिकार अथवा अनुयोगद्वार अपने अवान्तर १६ अनुयोगद्वारों और उनके भी फिर अवान्तर अधिकारोंके साथ वहाँ पृरा हुआ है। 'वेयणा' के १६ अनुयोगद्वारोंमें अन्तक। अनुयोगद्वार 'वेयणअप्पावहुग' है, उसीकी समाप्तिके साथ 'वेयणा' की समाप्तिकी बात उक्त समाप्तिसूचक वाक्यमें कही गई है। 'वेयणा' पह जीतिंग होनेसे उसके साथमें 'समत्ता' (समाप्त हुई) किया ठीक बैठ जाती है। दोनेकं बीचमें पड़ा हुआ 'स्रण्ड' शब्द असंगत और प्रचित्र जान पड़ता है। श्रीवीरसेनाचार्यने अपनी धवला टीकामें कहीं भी अकेले 'वेयणा' अनुयोगद्वारोको 'वेयणाखण्ड' नहीं लिखा है—

वे 'वेयगाखण्ड' अनुयोगद्वारोंके उस समृहको बतलाते हैं जिसका प्रारंभ 'किद' अयुयोग-द्वारसे होता है। और इसोसं 'किद' अनुयोगद्वारके शुरूमें दिये हुए उक्त ४४ मंगलसूत्रों को उन्होंने 'वेदनाखण्ड' का मंगलावरण बतलाया है; जैसा कि उनके निम्नवाक्यमें प्रयुक्त हुए "वेयगाखंडस्स आदीण मंगलटुं" शब्दोंस स्पष्ट है—

" ण ताव िणबद्धमंगलिमः महाकम्मपर्पाडपाहुडस्त किर्याद्विजवीसग्रिणयोगा-वयवस्स आदीप गोदमसामिणा पर्विद्दस्स भूदबलिभडारपण वेयणाखंडस्स श्राहीप मंगल्डं तत्तो आग्रेट्ण ठविदस्म णिवद्धस्विरोहादो।"

ऐसी हालतमें श्रौर इससे पूर्वमें डाले हुए प्रकाशकी रोशनीमें 'उक्त' खरह शब्दके प्रिक्तिस होनेमें कोई संदेह मालूम नहीं होता। 'खरड' शब्द लेखककी किसी श्रमावधानी का परिसाम है। हो सकता है कि यह उस लेखकके द्वारा हा बादमें बढ़ाया गया हो जिसने उक्त वाक्यके बाद श्रधिकारकी समाप्तिका चिन्ह होते हुए भी नीचे लिखे वाक्योंको प्रसिप्त किया है—

"गमो णागाराहणाए गमो दंसगाराहणाए गमो चारिसाराहणाए गमो तवा-राहगाए। गमो व्यन्हेतागं गमो सिद्धागं गमो आहरियागं गमो उवज्जायागं गमो लोए सव्यसाहगं। गमो भयवदो महदि महावीरवङ्गमाग्युडिरिसिस्स गमो भयवदो गोयमसा-मिस्स॰ नम सकलविमलकेवलज्ञानादभासिने नमो वीतरागाय महात्मने नमो बर्द्धमान-भट्टारकाय। वेदनाखगुडसमामम्। अ

ये वाक्य मूलप्रन्थ अथवा उसकी टीकांक साथ कोई खास सम्बन्ध रखते हुए मालूम नहीं होते—वैसे ही किसी पहले लेखक-द्वारा अधिकारसमाप्तिके अन्तमें दिये हुए जान पहते हैं। और भी अनेक स्थानों पर इस प्रकारके वाक्य पाये जाते हैं, जो या तो मूलप्रतिके हाशिये पर नोट किये हुए थे अथवा अधिकारसमाप्तिके नीचे छुटे हुए खाली स्थान पर बादको किसींक द्वारा नोट किये हुए थे; और इस तरह कापी करते समय प्रन्थमें प्रसिप्त हो गये हैं। वीरसेनाचार्यकी अपने अधिकारोंक अन्तमें ऐसे वाक्य देनेकी कोई पद्धति भी नहीं पाई जाती - अधिकांश अधिकार ही नहीं किन्तु खएड तक ऐसे वाक्योंसे शून्य पाये जाते हैं। और कितने ही अधिकारोंमें ऐसे वाक्य प्रसिप्त हो रहे हैं जिनका पूर्वपर कोई भी सम्बन्ध ठीक नहीं बैठता। उदाहरएके लिये 'जीवट्ठाएा' की एक चूलिका (संभवतः ७ वीं या ८ वी) में 'तब्बदिरिक्तटाएाणि असंखेज्जगुणाणि पडिवादुष्पादटाएणि मोत्तूण सेससब्बद्धाणाणे गहुणादो।" इस वाक्यके अनन्तर ही बिना किसी संबंधके ये वाक्य दिये हुए हैं—

''श्री श्रुतिकीर्तित्रेविद्यदेवस्थिरं जीयाओ ॥१०॥ नमो वीतरागाय शान्तये"न

रेखो, आरा-जैनसिद्धान्तभवन की 'धवल' प्रति, पत्र प्रच ।
 रेखो, आरा-जैनसिद्धान्तभवन की 'धवल' प्रति, पत्र ५० ३४१ ।

ऐसी हालतमें उक्त 'खरड ' राज्द निश्चितरूपसे प्रतिप्र अथवा लेखककी किसी भूलका परिस्ताम है। यदि वीरसेनाचार्यको 'वेदना ' अधिकारकं साथ ही 'वेदनाखरड ' का समाप्त करना अमीष्ट होता तो वे उसके बाद ही क्रमप्राप्त वर्गस्याखरडका स्पष्ट रूपसे प्रारंभ करते - फासासियोगद्वारका प्रारंभ करके उसकी टीकाके मंगलाचरस्समें 'कासियाओं अं परुवेमी ' ऐसा न लिखते। मूल 'फास ' अनुयोगद्वारके साथमें कोई मंगलाचरस्स न होनेसे उसके साथ वार्गस्याखरड का प्रारंभ नहीं कहा जा सकता; क्योंकि वर्गस्याखरडके प्रारंभमें भूतविल आचार्यने मंगलाचरस्य किया है, यह बात श्रीवीरसेनाचार्यकं शब्दोंस ही उपर स्पष्ट की जा चुकी है। अतः उक्त समाप्तिसृचक वाक्यमें 'हारड राब्दके प्रयोगमात्रसे सोनीजिक कथनको कोई पोषस्य नहीं मिलता। उनकी इस पहली वातमें कुछ भी जान नहीं है—वह एक निर्देष हेतुका काम नहीं दे सकती।

(स्त) दूसरी बात बहुत साधारण है। फासाणियोगद्वारकी टीकाके श्रन्तमें एक वाक्य निम्नप्रकारसे पाया जाता है—

"जदि कम्मकासे पयदं तो कम्मकासो सेमपगणारसञ्ज्ञिणश्चोगद्दारिहं भूदबलिभयवदा सो पत्थ किगण पह्नविदो ? ग एस दोसो, कम्मक्वंधस्म फाससिगणदस्स सेसाणियोग-द्वारेहिं पह्नवणाप कीरमाणाण वेयगाप पह्नविद्वश्चादो विसेसो ग्रात्थि कि।"

इस वाक्यके द्वारा यह सूचित किया गया है कि फामाणिश्रोगहारके १६ अनुयोगद्वारों में से एकका कथन करके शेप १५ अनुयोगद्वारोंका कथन भूतवित आचार्यने यहाँ इसलिये नहीं किया है कि उनकी प्रकृषणामें 'वेदना' अधिकारमें प्रकृषित अर्थमें कोई विशेष नहीं है।

इसी तरह पयडि (प्रकृति) अनुयोगद्वारके अन्तमें भूतर्वात आचार्यका एक वाक्य निम्न-प्रकारसे उपलब्ध होता है—"सेमं वेयगाप मंगो।"

इस वाक्यकी टीकामें वीरसंनाचार्य लिखते हैं—"संमागिश्रोगदाराणं जहा वेयणाए एक्ष्वणा कदा तहा कायच्या।" अर्थात् रोप अनुयोगाद्वरोंको प्ररूपणा जिस प्रकार वेदना-अनुयोगद्वारमें की गई है उसी प्रकार यहां भी कर लेनी चाहिये।

उक्त दोनों वाक्योंको देकर सोनीजी लिखते हैं—"इन दो उद्धरणोंसे भी स्पष्ट होता है कि 'फासाणियोगहार 'कं पहले तक ही 'वेदनाखगड ' है।" परन्तु कैस स्पष्ट होता है ?, इसे सोनी जी ही समक सकते हैं !! यह सब उसी श्रम तथा भूलका परिणाम है जिसके श्रनुसार 'फासाणियोगहार 'कं पूर्ववर्ती 'वेयणा श्रणियोगहार 'को 'वेदनाखगड 'समक लिया गया है श्रोर जिसका उपर काफी स्पष्टीकरण किया जा चुका है। उक्त वाक्योंमें प्रयुक्त हुश्रा 'वेयणा ? शब्द 'वेदनाश्रमुयोगहार 'का वाचक नहीं है।

(ग) तीसरी बात वर्गणाखण्डके उल्लेखसं सम्बन्ध रखती है। सोनीजी 'जयधवला 'से "सिष्पोग्गहादीग्रं अत्थो जहा वग्गणाखंडे परूचिदो तहा एत्थ परूचेदच्चे। "यह वाक्य उद्धृत करके लिखते हैं—

"जयधवलमें न तो श्रवमह श्रादिका श्रर्थ लिखा है श्रोर न मितज्ञानके ३३६ भेद ही स्पष्ट गिनाये गये हैं। प्रकृति श्रनुयोगद्वारमें इन सबका स्पष्ट श्रीर सिवस्तर वर्णन टीकामें ही नहीं बल्कि मूलमें है। इससे माळ्म होता है कि यदनाखरड़के श्रागेके उक्त श्रनुयोगद्वार वर्गणाखरड़के श्रन्तगत हैं या उनका सामान्य नाम वर्गणाखरड है। यदि ऐसा न होता तो श्राचार्य प्रकृति श्रनुयोगद्वारको वर्गणाखरड़के नामसे न लिखते।"

कितना बिद्धा श्रथवा विलच्चए यह तर्क है, इसपर विज्ञ पाठक ज़रा गौर करें ! सोनीजी प्रकृति (पयिड) श्रनुयोगद्वारको 'वर्गस्माखरुड का श्रंग सिद्ध करनेकी धुनमें वर्गस्माखरुडके स्पष्ट उल्लेखको भी 'प्रकृति' श्रनुयोगद्वारका उल्लेख बतलाते हैं श्रोर यहाँ तक कहनेका साहस करते हैं कि खुद जयभवलाकार श्राचार्यने 'प्रकृति' श्रनुयोगद्वारको वर्गस्माखरुडके नामसे उल्लेखित किया है !! इसीका नाम श्रातिसाहस है ! क्या एक विषयका वर्धन श्रनेक प्रन्थोंमें नहीं पाया जाता ? यदि पाया जाता है तो फिर एक प्रन्थका नाम लेकर यदि कोई उल्लेख करता है तो उसे दूसरे प्रन्थका उल्लेख क्यों समना जाय ? इसके सिवाय, यह बात उपर स्पष्ट की जा चुकी है कि वर्गस्माखरुडकी श्रादिमें भृतविल श्राचार्यने मंगलाचरस्म किया है श्रीर जिन 'फास ' श्रादि चार श्रनुयोगद्वारोंको 'वर्गस्माखरुड वत्लाया जाता है उनमेंसे किसीकी भी श्रादिमें कोई मंगलाचरस्म नहीं है. इससे वे वर्गस्माखरुड नहीं हैं किन्तु 'वेदनाखरुड 'के ही श्रिधकार हैं, जिनके कमशः कथनकी प्रन्थमें मुचना की गई है।

(घ) चौथी बात है कुछ वर्गग्णास्त्रोंके उल्लेख की। सोनीजीने वेदनाखरहके शुरूमें दिये हुए मंगलसूत्रोंकी व्याख्यामेंसे निम्न लिग्वित तीन वाक्योंको उद्धृत किया है, जो वर्गणासूत्रोंके उल्लेखको लिये हुए हैं—

"ओहिगागावरगस्स असंखेजमैत्तांत्री चेव पयडीश्रो ति वगगगसुत्तादो ।" "कालो चउगगउड्डी कालो भजिदव्वो खेत्तवुड्डीप । बुड्डीप दव्वपज्जय भजिदव्वा खेत्तकाला दु॥ एदम्हादो वगगगासुत्तादो णव्यदे ।"

" ब्राहारवमागाप द्व्या थोवा, तेयावमागाप द्व्या अगंतगुगा, भासावमागाप द्व्या अगंतगुगा, मगा द्व्या अगंतगुगा, कम्मइय अगंतगुगा ति वमागसुत्तादो गव्यदे।"

ये वाक्य धवल-सम्बन्धी मेरी नोट्सबुकमें नोट किये हुए नहीं हैं, इससे मुफे इनकी जाँचका खीर इनके पूर्वापर सन्धन्धकों माळुम करके यथेष्ट विचार करनेका ख्रवसर नहीं मिल

सका ; फिर भी सोनीजी इन वाक्योंमें उल्लेखित प्रथम दो वर्गणासूत्रोंका 'प्रकृति ' अनुयोग-द्वारमें और तीसरेका 'बन्धनीय' श्रिधिकारमें जो पाया जाना लिखते हैं उस पर मुक्ते सन्देह करनेका ज़रूरत नहीं है। परन्तु इस पाये जाने मात्रसे ही 'प्रकृति' अनुयोगद्वार आरोर 'बन्धनीय' ऋधिकार वर्गणाखराड नहीं हो जाते। क्योंिक प्रथम तो ये ऋधिकार श्रीर इनके साथके फासादि श्रधिकार वर्गणाखएडके कोई श्रंग नहीं हैं, यह बात उपर स्पट की जा चुकी हैं—इनमेंसे किसीके भी शुरू, मध्य या श्रन्तमें इन्हें वर्गणाखण्ड नहीं लिखा, श्रन्तके 'बन्धनीय' ऋधिकारको समाप्त करते हुए भी इतना ही लिखा है कि "एवमोगाहण्याबहुए सवत्ते बंधागिजां समत्तं होति।" दसरे, 'वर्गणासूत्र'का श्राभिप्राय वर्गणाखण्डका सूत्र नहीं किन्तु वर्गणाविषयक सूत्र है। वर्गणाका विषय अनेक खएडों तथा अनुयोगद्वारोंमें आया है, 'वेदना' नामके ऋन्योगद्वारमें भी वह पाया जाता है—''वमाणपरूवणा' नामका उसमें एक अवान्तरान्तर अधिकार है। उस अधिकारका कोई सूत्र यदि वर्गणासूत्रके नामसे कहीं उल्लेखित हो तो क्या सोनी जी उस अधिकार अथवा वेदना अनुयोगद्वारको ही 'वर्गणाखण्ड' कहना उचित समर्भेगे ? यदि नहीं तो फिर उक्त वर्गणासुत्रोंके प्रकृति स्रादि अनुयोगद्वारोंमें पाये जाने मात्रसे उन अनुयोगद्वारोंको 'वर्गणाखंड' कहना कैसे उचित हो सकता है ? कदापि नहीं। अतः सोनीजीका उक्त वर्गणासूत्रोंके उल्लेख परसे यह नतीजा निकालना कि "यही वर्गणाखण्ड है—इससे जुदा श्रीर कोई वर्गणाखंड नहीं है" जुरा भी तर्कसंगत माळुम नहीं होता।

यहाँ पर मैं इतना और भी बतला देना चाहता हूं कि पट्लाएडागमके उपलब्ध चारखाएडोंमें सैकड़ों सूत्र ऐसे हैं जो श्रमेक खाएडों तथा एक खाएडके श्रमेक श्रमुयोगद्वारोंमें ज्येंकि त्यें श्रथवा कुछ पाठभेदके साथ पाये जाते हैं—जैसे कि 'गई इंदिए च काएं नामका मार्गएएस्त्र जीवट्टाए, खुदाबंध श्रौर वेयए। नामके तीन खाड़ोंमें पाया जाता है—किसी सृत्रकी एकता श्रथवा समानताके कारए। जिस प्रकार इन खंडोंमेंसे एक खाएड की दृसरा खाएड तथा एक श्रमुयोगद्वारको दृसरा श्रमुयोगद्वार नहीं कह सकते उसी प्रकार वर्गएएखंडके कुछ सूत्र यदि इन खंडों श्रथवा श्रमुयोगद्वारोंमें पाये जाते हों तो इतने परसे ही इन्हें वर्गएएखएड नहीं कहा जा सकता। वर्गएएखएड कहनेके लिये तद्विपयक दृसरी श्रावक्ष्यक बातोंको भी उसी तरह देख लेना होगा जिस तरह कि उक्त सृत्रकी एकताके कारए खुदाबंधको जीवट्ठाए कहने पर जीवट्ठाए-विषयक दूसरी ज़रूरी बातोंको वहाँ देख लेना होगा। श्रतः सोनीजीने वर्गएएस्त्रोंके उक्त उल्लेख परसे जो श्रमुमान लगाया है वह किसी तरह भी ठीक नहीं है।

(ङ) एक पाँचवी बात लेखके श्रन्तिम भागमें और दी हैं,श्रीर वह इस प्रकार है— "झाचार्य वीरसेन लिखते हैं—' अवसेसं सुतहं वमागाप परवहस्सामो ' अर्थात सूत्रका अवशिष्ट अर्थ 'वर्गणा' में प्ररूपण करेंगे। इससे स्पष्ट हो जाता हैं कि 'वर्गणा' का प्ररूपण भी वीरसेन स्वामीने किया है। वर्गणाका वह प्ररूपण धवलसे बहिभूत नहीं है किन्तु धवल ही के अन्तर्भृत है।"

यद्यपि श्राचार्य वीरसेनका उक्त वाक्य मेरे पास नोट किया हुआ नहीं है, जिससे उस पर यथेष्ट विचार किया जा सकता; किर भी यदि वह वीरसेनचार्यका ही वाक्य है ऋौर 'वेदना' श्रनुयोगद्वारमें दिया हुश्रा है तो उससे प्रकृत विषय पर कोई श्रसर नहीं पड़ता—यह लाजिमी नहीं त्राता कि उसमें वर्गणाखरहका उल्लंख है त्रीर वह वर्गणाखरह फासादि अन्योगद्वारोंसे बना हन्ना है-उसका सीधा संबंध स्वयं 'वेदन।' अनुयोगढारमें दी हुई 'वगगणपह्वाणा' तथा 'बंधिएज्ज ' ऋधिकारमें दी हुई वर्गणाकी विशेष प्ररूपणाके साथ हो सकता है, जोकि धवलके विहर्भत नहीं है। ऋौर यदि जुदे वर्गणाखराडका ही उल्लेख हो तो उस पर वीरसेनाचार्यकी ऋलग टीका होनी चाहिये जिसे वर्तमानमें उपलब्ध होने वाले धवलमाध्य त्रथवा धवला टीकामें समाविष्ट नहीं किया गया है । हो सकता है कि जिस विकट परिस्थितिमें यह प्रन्थप्रति मुडविद्रीसे त्राई है उसमें शीवतादिक वश वर्गणाखरडकी कापी न हो सकी हो त्रीर त्राधरी प्रन्थप्रति पर यथेप्ट पुरस्कार न मिल सकनेकी त्राशासे लेखकने प्रन्थकी त्रान्तिम प्रशस्तिको 'वेदनाखएड' के बाद जोड़कर मन्थप्रतिको पूरा प्रकट किया हो, जिसकी आशा बहुत ही कम है। कुछ भी हो, उपलब्ध प्रतिके साथमें वर्गणाखराउ नहीं है और वह चार खराडोंकी ही टीका है, इतना तो स्पष्ट ही है। शेषका निर्णय मुडबिद्रीकी मूल प्रतिको देखनेसे ही हो सकता है। त्राशा है पं० लोकनाथजी शास्त्री उसे देखकर इस विपय पर यथेष्ट प्रकाश डालनेकी कृपा करेंगे—यह स्पष्ट लिखनेका ज़रूर कष्ट उठाएँगे कि वेदनाखरड श्रथवा कम्म-पयडिपाइडके २४वें ऋधिकारकी समाप्तिके बाद ही—" एवं चउवीसदिर्माणओगद्वारं समतं" इत्यादि समाप्तिसूचक वाक्योंके श्रनन्तर ही—उसमें 'जस्स सेसाराणमप्' नामकी प्रशस्ति लगी हुई है या कि उसके बाद 'वर्गगाखराड की टीका देकर फिर वह प्रशस्ति दी गई है।

हाँ, सोनीजीने यह नहीं बतलाया कि वह सूत्र कौनसा है जिसके अवशिष्ट अर्थको 'वर्गणा'में कथन करनेकी प्रतिज्ञा की गई है और वह किस स्थान पर कौनसी वर्गणाप्ररूपणमें स्थप्ट किया गया है ? उसे ज़रूर बनलाना चाहिये था। उससे प्रकृत विषयके विचारको काकी मदद मिलती और वह बहुत कुछ स्पष्ट हो जाता। अस्तु।

यहाँ तकके इस संपूर्ण विवेचन परसे, मैं सममता हूं, यह बात बिल्कुल स्पष्ट हो जाती हैं कि उपलब्ध धवला टीका पट्लाएडागमके प्रथम चार खरडोंकी टीका हैं, पाँचवें वर्गराखराडकी टीका उसमें शामिल नहीं है द्यौर ऋकेला 'वेदना' अनुयोगद्वार ही वेदनाखराड नहीं है बिल्क उसमें दूसरे अनुयोगद्वार भी शामिल हैं। श्रौर इसलिये सोनीजीका मुक्ते सममनेकी प्रेरणा

करते हुए, यह लिखना कि "वेदनाऋणुयोगद्वारका जहाँ तक वर्णन है वहीं तक वेदनाखरह है। उससे आगे फास, कम्म, पयिड, ये तीन अनुयोगद्वार और वन्धन अनुयोगद्वारके बन्ध और बन्धनीय ये दो अधिकार खरड़के हिसाबसे वर्गणाखरड़के हैं। इस वर्गणाखरड़ पर मी वीरसेन-स्वामीने टीका लिखी है। अतः (उपलब्ध) धवला टीका प्रथम चार खरडोंकी नहीं किन्तु आगेके पाँचवें वर्गणाखरड़की भी है "कहाँतक युक्तिसंगत है, उसे अब उक्त विवेचनकी रोशनीमें सहदय पाठक सहज हीमें समभ सकते हैं। मुभे तो वह विस्कुल ही असंगत तथा अमपूर्ण जान पड़ता है। और इसीसे मैं उसे अमनिवारणकी वात न कह कर अम-प्रसारणकी वात कहता हूं।

लेखकी कुछ त्र्यविशष्ट रही त्र्यौर दूसरे विषयसे सम्बन्ध रखनेवाली बातोंका विचार बादकी किया जाएगा।

वीरसेवामन्दिर, सरसावा, ता० २६-५-१९३९



# श्रावण कृष्णा मतिपदाकी स्मरणीय तिथि

# कीर-ज्ञासन-जयन्ती

[ ले०—श्रीयुत पं० परमानन्द जैन, शास्त्री ]

श्चित्वण कृष्णा प्रतिपदा भारतवपकी एक ऋति प्राचीन ऐतिहासिक तिथि है। इसी तिथिसे भारतवर्षमें बहुत पहले नववर्षका प्रारम्भ हुआ करता था, नये वर्षकी खुशियाँ मनाई जाती थीं। तिलोयपराणत्ती (त्रिलोकप्रज्ञप्ति) ऋौर धवल जैसे प्राचीन प्रन्थोंमें 'वासस्स पदममासे सावर्णाणामिन बहुल पडिवाल" तथा "वासस्स पदममासे पदमे पक्किम्म सावर्णे बहुले, पाडिवद पुव्यदिवसे " जैसे वाक्योंक द्वारा इस तिथिको वर्षके प्रथम मास और प्रथम पत्तका पहला दिन मृचित किया है। देशमें सावनी-ऋाषादीके विभागरूप जो कसली साल प्रचलित है वह भी उसी प्राचीन प्रथाका सूचक जान पड़ता है, जिसकी संख्या ऋाजकज ग़लत प्रचलित हो रही हैं औ ।

इतना ही नहीं, युगका आरम्भ और सुपम-सुपमादिके विभागरूप कालचकका अथवा उत्सर्पिणी अवसर्पिणी कालोंका प्रारम्भ भी इसी तिथिसे हुआ करता है, ऐसा पुरातन शास्त्रोंमें उल्लेख है। साथ ही, यह भी उल्लेख है कि युगकी समाप्ति आपाढ़की पौर्णमासीको होती है पौर्णमासीकी रात्रिकं अनन्तर ही प्रातः श्रावरण कृष्णा प्रतिपदाको अभिजिन् नस्त्र, बालव करण और कट्ट मृहूर्तमें युगका आरम्भ हुआ करता है। ये नस्त्र, करण और मृहूर्त ही नस्त्रों, करणों तथा मृहूर्तीक प्रथमस्थानीय होने हैं—अर्थान् इन्होंसे नस्त्रादिकोंकी गणना प्रारम्भ होती है। इन सबके खोतक शास्त्रोंक कुछ प्रमाण नीच उद्धुत किये जाते हैं:—

सावगाबहुले पाडिव रुद्दमुहुत्ते सुहोद्देये रविणो । अभिजिस्स पदमजोप सुगस्स आदी इमस्स पुढं ॥

—तिलोयपएएसी, १, ७०

<sup>\*</sup>कहीं कहीं विक्रम संवतका प्रारम्भ भी श्रावण कृष्णा १ से माना जाता है; जैसा कि पे॰ विश्वेश्वरनाथ रेडके 'राजा भोज' नामक इतिहास-ग्रन्थक निम्न अवतरणासे प्रकट है—

<sup>&</sup>quot;राजपूरानेके उदयपुर राज्यमें विक्रम संवतका प्रारंभ श्रावण कृष्ण १ से माना जाता है। इसी प्रकार मारवाड़के सेठ-माहूकार भी इसका प्रारंभ उसी दिनसे मानते हैं।" (पृ० ५४)

हससे ऐसा ध्वनित होता है कि उदयपुर राज्य और मारवाड़में पहलेसे वर्षका श्वारम्भ श्रावण-कृष्णा प्रतिपदासे ही होता था। विक्रम संवत्को अपनात हुए वहांके निवासियोंने श्वपनी वर्षारम्भकी तिथिको नहीं छोड़ा और उपके अनुरूप विक्रम संवत्को परिवर्तित कर दिया। —लेखक

वेदांगज्योतिय, गर्गसंहिता आदि सप्राचीन हिन्दू ज्योतिय प्रन्थों में भी वर्षारंभ श्रावण कृष्णा १ से ही माना जाता है।

सावणबहुलपडिवदे रुद्दमुहत्ते सुद्दोदये रविणो। अभिजिस्स पदमजोप तत्थ जुगादी मुखेयव्वो॥

—धवल, प्रथ**मखग्र** 

आषाढपौर्णिमास्यां तु युगनिष्पत्तिश्च श्रावणे । प्रारम्भः प्रतिपञ्चन्द्रयोगाभिजिदि कृष्णुके ॥

—लोकविभाग, ७, ३६

श्रासादपुरागमीप जुगिगण्यत्ती दु सावगो किराहे। श्रमिजिम्हि चंदजोगे पाडिवदिवसम्हि पारंभो॥

—त्रिलोकसार, ४११

सावग्रबहुलपडिवप बालवकरग्रे अभोइनक्खत्ते। सञ्चत्थ पदमसमये जुगस्स त्र्याइं वियाग्राहि॥

-ज्योतिषकरएडक, ५५

पप उ सुसमसुसमादयो श्रद्धा विसेसा जुगादिणा सह पवर्त्तात जुगंतेण सह समर्प्यति । —पादिलामाचार्यं, ज्यो० कर० टी०

भरतैरावने महाविदेहेपु च श्रावणमासे कृष्णपत्ते बालवकरगोऽभिजित्नत्तत्रे प्रथमसमये युगस्यादि विजानीहि।

—मलयगिरि, ज्यो० कारएड टीका

सर्वेषामिष सुप्रमसुषमादिरूपाणां कालविशेषागामादि युगं, युगस्य चादिः प्रवर्तते श्रावग्रमासि बहुलपत्ते प्रतिपदि तिथो बाल वकरगो श्रमिजिन्नत्तत्रे चन्द्रेग सह योगमुपागच्छति ।

- मलयगिरि, सूर्यप्रज्ञप्ति-टीका, ९४

यदाषाढपोर्गामासीरजन्याः समनन्तरं । प्रवर्तते युगस्यादिर्भरतैरावतारव्ययोः ॥

—लोकप्रकाश, ६३, पृ० ३८६

सावगाइया मासा, बहुलाइया पक्ला·····ः ह्हाइया मुहत्ता, बवाइया करणा, अभिपाइया नक्लता ।

—जम्बूदीवपरागात्ती

इन सब अवनरर्णोंसे उक्त तिथिका ऐतिहासिक तथा प्राकृतिक महत्व स्पष्ट है और वह महत्व और मी बढ़ जाता है अथवा यों किहये कि असाधारण कोटिमें पहुंच जाता है, जब यह मार्ख्य होता है कि इसी श्रावण कृष्णा प्रतिपदाको प्रातःकाल सूर्योदयके समय अभिजित् नचत्रमें ही श्रीवीर मगवानके शासनतीर्थकी उत्पत्ति हुई है, उनकी दित्यवाणी सर्वप्रथम बिरी है और उसके द्वारा उनका धमेचक प्रवर्तित हुआ है, जिसका साज्ञान सम्बन्ध सब जीवोंके कल्याएक साथ है। मुख्तार श्रीजुगलिकशोरजीक शब्दोमें—" कृतज्ञता और उपकार-स्मरए आदिकी दृष्टिसे यदि इखा जाय तो यह तीर्थ-प्रवर्तन तिथि दृसरी जन्मादि-तिथियोंसे कितने ही अंशोंमें अधिक महत्व रखती हैं: क्यांकि दृसरी पंचकल्याएक-तिथियों जब व्यक्ति-विशेषके निजी उत्कर्षादिसे सम्बन्ध रखती हैं तब यह तिथि पीडित, पतित, और मार्गच्युत जनताके उत्थान एवं कल्याएक साथ सीधा सम्बन्ध रखती है, और इसलिये अपने हितमें सावधान कृतज्ञ जनताके द्वारा खास तौरमे स्मरए रखते तथा महत्व दिये जानेके योग्य हैं।" धवल सिद्धान्त और तिलोयपएएत्तीमें भगवान महाबीरके धमतीर्थकी उत्पत्तिका उत्लेख करते हुए जो वाक्य दिये हैं वे इस प्रकार हैं—

वासम्ब पढनमासं, पढमे पक्किमा सावगो बहुले । पाडिवदपुर्वादवसे तित्थुरासी दु अभिजम्हि ॥ —धवल, प्रथम खग्ड

वासस्य पढममासे सःवगगगमिन्म बहुळपडिवाप । अभिज्ञागक्वलम्मि य उपपत्ता श्रम्मतित्थस्य ॥ —तिलोयपरग्गती, १, ६९

इनमें बनलाया है कि श्रावण कृष्णा प्रतिपदाको, जो कि वपका पहला महीना, पहला पत्त और प्रथम दिन था, प्रातःकाल व्यक्तिन्त् नचप्रमें श्रीवीर प्रमुक धर्मतीर्थकी उत्पत्ति हुई है अर्थान् यह उनके शासनकी जन्मतिस्ति ।

एसी महत्वपूर्श एवं मांगलिक निथिको, त्वेद है कि, इस असेंस भूले हुए थे। सर्वप्रथम मुख्तार सा० ने धवलप्रत्यपरम वीरशासनकी इस जन्मनिथिका पता चलाया और उनके दिलमें यह उत्कट भावना उत्पन्न हुई। क इस दिन हमें अपने महोपकारी वीरअभु और उनके शासनके प्रति अपने कतत्व्यका कुछ पालन ज़रूर करना चाहिये। तदनुसार उन्होंने १५ मार्च सन् १९३६ को 'महावारका ताथपवतन-तिथि' नामसे एक लेख लिखा और उसे तत्कालीन 'वीर 'के विशेषाङ्कमें प्रकाशित कराया, जिसके द्वारा जननाको इस पावन निथिका परिचय देते हुए और इसकी महत्ता बतलाते हुए इसकी स्थितमें उस दिन शुभ कृत्य करने तथा उत्सवादिके क्रियमें यह पुख्य दिवस मनानेकी प्ररुखा की गई थी, और अन्तमें लिखा था " इस दिन महाविरशासनके प्रीमयांको खास तौर पर उक्त शासनकी महत्ताको विचार कर उसके अनुसार अपने आचार-विचारको स्थिर करना चाहिये और लोकमें महावीरशासनके प्रचार का— महावीरसन्देशको फैलाने का— भरसक उद्योग करना चाहिये अथवा जो लोग शासन-प्रचारके कार्यमें लगे हो उन्हें सच्चा सहयोग एवं साहाय्य प्रदान करना चाहिये, जिससे वीर-शासनका प्रसार होकर लोकमें सुख-शान्ति-मूलक कल्याएकी अभिगृद्ध होवे।"

इसके बाद ही, २६ अप्रेल १९३६ को उद्घाटित होनेवाले अपने 'वीरसंवामिन्द्र'में उन्होंने ५ जुलाई सन् १९३६ को वीरशासन-जयन्तीकं उत्सवका आयोजन किया और उस वक्तसं यह उत्सव बराबर हर साल मनाया जा रहा है। बड़ी प्रसन्नताकी बात है कि जनताने इस अपनाया है, दि॰ नैनसंघ अम्बालाने भी इसके अनुकूल आवाज उठाई है और पिछले दो वर्षोमें यह शासन-जयन्ती बहुतसं स्थानों पर बड़े उत्साहके साथ मनाई गई है—गत वर्ष वीरसेवामिन्द्रमें इस शासन-जयन्तीकं मनानेमें जो उत्साह व्यक्त किया गया उसके फलस्वरूप ही 'अनेकान्त 'का पुनः प्रकाशन हुआ है।

इस वर्षे यह चिरस्मरग्रीय तिथि ता० २ जुलाई सन १९३९ रिववारके दिन अवतिरत हुई है। अतः सर्वसाधारणसं निवेदन है कि वे इस आनेवाली पुर्श्यातिथका अभीसे ध्यान रक्के और ७स दिन पूर्ण निष्ठा एवं उत्साहके माथ वीर-शामन-जयन्तीके मनानेका आयोजन करें और उसे हर तरहसे सफल बनानेकी पूर्ण चेष्टा करना अपना कर्नेच्य समभें।

वीर-सेवामन्दिरः सरमावा, ता० २२-५-१९३९



# विविध विषय

(१)

### द्राविड्-संघ

प्रहिदेवसेनाचार्य-द्वारा संकलित 'दर्शनमार' में 'द्राविड्संघ' की उत्पत्ति विक्रम राजा की मृत्य से ५२६ वर्ष बीतने पर दक्तिए। मथुरा में पुज्यपाद स्वामी के शिष्य वज्रनंदि-द्वारा हुई बताई गई है ऋौर उसे 'महामोहरूप' इस कारण कहा है कि उसके मतानुसार बीजों में जीव नहीं. कुछ वस्त प्राप्तक नहीं त्र्यौर सावद्य दोष भी नहीं है। 'इस प्रकार मूलसंघानुयायियों <mark>की दृष्टिमें</mark> द्राविड्संघ जैन-मार्ग-विपरीत होने से अमान्य प्रकट होता है। किन्तु दृक्तिण भारत की मान्यता इसके विपरीत है। आज ही नहीं वहाँ बहुत पहले से द्राविड-संघ सम्माननीय रहा हैं। प्रो॰ चक्रवर्ती ने हमारे श्रंभे जी विभाग के गत लेख में उसका उल्लेख **मह**त्त्वपूर्ण शब्दों में किया है। बह उसका ऋग्निच श्रीकुन्दकुन्दाचार्य जी के समय से मानते हैं ऋौर उसे मुलसंघ में ऋभिन्न समभते हैं। जब प्राचीन मुलसंघ ऋथवा द्राविड्संघ शिथिल हो गया. तो. उसका पुनरुद्धार बन्ननंदी जी ने किया था। द्विग्णभारत के ऋन्य इतिहासज्ञ विद्वान भी यह प्रकट करते हैं कि जैनधर्म के हतप्रभ हो चुकने पर उसके उत्कर्ष के लिये जैनियों ने त्रपना पृथक् संघ—द्राविड्संघ स्थापित किया था। प्रो० मास्करानन्द सालतोरे ने शिला-लेखीय साची के त्राधार से प्रकट किया है कि त्रानेक जैन गुरुत्रों द्वारा समलंकूत द्वाविडसंघ नन्दिसंघ का एक अन्तर्भाग (sub-citvision) था। सन १०५० के एक शिलालेख में गुरासन परिडन नामक साधु के विषय में लिखा है कि वह निन्दसंघ (के) द्राविडसंघ और इर्त गुलान्त्रय से सम्बन्धित थे। सन् १०६४ के शिलालेख में स्पष्टतः द्राविड्संघ को नन्दि-संघ का एक गण बतलाया हैं: जिसमें उपयुक्त गुणसेन की समाधि का उल्लेख है। इस प्रकार के उल्लेख प्रो॰ सा॰ को दस-बीस शिलालेखों में मिले हैं, जिनमें से कुछ में ढाविड-संघ को मूलसंघ से सम्बन्धित बताया गया है। (where Dravida sangh is said to belong to the Mula sangha) इसीलियं वह स्पन्द शब्दों में द्राविड्-संघ को निन्द-संघ का अन्तर्भाव लिखते हैं । जिन शिलालेखों में प्रो० सा० ने उपर्युक्त उस्लेख पाये हैं

१ 'सिरियुक्तभाद सीसी दाविदसंबस्स कारमा दुही।
गामेण वक्तभादी पाहुदवेदी महासत्ती॥२४॥
पंचसए छुक्षीसे विकासस्यस्य मरण-पत्तस्य।
दिक्तियामहुराजादी दाविदसंबी महामोही ॥२८॥— जैनहितेषी, भा० १३ पू०२४४-२४६
> Mediæval Jainism, 237—238,

वह ११वीं १२वीं शताब्दियों के हैं और दर्शनसार' दसवीं शताब्दी में संकलित हुआ है।' इससे अनुमान होता है कि वदाप वक्रनंदी खाचार्य की निजी मान्यताओं के कारण प्रारंभ में उनके संघ का विरोध हुआ। परंतु उपरान्त उस संघ के प्रमुख खाचार्यों द्वारा दिच्छा भारत में जैनधर्म का विरोध खभ्युद्य होने के कारण उसका प्रावत्य बढ़ गया जौर वह मूलसंघ से अभिन्न और सम्मानीय माना जाने लगा। वया यह खनुमान टीक हो सकता है ?

-- का० प्र०

### (२) 'उपदेकातरंसिणी' का गिरिनार-प्रकरण

व्वतास्वराचार्य श्रीरत्नमन्दिरगरिषुकृत । अयोशतरीगर्गा के गिरिनार-प्रकरण में लिखा है कि "सुराष्ट्रदेश के गोमग्डन नामक गांव के निवासी धाराक नाम के संघपति थे। उनके 🎍 पुत्र, ७०० योद्धा, १३०० गाड़िया खोंग २० करोड़ अश्राफियां थों। वे शत्रंजय की यात्रा करके जब गिरिनार नीर्थ की यात्रा की गये जो कि ५० वर्ष से दिगम्बरों के अधिकार में था, तब उन्हें वहाँ खङ्कार नामक क्रिलेट्स से लड़ना पड़ा और उसमें उनके साता पुत्र और सारे योद्धा मारे गये। उसी समय जब उन्होंने मुना कि गोपिगिरि अर्थान खालियर के राजा आम हैं और उन्हें बलभट्टि नामक इवेनास्वराधार्य ने प्रतिवोधित कर रक्का है. तब वे खालियर श्राये।" धाराक ने दिगम्बर-गृहीत गिरिनार तीर्थ की हाजत सुनाई। श्राम राजा गिरिनार तीर्थ की यात्रा कर के भोजन करने की प्रतिज्ञा करके चल पड़े। खंभात तीर्थ तक पहुंचते-पहुंचते राजा को बहुत शिथिल हुआ ेख कर अवेतास्वराचार्य ने अपायमठ (?) से एक जिनप्रतिमा भंगवाई ऋौर उसके दुर्श न कराकर राजा की प्रागरिका की। फिर दिगस्बरी से एक महीने तक बाद किया। अन्ततः अभिन्यकार्द्वी ने प्रकट होकर अवेतास्वरों का तीर्थ घोषित किया और बाद का अन्त कर दिया। इस प्रकरण वे यह स्पष्ट है कि जनागढ किले के शासक खङ्गार के समय में गिरिनार तार्थ दिगम्बर जैनियों के ऋधिकार में था-स्वयं खङ्कार दिगम्बर अधिकार का संरत्तक था उसने इवेनाम्बर संवर्धन की मार भगाया था, जो श्राम राजा की शरण में पहुंचा था और तीथींद्वार के लिये साथ लाया था। जुनागढ़ के शासनाधिकारियों में राजा खङ्गार ऋोर उनकी रानी सांस्फिदेवी. बहुत प्रसिद्ध हैं। 🐫 इस

- भहश्रो दंसग्रमाग हारो स्व्वाम ग्रवसण् ग्रवण् ।
   सिरिपासणाहगेहे मृतिसुद्धे माहसुद्धसमाण् ॥४७॥
- र जैनहितैयी, भाग १२, पृष्ट १३३--१३४।
- ३ फॉर्बस, रासमाला, पृष्ठ १२०—१३१।

शासक के पूर्वज सिंधुदेश से दसवीं शताब्दी में आ कर जूनागढ़ के अधिकारी बने थे और अपने पूर्वज चन्द्रचृड़ के नाम से 'चृड़ासमास' कहलाते थे। राजा खङ्गार सीलंकी राजा सिद्धसेन का समकालीन था और वह उसी के हाथ से रण्डांत्र में वीरगति को प्राप्त हुआ था। इस खङ्गार के अतिरिक्त जुनागढ़ का अन्य कोई अधिकारी इस नाम का धारी नहीं मिलता। इसलिये द्वेतास्वराचार्य ने इसी खङ्गार का उस्लेख किया प्रतित होता है। यहाँ तक तो उनका कथन ऐतिहासिक प्रकट होता है। परन्तु इसके आग वह सास्प्रदायिकता में वह गये. क्योंकि जिन वप्पभट्ट सृति के शिष्य आमराजा का वह उस्लेख करते हैं वह राजा खङ्गार से पहले हो चुके थे। आमराजा कजीज के शासक यशोवमा (सन ७२५) के पुत्र थे, जिनको वप्पमट्टसृति ने प्रतिवृद्ध किया था'। इस प्रकार आमराजा और राजा खङ्गार के अस्तित्वकाल में करीब २-३ शताब्दियों का अन्तर पड़ता है और इस कारण यह नितान्त आसम्भव है कि राजा खङ्गार से युद्ध में हारकर धाराक आमराजा को तीर्थरका के लिये ला सका हो।

यही कारण है कि क्वेतास्वर लेखक। त्यामराजा स्वङ्गार का युद्ध तही कराता। वह बीच में ऋस्विक। देवी को ले ऋाता है। परंतु यह विज्वस्ततीय न में जैचता कि ऋस्वि<mark>कादेवी की</mark> वापणा से ी दिगम्बरों ने ऋपना ऋधिकार तीर्थ पर से छोड़ दिया हो। हाँ, यह दुसरी बात है कि सीलंकी शासकों की क्या से वह दिगरारा के साथ-साथ स्वयं भी तीर्थ के अधिकारी रहे हों। इवेतास्वराचार्य रत्नमग्डनगणिकृत एकृतसागर नागक प्रन्थ में जा विवर्ण गिरनार-विषयक है, उससे भी यही बात प्रकट होती है, क्यें|कि उसमें दिखी के दिसम्बर जैनी संठ पुर्णचन्द्र के संघ का उन्लेख है जो गिरनार में खाया। हथा था खाँर उस तीर्थ की खपना बताता था । यह सेठ प्रण्चन्द्र स्वतान ऋहाउद्दीन-द्वारा मान्य थे, इसलिये उनके समकालीन थे। 'रासमाला' को देखने से पता चलता है कि सिद्धराज के बाद में हुए राजा कर्म के राज्यकान में ऋनाउद्दीन ने राजरान पर ऋकिमण किया था 🗀 इसका ऋर्थ यह होता है कि सुकृतसागर' में 'उपदेशतरंगिर्गा'-गत गिरिनार प्रकरण से बाद का विवरण है स्त्रीर उसमें भी दिगम्बरों का प्रावस्य और अधिकार विशेषार तीथ पर प्रकट होता है। परंत दिसम्बरों के अधिकार का अर्थ यह नहीं कि वर इंग्रेनास्वरों की दर्शन-पूजन नहीं करने देते थे। 'सकतसागर' के उल्लेख से स्पष्ट है कि दोनों सम्प्रदायों के भक्त जन गिरिनार तीर्थ के दर्शन और पुजन साथ-साथ करते हैं-यह यात अवस्य थी कि गिरिनार तीर्थ के प्राचीन मंदिर में मूलनायक भ० नेमिनाथ जो की प्रतिमा आसरणादि-रहित नम्न (दिगंबर) थी और

उँक, दो जैन वायोप्रेफिकत डिक्शनरी, इष्ठ १६ ।

२ **जैनहितै**पी, भाग ६५, **प्रष्ठ** १३२—१६३ ।

अ कॉर्बस, रासमाला, एष्ठ २१४—२१७।

संभवतः तीर्थरत्ता का भार दिगम्बरों के हाथ में था—इसी कारण उपर्युक्त स्वेताम्बरीय प्रन्थों में दिगम्बरों का स्वामित्व स्वीकार किया गया है। पहले दोनों समप्रदायों में वैसी कट्टरता नहीं थी जैसे कि आजकल है। 'उपदेशतरंगिणी' में अन्ततः यह भी लिखा है कि अम्बिका देवी-कृत घोषणा के बाद से मूर्तियों में नम्नत और आञ्जलिका का भेद कर दिया गया था; परन्तु उसका यह कथन गिरिनार की मूलनायक प्रतिमा के विषय में ठीक नहीं प्रमाणित होता, क्योंकि उसके बाद की जिस घटना का उल्लेख अकुतसागर' में है, उसमें मूलनायक प्रतिमा को आभरणादि-रहित नम्न (दिगम्बर) लिखा है। क्या ही अच्छा हो, यदि जैनी साम्प्रदायिक मोह को छोड़कर पारस्परिक वात्सल्य-द्वारा 'जैनत्व' का प्रकर्ष होने दें!

—का० प्र० जैन

( 3 )

### तेरापुर और कलिकुंड

प्रो० हीरालाल जी ने 'करकंड-चरिउ' की भूमिका (पृष्ठ १५-१८) में लिखा था कि "करकंडु श्रंगदेश की चंपापुरी में चील. चेरादि दिल्ला के राज्यों की तरफ जा रहे थे तभी उन्हें तेरापुर मिला था। अतः दिल्लापथ में ही उमे होना चाहिये। स्वाज करने से हैदराबाद राज्य के उस्मानाबाद जिले में एक 'तेर' नाम का स्थान मिला है।" इसी को प्रो० सा० ने करकंडुचरित-गत 'तरापुर' अनुमान किया था। उनके इस अनुमान की पुष्टि शी-हिरोगाचार्य-कृत 'कथाकोप' मन्थ से भी होती हैं। उसमें ५६ नं० की कथा 'करकंडु महाराज' के चरित्र से ओतप्रोत हैं: जिसमें तरापुर का उस्लेख निम्न प्रकार है:—

''लंकाद्विग्गभागं तो विधाय जिनवंदनां । द्विग्गापथ देशस्थे मलये विपयांतिके ॥११॥ भूतिपव्यंतमायातौ श्रीखंडतरुसंकुलं । मक्तिनिभैरचेतस्कौ जिनविंबानि बंदितुं ॥१२॥

सहस्रकूटसंख्याने समुतुंगे जिनालये। मुनियमधरस्तत्र तिष्ठति स्थिरमानमः ॥१९॥"

यह स्रोक सुवेग ऋौर ऋमितवेग नामक दो विद्याधर राजाऋों के तीर्थयात्रा-प्रसंग में हैं। दिस्तिणापथ के मलयविषयान्तर्गत स्थित एक पर्वत पर से वह श्रीपार्श्वनाथ जी की प्रतिमा को लेकर चले ऋौर किलकुंड गुफा के पास उसे विराजमान कियाः परन्तु जब उस प्रतिमा को छठा कर वह ऋगो चलने के लिये उत्सुक हुए तो वह प्रतिमा निश्चल रही। ज्यों-त्यों करके वह तेरापुर पहुंचे, जहाँ पर सहस्रकूट चैत्यालय में उन्हें यमधर मुनि मिले। उनसे पूर्व कृतांत पृछने पर उन्हें नील महानील नामक विद्याधर द्वारा उस चैत्यालय के बनाये जाने का एवं ऋन्य कृतान्त ज्ञात हुआ। इस प्रसंग में तेरापुर का उल्लोख इस प्रकार हुआ है:—

"श्रभीराख्यमहादेशं तेराख्यनगरं परं । तदा नीलमहानीलौ प्रयानौ विजिगीपया ॥५२॥

इन उल्लेखों से यह स्पष्ट है कि तेरापुर श्रीर किलकुंड की गुफा दिल्लापथ की श्रीर श्रमीर देश में स्थित थे। श्राधुनिक शोध से प्रमाणित है कि दिल्ला-पूर्वीय गुजरात श्रीर कोङ्करएंश से दिल्ला की श्रीर तामी नदी के इर्द-गिर्द का देश श्रमीर नाम से प्रसिद्ध थाक्ष । श्रतः उम्मानाबाद जिले का तेरपुर ही प्राचीन तेरापुर मानना श्रमुपयुक्त नहीं है। साथ ही जैनियों में जिन 'किलकुंड पार्क्वनाथ' की पूजा प्रचलित है वह तेरापुर की वही पार्क्वनाथ जी की प्रतिमा होगी जिसे विद्याधर लोग दिल्ला से लाए थे।

<sup>#</sup> मंद्राल डे कृत जागरिककल डिक्शनरी पृट्य ।

# साहित्य-समालो<del>व</del>ना

( 8 )

### परमप्प-पयासु (परमात्म-प्रकाशः और जोगसार (योगसार)

श्रीजोइन्दुदेव—(योगीन्दुदेव) रचित दो ध्यपश्रंश रचनाएँ। संस्कृत-ह्राया. पाठान्तर, टीका, अनुक्रमिएका एवं विस्तृत प्रसावना के साथ सम्पादित। सम्पादक—प्रोफेसर आदिनाथ नेमिनाथ उपाध्ये. एम० ए०। प्रकाशक व्यवस्थापक परमश्रुत प्रभावक-मएडल, खारा कुँवा, जौहरी बाजार, यंबई नं०२, वि० सं० १९५३। सुपर गयल अठपेजी आकार। एप्ट-संख्या १२+१२४+ ३५६! सजिल्द मृत्य ४॥)। सुद्रए एवं कागज आदि चिनाकपक।

अपन्नंश भाषा का साहित्य कई दृष्टियों से महत्त्वशाली होता हुआ भी पर्याप्रस्प में इसका प्रकाश में न आना सचमुच दुःख की यात है। प्राचीन भागडारों में जहाँ तह अपन्नंश भाषा की छतियाँ मिलती हैं अवदयः किन्तु बहुतेरे लोग प्रन्थतालिका में अपन्नंश प्रस्थों को प्रायः प्राञ्चत ही लिख दिया करते हैं। क्योंकि इन दोनों का प्रभेद करना परिश्रमसाध्य कार्य है। हुप का विषय है कि जैनसमाज में श्रीयुत प्रोफेसर वाबू हीरालाल जी एवं श्रीयुत प्रोफेसर एवं एनंव उपाध्ये जी अपन्नंश-साहित्योद्धार-कार्य में विशेषमप से संलग्न हैं। प्रस्तुत प्रत्य के सन्यादक भी एवं एनंव उपाध्ये हैं। श्रीयृत उपाध्ये जी कोत्हापुर के राजाराम कालेज में अर्द्ध माराधी भाषा के अध्यापक हैं। आप प्राञ्चत एवं जैन साहित्य के एक अच्छे विद्वान हैं। खासकर सम्पादनकला में आप सर्वथा दल हैं। इस प्रत्य का सम्पादन भी आपने बढ़े सन्दर संसार में पर्याप्त यशः प्राप्त कर चुके हैं। इस प्रत्य का सम्पादन भी आपने बढ़े सन्दर दंग से किया है।

इस प्रस्थ में श्रीयोगीन्दु की दो अपश्चंश रचनाओं का संकलन है। ये दोनों दोहा इन्द में रचे गये हैं। पहले ३५२ पृष्ठों में परमण-पयामु (परमान्म-प्रकाश) का मुलपाठ और उस की दो टीकाएँ दी गयी हैं। इन टीकाओं में संस्कृत टीका के प्रगेता अद्धादेव एवं हिन्दी टीका के रचियता दोलत राम हैं। प्रत्येक दोहे के नीचे संस्कृत-छाया भी दी गयी है। पृष्ठ ३५३ से ३६२ तक परमण-पयामु के पाठान्तरों का संप्रह है। आगे ८ पृष्ठों में मूल दोहों की और संस्कृत-टीका में उद्युत पद्यों की अज्ञरानुसार दो तालिकाए दी गयी हैं। पृष्ठ ३७१ से ३९४ तक जोगसार का मृलपाठ, संस्कृत-छाया, हिन्दा अनुवाद और पाठान्तर दिये गये हैं। अन्त के दो पृष्ठों में जोगसार के दोहों की बग्रानुक्रम मुन्नी हैं। प्रारम्भ में ६२ प्रष्टों में श्रंमे जी भाषा में इन्डेक्स के साथ एक गवेषणापूर्ण प्रस्तावना है। इसमें प्रन्थ से सम्बन्ध रखनेवाली सभी वातों पर बड़ी छान-बीन के साथ प्रकाश डाला गया है। श्रंमे जी नहीं जाननेवालों के लिये पृष्ट ५३ से १२२ तक प्रस्तावना को सार भी हिन्दी में दे दिया गया है। १२३—१२४ पृष्ट में प्रन्थगत विषयानुक्रमणिका भी संनद्ध है। उपाध्ये जी ने प्रन्थ को उपयोगी बनाने में कोई कसर उठा नहीं रक्खी है। प्रस्तावना-संबंधी एकाध बातों में मतभेद हो सकता है। परन्तु उससे प्रस्तावना का महत्त्व नहीं घट सकता।

मैं अन्त में इस सुन्दर प्रन्थ के प्रकाशन के उपलच्च में सहयोगी मित्रवर प्रो॰ श्रीयुत उपाध्ये जी एवं प्रकाशक 'परमश्रुत प्रभावक-मगडल' (रायचन्द्र जैन शास्त्रमाला) बंबई को कोटिशः धन्यवाद देता हूं। साथ ही साथ आशा करता हूं कि उपाध्ये जी के सहयोग से यह प्रन्थ-माला इसी प्रकार अनेक बहुमृत्य कृतियों को साहित्य संसार के समच रखती रहेगी।

-कं॰ भुजवली शास्त्री

( = )

### जम्ब स्वामी चरित्र

भाषाकार—विश्व शिवा प्रसाद जी. पृष्ठ संव २१४. मृत्य सवा स्पया, प्रकाशक मृतचन्द्र किसनदास कापड़िया, सुरत ।

पिछले वर्ष बम्बई की माणिकचन्द दि॰ जैन प्रत्यमाला में पं॰ रायमह रचित जम्बू स्वामी चिरित (संस्कृत) प्रकाशित हुआ था। बद्धचारी जी ने उमी का हिन्दी भावानुवाद किया है। एक तो राजा श्रेणिक के समकालीन कुमार जम्बू का जीवन-चरित ही अत्यन्त रोचक और शिचाप्रद है, दूसरे प्रन्थकार ने अपने समय के बादशाह अकबर, उनकी राजधानी आगरा तथा गृहस्थ टोडरमल का ऐतिहासिक वर्णन भी दिया है। भाषाकार ब्रह्मचारी जी एक अध्यवसायी व्यक्ति हैं, और वे प्रति-समय कुछ न कुछ लिखा पढ़ा करते ही हैं। उनकी अबस्था अब इस लायक नहीं है कि उनके कार्यों की आलोचना वगैरह की जाये, तिस पर भी अपनी भूमिका में उन्होंने स्पष्ट लिख दिया है—'कठिन भाषा कहीं समक्त में नहीं आई है, वहाँ माव मात्र ले लिया है।' यह लिखने की आवश्यकता इसलिय हुई कि अनुवाद कहीं- कहीं स्वलित हो गया है। उदाहरण के लिये—नीवे अध्याय के १००—१०३ स्रोकों को ही ले लीजिये। आशय यह है कि 'एक जवान वन्दर बृढ़े बन्दर को मारकर, विजयी हो कर घर की और लीटा। व्यास से व्याकुत होकर उसने एक गदले पानी वाले जलाशय

में प्रवेश किया । प्यासा तो था ही, पानी पीकर वहाँ से निकल न सका और वहीं मर गया।' किन्तु ब्रह्मचारी जी ने जवान बन्दर के स्थान में उसके प्रतिपत्ती युद्ध बन्दर के साथ यह घटना होने का उल्लेख किया है, भ्रमपूर्ण हैं। प्रन्थ अन्छा है और सभी लोगों के पढ़ने के योग्य है।

( ३ )

## तस्वसार टीका (भाषा)

माषाकार—ब्रह्मचारी जी. श्रौर प्रकाशक उक्त कापड़िया जी, पृष्ठ सं० १६२, मृत्य एक रुपया ।

मूल प्रत्य तत्त्वसार त्र्याचा ये देवसेन का बनाया हुआ है। उसमें जीव अजीवादि तत्त्वों का विवेचन किया है। यह आध्यात्मक प्रत्य है और ब्रह्मचारी जी अध्यात्मरस के प्रेमी हैं। फलतः उन्होंने इसकी हिन्दी टीका बनाई है। गाथाओं का अन्वयार्थ लिखकर उनका मावार्थ मी लिखा है। स्वाध्याय प्रेमियों के लिये अन्छी चीज है।

उक्त दोनों प्रन्थों की छपाई बगैरह कापिड़या जी के नाम के अनुरूप ही है। अशुद्धियां काफी रह गई है। दोनों ही प्रन्थ 'जैन मित्र' के प्राहकों को दो दानियों की खोर से उपहार में दिये गये हैं।

-कैलाशचन्द्र जैन, शास्त्री

(8, 4, 5, 5

# मरल जैनधर्म (चारो भाग)

प्रकाशक—सरल जैनम्रन्थ-माला, जन्यलपुर ।

ये चारो भाग आधुनिक पद्धति से सुन्दर हंग से तियार किये गये हैं। ह्रात्रों को सुगमता से समकाने के लिये यथास्थान कई चित्र भी दिये गये हैं। इसमें कोई सन्देह नहीं कि ये पाड्यपुस्तकें बच्चों के लिये बहुत ही उपयोगी हैं। प्रकाशक का प्रयास सराहनीय ही नहीं बस्कि अन्य प्रकाशकों के लिये अनुकरणीय भी है। पुस्तकों की विषय-समर्थन शैली भी सुबोध है। मैं आशा करता हूं कि जन्वलपुर की यह 'सरल-जैनप्रन्थ-माला' बालोपयोगी पाड्यपुस्तकों को तैयार करने में इस प्रकार सदैव आरों के लिये आदर्श बनी रहेगी।

### (८) आत्म-चिन्तन

प्रकाशक—मंत्री श्रीसन्मति पुस्तकालय नं० २ बांसतला ष्ट्रीट कलकत्ता : पृष्ठसंख्या ३२ । इसमें महाकवि दौलत राम, भागचंद, बुधजन श्रौर भेया भगवती **दास की साध्यात्मिक**  कवितात्र्यां का संकलन हैं। ये सभी हिन्दी जैन साहित्य के ख्याति-प्राप्त किव हैं। ऋतः इनके संबंध में विशेष प्रकाश डालने की कोई आवश्यकता नहीं दिखती। बास्तव में किवितार्थे वैराग्यवर्द्ध के हैं। अध्यात्म-प्रेमियों को इसे अवश्य मंगा कर पढ़ना चाहिये। संपादन भी इसका अच्छा हुआ है।

(9)

### पञ्चकल्याण

प्रकाशक-श्रीमठ मूडविदुरे : प्रष्ठसंख्या ३०।

यह एक सरल कन्नड भाषा में लिखी हुई लघुकलेवर पुस्तिका है। इसमें लोक-स्वरूप, जीव-स्वरूप, नीर्थक्कर-स्वरूप, पार्व्वनाथ स्वामी के भवान्तर एवं नीर्थक्करों के पंचकल्याए। विशित्त हैं। प्रारंभ में धर्मप्रेमी एवं कलाविद् श्रीयुत मंजय्य हेमाडे, धर्मस्थल-द्वारा श्रक्कित श्रीपार्विनाथ तीर्थक्कर का एक भन्यचित्र मी सम्बद्ध हैं। इसके लेखक भी श्राप ही ज्ञात होते हैं। यो तो पुस्तक में कहीं लेखक का नाम नहीं हैं। ज्ञात हुआ है कि यह पुस्तक गत माघ मास में वेगूर के पञ्चकल्याए। के ग्रुभावसर पर दर्शकों को भेंट की गई थी। 'पञ्चकल्याए।' का उद्देश समभाना ही इस निबन्ध का मुख्य लक्ष्य है। वास्तव में लेखक का यह प्रयक्ष प्रशंसनाय एवं उदाहरणीय हैं। क्योंकि एसे-ऐस महान उत्सवों के समय उन उत्सवों का उद्देश समभाने से उपस्थित जनता पर श्रन्छ। प्रभाव पड़ता है।

( १० )

### जैनसमाज का हाम क्यों ?

लेखक—श्रीक्रयोध्या प्रमाद गोयलीय : प्रकाशक—जैनसंगठन सभा पहाड़ी धीरज. देहली: मृत्य - छ: पैसे : पृष्ठ संख्या ३२: ई० सन २५३५ ।

यह निवन्ध 'जैन समाज क्यों सिट रहा है' इस शीर्षक सं 'ऋनेकान्त' वर्ष २. किरण १. २, ३ में कमशः प्रकाशित हो चुका है। वही नाम-परिवर्तन ऋगेर कुछ संशोधन कर के ऋब पुस्तकाकार में छपा है। इसमें विज्ञ लेखक ने उत्पादन-शक्ति-चीए, बहिष्कार की विषैली प्रधा तथा नवदीचा-प्रणाजी बन्द इन्हों को जैन समाज के हास का मुख्य कारण बतलाया है। विद्वानों को गोयलीय जी के दरसाये हुए इन कारणों पर विचार करना चाहिये। पुस्तक परिश्रम से लिखी गयी है।

—के॰ भुजबली शास्त्री

## जैन-सिद्धान्त-भवन आरा का संचिप्त वार्षिक-विवरण

( २-६-३८ - २२-५-३९

बीर सं० २४६४ ज्येष्ठ शुक्क पश्चमी से वीर सं० २४६५ ज्येष्ठ शुक्क चतुर्थी तक भवन के सामान्य दर्शक-रजिस्टर में ४००० व्यक्तियों के हस्ताचर हुए हैं। यों तो भवन से लाभ उठाकर भी प्रमाद या श्रज्ञानवश हस्ताचर नहीं करनेवाले सज्जनों की संख्या भी इससे कम नहीं हैं। बब्कि इससे कहीं श्राधिक होगा।

विशिष्ट दर्शकों में से निम्नलिखित महानुभावों के नाम विशेष उल्लेखनीय हैं:-

श्रीयुत श्रद्धे य भट्टारक लिलतकोत्तिर्ता कारकल श्रायुत पी० बी० श्रीकान्त राय पम० पस० सी०, टी० टी० कालेज बनारम, श्रीयुत विभृति प्रसाद, महामन्त्री 'साहित्य-कला-सदन' बनारस, श्रीयुत समतानज्, प्रचारक श्रियोमोर्का संघ विहार प्रान्त श्रीयुत पं० सुमैरचन्द्र जैन दिवाकर शास्त्री, बी० प० पलपल० बी० सिवनी, श्रीयुत नरेशचन्द्र बन्धो-पाभ्याय प्रोफेसर ट्रेनिंग कालेज पटना श्रीयुत वंद्यरल, पं० कन्ह्रेया लाल कानपुर, श्रीयुत सुन्दरलाल जैन, पेडवोकेट कानपुर, श्रीयुत पं० इन्द्रचन्द्र जन, शास्त्री भारतवर्षीय दि० जैन संघ श्रम्बाला, श्रीयुत पम० डी० दरवारी।

इन विद्वानों ने अपनी बहुमूल्य सम्मतियों के द्वार भवन की सुव्यवस्था एवं संप्रह भादि की मुक्तकगठ से प्रशंसा की है।

सर्वसाधारण जनता को भवन से पुस्तक घर है जाने को नहीं मिलती है, धातः स्थानीय पाठकों को भवन है ही आकर अध्ययन करना पड़ता है। इनके सिवा विशेष नियम से कुछ खास-खास व्यक्तियों को जो पुस्तके घर है जाने को ही गयी हैं उनकी संख्या २५० है। इन पुस्तकों से स्थानीय पाठकों के अतिरिक्त विश्वविद्यालय महास, विश्वविद्यालय मंसूक, वीर-सेवा-मिन्दिर सरसाया श्रीयुत कामता प्रसाद जैन अलीगंज, श्रीयुत जयभगवान वकील पानीपत, श्रीयुत गोविन्द पे मंजेश्वर, श्रीयुत एं नेमिराज शास्त्री मैसूह आदि संस्थाओं एवं विद्वानों ने भी लाभ उठाया है।

इस साल मुद्रित प्रकृत, संस्कृत, हिन्दी, मराठी, गुजराती एवं कन्नड आदि भारतीय भिन्न-भिन्न भाषा की चुनी हुई ११० तथा अंब्रेजी की ४० कुळ १५० पुस्तके भषन में संग्रहीत हुई हैं।

पुस्तक मेंट देनेवालों में गवर्नमेन्ट श्रोरियन्टल लायब्रेरी मैसूर, आर्थिओलाजिकल मैसूर, विश्व-विद्यालय मैसूर, श्रीयुत धनकुमार चन्द्र जैन बाद्र के नाम विशेष उल्लेखाई है। बल्कि बा॰ धनकुमार चन्द्र ने ५०) रू॰ मूल्य की एक आलमारी भी भवन को भेट की है। १०८ श्रद्धेय नेमिसागर मुनिसंघ से भी ताड़पत्नाङ्कित निम्नलिखित चार प्रन्थ भंटकप में मिली हैं:—

(१) चाबुंड राय पुराण (कन्नड) (२) बहासूरित्रैवर्णिकाचार (संस्कृत) (३) एक-संधि-संहिता (संस्कृत) (४) इन्द्रनन्दि-संहिता (संस्कृत)। साथ ही साथ माघनन्दि-संहिता शोलापुर से लिखवा कर मंगाई गई है।

प्रकाशन-विभाग में 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर', 'तिलोयपग्राक्ती' पर्द 'प्रशस्ति-संग्रह' आदि का प्रकाशन पूर्ववत् चालू रहा है। बल्कि 'भास्कर' उत्तरोत्तर लोकप्रिय होता जा रहा है। पाश्चात्य पग्डितगण भी बढ़े चाव से इसे पढ़ते हैं।

स्म वर्ष श्रंप्रजी के (1) Indian Culture (2) Indian Historical Quarterly (3) Annals of the Bhandarkar Oriental research Institute (4) Journal of the University of Bombay (5) Karnatak Historical review (6) The Adyar Library Bulletin (7) Journal of the Annamalai University (8) The Poona Orientalist (9) Oriental Literary Digest (10) Quarterly Journal of the Mythic society (11) New Asia (12) Jaina Gazette (13) Indian Veterinary Journal.

हिन्दी के—(१) नागरी प्रचारिणी पित्रका (२) विशाल भारत (३) सरस्वती (४) किशोर (५) वैद्य (६) धर्मदूत (७) कल्याण (८) साहित्यसन्देश (९) अनेकान्त (१०) जैन-महिलादशं ११ दिगम्बर जैन (१२) जैनबन्धु (१३) जैनबोधक (१४) खराडेलवाल जैन हिनेच्छु (१५) जैनसन्देश १६) जैनमित्र (१७) जैनगजट (१८) नवशक्ति (१९) स्वाधीन भारत २० वीर (२१) दैनिक विश्वमित्र । संस्कृत के—(१) सूर्योद्य (२) उद्यानपित्रका (३) मैसूक महाराज संस्कृत महापाठशाला पित्रका । गुजराती के—(१) सुवास, कल्नड के—प्रबुद्ध कर्नाटक (२) कल्नड साहित्य परिपत्पित्रका (३) जय कर्नाटक (४) जयन्ति (५) सुबोध (६) अध्यात्म प्रकाश (७) शरण साहित्य (६) विवेक।भ्युद्य (५) वीर वाणि । ये कुल ४० पत्र पित्रकायें बराबर भवन में आई हैं । इनमें से विशाल भारत सरस्वती, विश्वमित्र पत्र Indian Historical Quarterly को छोड़ कर शेष सभी भास्कर के परिवर्तन या भेंट-रूप में ही धाने रहे हैं, इसलिये इनके संचालक एवं सम्पादक धन्यवाद के पात्र हैं ।

ज्येष्ठ शुक्क पञ्चमी. मंगलब र बीर मं ० २५६५

<sub>मन्त्री</sub>, जैन-सिद्धान्त-भवन, आरा ।

# तिलोयपगगात्ती

देवोउ तिरिण सया अङ्गाइज्जं सयाणि दुसयाणि । आदिममज्मिमबाहिरपरिसासुं होंति विदियदं दस्स ॥१०३॥

300 | 240 | 200 |

दोशिण सया देवीउ मद्दीचालादिरसप्कसयं। गागिंदार्गे श्रम्भिंतरादितिष्परिसदेवीसु ॥१०४॥

२०० | १६० | १४० |

सहोजुद्मेकसयं चालीसजुदं वीससहियपकसयं। गरुडिंदाग्रं अभ्मंतरादितिष्परिसदेवीउ ॥१०५॥

१६० । १४० । १२० ।

चालीसुत्तरमेकसयं वीसन्भिह्यं सयं च केवलयं। देविदागां आदिमपरिसप्पहुदीसु देवीउ ॥१०६॥

680 | 650 | 600 |

असुरादिदसकुळेसुं हुर्वात सेगा सुराग पत्तेकः। पगगासा देवीउ सयं च परो महत्त्वरसुराग्रां॥१०७॥

40 1 800 1 0 1

जिगादिद्वपमागाउ होति पर्गगायतियस्स देवीऊ। सञ्चणिगिद्वसुरागां पि देवीउ वसीम पसेक'॥१०८॥ ३२।

पदे सक्ये देवा देविंदामां पहामापरिवारा।
अस्यो वि पण्पधामा संस्वातीदा विधायंति ॥१०९॥
इ'द्पडिंद्प्पहुदी तहेवांउ मगोमा घाहारं।
इम्मयमयमइसिगिद्धं संगिग्हतं गिवकवम्यां॥११०॥
चमरदुगे आहार्षे वकससहस्सेण होदि गियमेगा।
पग्रुवीसदिगामा दलं भूदाग्रांदादि क्र्यगं पि॥१११॥

व १००० । वि २५ ।

₹

बारसदिगोसु जलपहुर्वाञ्चगरां पि भोयगावसरो। पर्यग्रस्थासदलं अमिदगपहुर्दिञ्जक्षिम ॥११२॥ इंबादीपंचण्णं सरिसो भ्राहारकालपरिमाणं। तम्बन्धप्पहुदीणं तस्सि उवदेस उच्छिण्णा ॥११३॥ चमरदुगे उस्सासं पण्णरसिद्वणिण पंचवीसदलं। इषुद्वसुदुत्तयाणं भ्दार्गादादिककिम्म ॥११४॥

> वि १५ मु २५ । २

बारसमुदुत्तयाणि जलपहपहुदीसु क्रस्सु उस्सासा । पर्यग्ररसमुदुत्तदलं भ्रमिदगदिप्पहुदिक्रगणं पि ॥११५॥

मु १२ । १५ ।

Ş

दसवरससहस्साऊ जो देवो तस्स भोयणावसरो। दोसु दिवसेसु पंचसु पल्लपमागाउनुत्तस्स ॥११६॥ जोयज्ञुदाऊ देवो उस्सासा तस्म सत्तपागेहि। पंचमुदुत्तेहि पिलदोवमयावज्ञत्तस्म ॥११०॥ पडिइ वादिचउग्गं, इ वसरिमा हुवंति उस्मामा । तत्त्वरक्खपहुदीस्ं उवपसो संपद्द पग्रही ॥११८॥ सन्वे अपुरा कियहा हुवंति गागा वि कालमामलया। गर्डा दीवकुमारा सामलवग्राम सरीरहि ॥११५॥ उद्धिंधिष्टिकुमारा ते सन्त्रे कालसामलायारा। विज्जू विज्जुसरिच्छा सामलवराणा दिसकुमारा ॥१२०॥ भिषादुमारा सन्त्रे जलंतसिहिजालसिरसिदितिधरा । ग्वकुवलयसमभावा वादकुमारा वि गादव्या ॥१२१॥ पंचसु कञ्जागोस् जिगित्रपडिमागा पूजगागिमिसं। गांदीसरिम्म दीवे इंदा जायंति भत्तीप ॥१२२॥ सीलादिसंजुदागां पुजगादेदं परिक्खगागिमिसं। **गियगियकीडगकाज्ञुववद्**रिसमृहस्स मारगिच्छाय ॥१२३॥ असुरप्पहुदीम्। गदी उड्डसहवेम जाव ईसामा । वियवसदो परवसदो अञ्जुदकप्पा वही होदि ॥१२४॥ कराय व्य गिरुवलेवा गिम्मलकंती सुगंधगिम्सासा । **गिरुवमयरूव**रेखा समचउरस्संगसंठागा

लक्षयञ्ज्या संपुरागमियंकसंद्रमहाभासा। गिष्वं चेयकुमारा देवा देवी य तारिसिया॥१२६॥ रोगजरापरिहीणा ग्रिक्वमबलवीरिपहि परिपुग्रमा। भारत्तपाग्रिवरगा कवलीघादेगा परिचत्ता ॥१२७॥ बररयग्रमोड¹धारी वरविविहविभूसग्रेहिं सोहिला। मंसद्विमेघलोहिदमज्जवसासुक्रपरिष्ठीगा ।।१२८॥ करव्हकेसविहीणा गिरुवमलावगणिवित्तिपरिः गुगा। बहुविहविलाससत्ता देवा देवी य ने होति ॥१२५॥ असुरादीभवणसुरा सब्वे ते होंति कायपडिचारा। वेदसुदीरगायाप अस्तुभवगं माग्रससमागं ॥१३०॥ धाउविहीं स्तादों रेव्विणिमामसमित्य स ह तासं। संकप्पसुहं जायदि वेदस्स उदीरणाविगमे ॥१३१॥ बहुविहपरिवारसुदा देविंदा विविहस्रसपहवीगां। सोहंति विभूवीहि पडिइ दादी य चत्तारो ॥१३२॥ पडिश् वाविचउग्रहं सिंहासगम्भाववत्तचमरागिः। णियणिया दसमाणि आयारे होति किंचूणा ॥१३३॥ सच्चेसि इंदाएं चिग्रहाणि तिरीटमेव मणिखिजरं। पडिइंदादिचउण्हं चिग्रहं मउडं मुगोदव्या ॥१३४॥ उद्धगसालापुरदो चेत्तदुमा होति विविहरयणमया। **असुरप्पद्वृदिकुला**णं ते चिण्हा इंदमाहोंति ॥१३५॥ अस्सत्यसत्तवण्णा संमलजंब य वेतसकदंबा। तयपीयंगू सिरसा पाला सरा यहुमा कमसो।।१३६॥ वेत्तदुमामूलेस्ं पत्तेकः चउदिसासु वेहंते। पंचित्रिर्शिक्ष्यिक्रिमा पिलयंकठिदी परमरममा ॥१३७॥ पडिमागां अगोसं रयगात्यंभा हवंति बीस फूढं। पडिमापीढसरिच्छा पीढा धंभाग गावव्या ॥१३८॥ पक्केक्रमाग्रथंभे अद्वावीसं जिग्निवपडिमाउ। चउसु दिसास् र्वेड्स्स्यक्रिय्वासजुत्ताउ ॥१३९॥ सेसाउ वर्गणणाडु चडवगामञ्मत्यचेत्रतकसहस्सा। क्तादिक्तपहुदीजुदाणि जिल्लाहपडिमार्ण<sup>2</sup> ॥१४०॥

चमरिदो सोहम्मे ईसदि वहरोयगो। य ईसागे। ईसाग्रंदे वेग्रु धरगागांदम्मि वेग्रुदारि ति ॥१४९॥ पदे भ्रष्ट सुरिदा अग्रगोगगां बहुविहाउ भूदीउ। दहुगां मच्छरेगा ईमंति सहावदो केई॥१४२॥

। इदं 3 विभवी समसा ।

संखातीदा सेढी भावगादेवाग दस्यविकष्पागं । तीष प्रमागसेढीविद्गुगुगारपढममृलहदो ॥१४३॥

मंखा समता।

रयणाकरेकउवमा चमरदुगे होदि आउपरिमाणं। तिगिण पलिदोवमाणि भृदाणंदादिनुगलिमा ॥१४४॥ वेग्रहुमे पंचदले पुगणविमद्दे सु दोगिण पलाई। जलपहुदिसेसयाणं दिवङ्गपल्लं तु पत्तकः॥१४५॥

सा १ प ३ प ५ । प २ प ३ । से १२ ।

ब्रह्वा उत्तरइंदेसुं पुव्वं भगित्रं हुवेदि अदिरित्तं । पडिइंदादिचउरागं आउपमागागि इंदसमं ॥४४६॥ पक्कपितदोवमाऊ सरीररक्षवाग होदि चमरस्स । वहरोयगस्य भधियं भृदागोदस्य कोडिपुव्यागि ॥४४॥

प १ । प १ । पु को १ । धर्गामेद अधियाणि वच्छपकोडी हुवेदि वेग्रुस्स । तग्रुरक्लाउवमार्ग अदिरिक्तो वेग्रुधारिस्स ॥१४८॥

पुको १। वको १।

पत्तेकमेकलक्ष्यं वासा आऊ सरीरस्क्यागां । सेसम्मि दक्षित्रणिदे उत्तरस्वृद्धिम अदिरित्ता ॥१४९॥

100000 | 100000 |

भङ्काइज्ञा दोगिण य पह्याणि दिवङ्गभाउपरिमाणे । भादिममज्ञिममवाहिरतिष्परिमसुराणः चमरस्स ॥१५०॥

<sup>:</sup> A B वहरीयईगो; 🕝 वेणुधार (?): 💎 इंट् ?): ः सम्मत्तो ।

प ५।२।३।

तिरिण पलिदावमाणि अङ्गारज्ञा दुवे कमा होदि। वर्रोयणस्य आदिमपरिसप्पहर्ताण जेहाऊ॥१५१॥

**प** ३।५।२।

अहुसोलसबर्त्तासेवं पलिदोवमस्म भागाणि । भुदागांदे अधिओ धरणागांदस्म परिमतिदयाऊ ॥१५२॥

> प १ | प १ | प १ | ८ ४६ - ३२

परिसन्तयजेहाक तियदुगपका य पुत्वकोडांक। वेग्राम्म होदि कममो अदिरिन्ता वेग्रादारिम्म ॥१५३॥

पुको ३ । २ - १ ब्राफ्ट नियदगणकार नामको न

तिष्परिसासं ब्राऊ तियदुगएकःउ वासकोडीऊ । सेसम्मि दक्किसीटे अदिश्चि उत्तरिद्धिम् ॥१५४॥

बको। ३।३।१।

एकप्रतिदोवमाऊ सेणार्थासाग होदि चमरस्य । वक्षरोयगस्य अधियं भृदागंदस्य कोडिपुट्यागि ॥१५५॥

पश्चार । पुष्यको १ । धरगागादं अधियं बच्छारकोडी हवेदि वेग्रास्म । संसा महत्तराऊ अधिरित्ता वेग्रादारिस्य ॥१५६॥ वर्षको १ ।

पत्तेकमेकलक्ष्यं आऊ संगायिद्या णाद्व्यो । संसम्मि द्विविधिते अधिक्तिं उत्तरिद्मि ॥१५०॥ १८०००० ।

पिळदोषमद्ममाऊ आरोहकवाहगाग चमरस्म । वडरोयगस्म त्राधियं भूदागांदस्म कोडिवरिसाइं ॥१५८॥

प १: व को १।

धरणाग्रंदे र्भाधयं बच्छरलक्त्वं हुवेदि वेग्रुस्स । भारोहवाहणाइं तु अधिरिक्तं वेग्रुदारिस्स ॥१५९॥

800000 1

पत्तेक्कमद्धलक्कं आरोहकवाहणागं जेटाऊ। सेसम्मि दक्किणिदे अधिरित्तं उत्तरिद्मिम ॥१६०॥ ५०००००।

जेत्तियमेत्तायाऊ परग्रग्राश्चभिजोगिकिञ्चिससुराग्रं। तप्परिमाणपरुवग्राउवपसं संपर्गग्रहं॥१६१॥ दसवाससहस्साऊ जे। देवाउ' माग्रासाग सयमेत्तं। मारिदुमह पोसेवं सो सक्कदि अध्यसत्तीष ॥१६२॥ खेत्तं दिवङ्गसयधग्रापमाग्राभावासवहरूतं। बाहाहि वेढेवं उप्पादेवं<sup>2</sup> पि सो सको॥१६३॥

इं १५०1

पक्षपलिदोवमाऊ उत्पालंदं महीण क्रुमवंदं।
तमाद्ग्रप्तिरियामां मारदं पोसिदं सको ॥१६४॥
उविद्विद्वमागातीवी जंबूतीवस्म उम्ममे स्विद्दं।
तमाद्ग्रप्तिरियामां मारदं पोसिदं सको ॥१६५॥
दस्त्रास्महस्साऊ सद्द्र्यामा विश्वव्यमां कुगादि।
उक्कस्सम्मि जहरामे सगहवा मित्रममे विविद्दा ॥१६६॥
प्रवस्तिससुरा सक्वे णियमियओहिपमागम्बेसामां।
जिस्त्रियमेसागि पुढं पूर्गति विउच्चगार पदाह ॥१६६॥
संवेजाऊ जस्स य सो संवेजािम जोयगािण सुरो।
गच्छेदि पक्कसमण आगच्छदि तेसियािमां पि ॥१६८॥
जस्स असंवेजाऊ सो वि य संवेजाेयगािण पुढं।
गच्छेदि पक्कसमण आगच्छिद तेसियािमां पि ॥१६८॥
प्रहादजं पक्लं आऊ देवींगा होिद चमर्रामा।
वहरोयणिमा तिरिगा य भृदागोदिमा पहमहंसो।।१७०॥

प ५ ३ १ २ ८

FS जो देख; 2 उप्पांडेंद् (१): ) सदस्त्वा (१) ।

धरणागांदे अधियं वेग्रुम्मि हुवेदि पुळाकोडि ति । जंदेवीण आउसंखा अधिरित्तं वेग्रुदारिस्स् ।।१७१॥

### पुको ३।

पलेकमाउमंखा देवीयां तिसिया वरसकोडीओ। संसम्मि दक्कित्राविदे अधिरित्तं उत्तरिंदम्मि ॥१७२॥

### व को ३।

पडिइंद्रिण चउगमां आऊ देवीमा होदि पलेकं।
गियमियइंद्पर्वागमदेवीआउस्म सारिच्छा ॥१७३॥
जेलियमेला आऊ सरीग्रक्तामा होइ देवीमां।
तस्म पमागागिरुवगाउवपसो गान्थि कालवसा ॥१७४॥
असुगदिद्सकुलेम् सव्वगिगिदा ग होदि देवामां।
कसवासमहस्सामिं जहगगाआउस्म परिमागां॥१७५॥

। आउपरिमार्गा सम्म<del>ला <sup>२</sup> ।</del>

ब्रामुराण पंचवीसं सेमसुराणं हुवंति दस दंडा । पस सहाउच्छेहों विकिरियंगेसु बहुभेया ॥१७६॥

> २५ । १० । ! उच्छेहो गदी।

गियगियभवगठिदागं उक्तस्म भवगवासिदेवागं।
उड्डं ग होदि गागं कंचगगिरिसिहरपरियंत ॥१००॥
तहागादोहो शे घोवत्थोवं पयष्टदे ब्रोही।
तिरियसक्वेग पुगो बहुन्तर मेनेनेस ब्रक्तविदं ॥१०८॥
पगुवीसजोयगागं होदि जहगगेग ओहिपरिमागं।
भावगवासिसुरागं पक्कदिगाभंतरे काले ॥१०९॥
असुरागमसंखेजाजोयणकोडांउ ओहिपरिमागं
खेने कालिस पुगो होति असंखेजवासागिं॥१८०॥
संखातीदसहस्सा एक्कस्मे जोयगागि सेसागं।
असुरागां कालादो संखेजागुगोग होगा य॥१८१॥

<sup>।</sup> वेणुधारिस्स (?): 🧳 सम्मत्तं (?); ः तट्टाणादोद्धो (?); 4 s वहुतर ।

शियशियश्रोहिक्केसं णागारूवाशि तह विकुव्यंता । पूर्गति असुरपहुदी भावगादेवा दसवियण्या ॥१८२॥ । ओही गदा ।

गुणजीवा पज्जन्ती पाणा सराणा य मग्गणा कमसी। उवजोगा कहिद्वा एदाग कमारदेवागं ॥१८३॥ भवगासुराणं अवरे दो गुगाठाएां चउ संखा। मिच्छाइद्वी सामगामम्मो मिस्मो विरदसम्मा ॥१८४॥ जीवसमामं दो खिय जिव्वत्ति य पुरागा पूरा भेदेगा। पज्जनी ऋच्चेव<sup>।</sup> य नेन्नियमेना अपज्जनी ॥१८५॥ पंच य इंदियपागा मगावचकायाणि आउआगापागागि। पज्जत्ते दस्य पामा इदंग समावयमाआगापामामा ॥१८६॥ चउसग्रमा ता उभयमेह्माआहारगंथगामागि। ्रतसकायाः एकरमजोगाः ॥१८७॥ देवगर्दा पंचक्या चउ मण चउ वयगाइं वेगुव्वद्गं तहेव कम्माइं। पुरिसित्थीसंह्या सयलकसापहि परिपुगगा ॥१८८॥ सब्बे हुग्गागतुर्। महस्रुणाणाणि ओहिगागां च मविभण्णामां तुरिमं सुवभगगामां विभंगगामां पि ॥१८९॥ मुखे ग्रमंत्रहार विम्मानना य चक्खुश्रचक्योहीलेम्मा किग्रहा गोला काउया पीता य मिक्समस्त्रवा (१) ॥१९०॥ भव्याभव्या एव हि सम्मत्तिह सर्वागगदा सब्वे। उवसमवेदगमिच्छासासासाग<sup>3</sup> मिस्सागि ते. होंति ॥१९१॥ मुखे य भवगादेवा हवति। आहारिगो। अगाहारो । मायारगायायाम् उवजामा होति मञ्जामा ॥१९२॥ मिक्सिमिवसोहिसहिदा उद्यागद्यस्परिदिस्तिग्दाः पवं गुगाठागाञ्चना देवं वा होइ देवीउ ॥१९३॥ । गुराहागादि सम्मन्ताः

संदीभमंखभागो विद्गलपदमवग्गम्लह्दो । भवणेख पक्रममण जायंति मर्गति तेमेत्ता ॥१९४॥ । जम्मणमरणजीवागां संखा समन्ता ।

<sup>ा</sup> अञ्चेव (?): ः त्र्यसं तदा हि (?): ः सामायग् (?); ः छऽ अगाहोरो ः देवा वा होति देवीच (?)।

# प्रशस्ति-संग्रह

पश्चात् कुम्मग्रग श्रेष्टि-पुत्र नागप्य श्रेष्टी की बड़ी प्रशंसा की गयी है। श्रागे पुनः कमशः निम्नाङ्कित व्यक्तियों के नाम स्मरण किये गये हैं:

संगरमः,' अगांतम क्षेष्टां,' नारमा होष्टां,' महि श्रेष्टां,' जिनव्**स,' ओजन श्रेष्टां,'** विजयसमः,' लक्कवपः,'' पायल्यः नेति श्रेष्टां.'' नेमसम श्रेष्टां.'' सुम्म **होष्टां**,'' नामण्यः,'' तम्मसमाः'' सुम्मटटेवः,'' विजयल्यः,'' आदिनाथः,'' नेमिचन्द्रः,'' परिडत

१—इन्हें 'सालुवमहिरायनुप्तेर्मेन्ब्राञ्चरः श्रीमानः, विनिर्मितजिनावासः, महासत्स्वाकः, पूजादानपुरस्मरोक्टद्यः, जैनेन्द्रशास्त्राद्यः, वारनुसिंहरायधरणीट्प्राप्तेद्वभारयोद्यः कहा है ।

२—इन्हे 'जिनधर्ममहामति, त्रियम्बकमहामात्यचन्द्नश्रेष्ट्रधनुद्भव' बताया है ।

३—इन्हें 'विभुः श्रावकाचारसद्रत्रभृष्यसदृहद्य' जिखा है।

४—इन्हे 'नागिश्रेष्टितन्भवः गृणांनिधः महानतीर्थेशिनां मुख्यः जिनराजपृजनविधिव्या-सक्तिचिनोत्सवः विद्यानन्दमुनीन्द्रसेयनपरः सद्धर्मकेशीगृहः इन्द्रकल्पयशः व्यक्त किया है।

५—इन्हें 'मंगिश्रेष्टिसुगमीत्थनागिश्रेष्टिननुद्भव' शिखा है ।

६—इन्हें 'कृतनेमिजिना वयः रोकसोधिपुरीमध्यराजित' वताया है।

इन्हे विगानिशः द्याधर्मकोशः कविवृधसुरधेनुः पायगगश्रिष्ठितृनुः जिनसुनिकजभृगः
त्यक्तकान्ताप्रसङ्गः यतिवृतः पात्रसन्यक्तिको कहा है।

८—इन्हें 'पाचकापतिभायभाषभुगृतः श्रेष्ट्राध्यः वाशिज्यादिकनाप्रवीग्। सत्पात्रलेपः पायप-वाग्रिजाप्रजः प्रत्यक्तपुग्योदयः लिखा है ।

९—इन्हें 'जर्यात विजयकीनेः पाद्सेवाह्यचिनो धनपतिनिभविनः पोपिनानेकपात्रः । प्रथितगुरुचरित्रः कामसंकाशगात्रो जनजणजीवीमत्रः पायपो जननेत्रः ॥'' कहा है ।

१०—इन्हें 'देविश्रेष्ठ्यनुजातः गुगाकरः भुवनम्तृत' तिखा है ।

११—इन्हे 'गुम्मागश्रेष्ठ्यकुषम्तः द्याविशिष्टमद्रमविधिपयूपदीधिति' बनाया है ।

१२—इन्हें 'मन्त्रिसंघविषुत्र, द्यानिधि, ब्रतशी वतपीनिष्ठ, चारुदर्शन, कहा है ।

१३—इनकी माता - नागरसी, पिता श्रेष्टी तस्मरणा, ६व वृपभेक्वर, ब्रत-गुरु नेमिचन्द्र ब्रती, शिज्ञागुरु विद्यानन्द वताये गये हैं। इन्होंने दो मन्दिर भी बचवाये थे।

१४—भ्श्रीशं नागरसीशदुसाग्विसोर्गर्भाव्यसकाविधुं सर्वज्ञासलपुजनात्त्रविभवं सोजन्यस्त्राकरं ।

श्राहारादिसमस्तदानिनरतं संमारसाम्बयोदयं

पायात्तम्मग्गनामध्यविगाजं श्रीवद्धं मानो जिनः ॥ कहा है ।

१५—इन्हें 'कुम्मण्श्रप्रिनन्द्न. द्याविशिष्टमद्धमेवाधिपीयपदीधिते' लिखा है।

१६—इन्हें 'कर्गग्कितलक' बनाया है।

१७-इन्हें दशरथ की उपमा दी गयी है।

**१८—इन्हें 'चेन्नरायपर्रुग्राज्यश्रीमुखाद्ज. मन्त्रिकुश्चर. चतुर्विध-महादान' लिखा है** ।

विजयप्प,' गुम्मय,' देवरस,' धरणिपण्डित,' लुम्मगः,' गुम्मि श्रेष्ठी,' विजयनगरवासीः,'' गुम्मि श्रेष्ठी,'' वेश्वन श्रेष्ठीः' देवरसी,'' मिल्ल श्रेष्ठी,'' गुम्मट श्रेष्ठी,'' नेमग्रु श्रेष्ठी,''

- १—इन्हें 'त्र्रायुर्वेदविशारद, भूनुत, देवेन्द्रानुजनंजरायनृपसुप्राप्तोद्घसंपद्व्रज, देवरसाख्य-परिडततनूजात, द्विजामें सर, काश्यपगोत्रज, स्मरसम, गोविन्दराजस्तुत' कहा गया है।
- २—इन्हें 'श्रमचवादीपत्तनश्रीमुकुन्दः कृतजिनपतिगेहः श्रमात्यवर्यः विबुधजनवसन्तः जैनविप्रावतंसः परवलमधुकुष्पः, कामरूपः बताया है ।
- ३—इन्हें 'निरश्जनार्यतनयः प्रभंजनसुतप्रभः रायसभाप्राच्यंमहोदयः बोम्मरसानुजः, द्विज-कुलसोमामलश्रीसुधास्तिः दानमहन्नदीपरिहृतप्रांहोरजःसंहृतिः पार्व्वजिनेन्द्रपाद्युगलीकंज-प्रसूनातिथिः मन्त्रि-तिलकः सम्यक्त्वपृत्रत्रतः, सोमभूपालसन्मन्त्रीः द्विजः हरवेष्रामसन्मध्यकृत-पृत्तजिनालयं लिखा है ।
  - ४—इन्हें 'श्रायुर्वेदविधानज्ञ, श्रीमान , वीरपृथ्वीशसचिव, धमवत्सन् विताया है ।
  - ५—इन्हें 'वेलगावेनगराधीशः महाप्रभुः जिनेन्द्रधर्मीनग्नः मुनिसेवाविचनगः' कहा है।
- ६—इन्हें 'विद्यानगरे निर्मापितजिनालयः वैद्यकुलाप्रग्णे मृदुवचाः नागांबिकावद्धमः श्रवनीजनस्तुतगुणः सद्दानकृत्' लिखा है ।
- ७—"विजयनगरवासा वैदेयवंशावनंसा जिनपतिपदपृजासक्तचित्ता विभान्ति। श्रतुगत-पुरुपुरयाः कामिनीपुत्रयुक्ताः परहितसुचिरित्रा दानपृजाप्रसंगाः"।।
- ८—"विद्यानन्दव्रतिपतिपदाराधनासक्तचिनो विद्वन्येत्र्यः सकलभुवनम्ब्यानकार्तिर्गुणाह्यः। साहित्यक्षो जिनपतिमताचारवान टंकशालावोस्मिश्रेष्टी जर्यात भुवने चातुरंगप्रवीणः॥"
- ९—इन्हें 'हरियणसहजात, सकलगुणसमेत, धर्मवार्ध्यात्रजात, जनविनुतचरित्र, लेपदा-नाहेवित्त' लिखा है ।
- १०—"श्रीमत्वा जन (चेन्न)-वाण्जिस्य कृतिनः सद्धर्मसंशोभिनो दौहित्री जिननेमिनाथ-वसनेरमे जिनाचीङ्कितं । मानस्तम्भमलं चकार रमण्णी सीमन्तमुक्तामण्लिहे देवरसी सदम्बु-विण्डिक्चित्तोत्मवानन्दिनी"॥
- ११—इनके तिपय में लिखा है कि मागोदु के पति, धनंसम्पन्न मिछ श्रेष्ठी ने नेमि तीर्थक्कर का चैत्यालय बनवाया ।
  - १२---इन्हें 'देविश्रेष्ठिमहोदरः कविनुत्, धर्मालिगितविष्ठहः जिनपतिश्रीपादमेवापर' लिखा है।
- १३—इन्हें 'गुस्मटश्रेष्ठ्यनुज, जमादिनिलय, श्रेष्ठीश, जिनदर्शनश्रृतपटु, पुत्रपौत्रान्वित' बनलाया है।

दुमाया श्रेष्ठी,' बोम्मग्या श्रेष्ठी,' साळुव नायक,' कामग्रग-देवरस," होन्नप नायक,' हैवया नायक,' तिम्मग्या नायक,' पदाग्या श्रेष्ठी,' मग्रगामरि नायक,' पायग्या श्रेष्ठी,'

- १—इन्हें 'श्रंगजाम, जिनेन्द्रपूजामुरराजकल्प, जैनशास्त्रप्रतीण, श्रव्याहतपुण्यसार्थ' कहा गया है।
  - २—"दुम्ह्स्प्राममध्ये कृतजिनसदनो वोम्मग्रश्रेष्ठिवर्यः शास्त्राट्यानां यतीनां कमनगुः ग्यां जेमनार्थं प्रमोदान् । त्रिंशत्मंख्यायुतानां प्रशमितवृजिनां शालिजं त्रेत्रमुच्येः । प्रादान् पजावताट्यो विग्रज्ञकलमग्गिः म्वर्गमोत्ताप्रये वै॥
  - ३—"माबुनायकपुत्रोऽमान् श्रीमान सालुबनायकः । दानपूजाप्रसक्तात्मा गुरुराजांत्रिमक्तिमान ॥ संगीतनगरे श्रीलो त्रह्मश्रेष्टि-जिनालयम् । संतनोतिस्म तोषेण ताम्रसंद्वादिनं वरम् ॥"
  - ४—इन दोनों ऋधिकारियों ने एक जिनमन्दिर का निर्माण कराया था।
  - ५— अतिद्वं होन्नपनायकं गुर्गानिधि प्रजाधनानिद्नम् कारुर्यामृतपूर्णपात्रमवनौ विद्वज्ञनैः संस्तृतम् । जैनेन्द्रामलशास्त्रनिश्चनमहाजीवादिभावस्थितम् पायान्संगरनिजिनारिनिकरं श्रीवर्द्धं मानौ जिनः ॥"
  - ६—"श्रीमत्मालुबक्रपण्डेबन्रुपतेः संवाप्तमह्रँ भवो-धीमा आविद्यापरो नयिद्यमम् सरः सौख्यभाक् । मत्र्यो हैवरणनायकः कृतमहा वैनप्रतिष्ठोत्मवो-योगिम्बान्तकजांशुमान विजयते सम्यक्तववृडामगिः॥"
  - श्रीतिस्मनायक कृपापरपुएयमृनं श्रीकृष्यदेवनृपदित्त्रस्य ।
     विद्वत्कवीन्द्रसुरभूरह जीवभूसौ प्रद्युप्तवासवितानयनाव्जमित्र ॥
  - ८—"पद्माकरपुरम्यः श्रीपार्व्वशो मन्त्रिशेखरम् । पद्मगुश्रेष्ठिनं पायाद्विनिर्मिनजिनालयम् ॥"
  - ्—''रामराजनृपामात्योऽभात्सग्णः रिनायकः। जिनप्रतिष्ठासहानसंघपूजादिभासुरः॥''
  - १०— "पायिश्रेष्ठितनृभुवो जिनगृहं वेश्यातटाके वरम् पश्चात्पोम्बुचनाम्नि पञ्चवसतीः कृत्वा पुरे पाम्तरिः। (?) जीर्गोद्धारिवधानतो जिनमहायज्ञ<sup>े भ्व</sup>जायक्क्तिम् भक्त्या पायगावाग्गिजो व्यरचयत् सत्संघपृजां च सः॥"

पार्श्व श्रेष्ठो,' गुम्मि श्रेष्ठो,ै तिम्मि श्रेष्ठो,ै वोम्मराजै । इस प्रकरण के श्रन्तिम पद्य निम्न प्रकार है : — जिनशासनिन्ध्याताः सदा सत्कर्मकर्मठाः । जैनद्विज्ञाः सदाराष्या जयन्ति करुणापराः ॥ वर्द्धमानमुनीन्द्रेण विद्यानन्दायवन्धुना । दानपृज्ञागुणाढ्यानां श्रावकानां स्तुतिः इता ॥

पृष्ठ १२३ पंकि ४ से तुळुदेशान्तर्गत सूडिबदुरे के श्रीचन्द्रनाथ से तब्रस्थ भव्यों की रज्ञा करने की प्रार्थना की गयी है। इस प्रकरण में कविवर्ज मान जी ने मूडिबदुरे को स्वर्ण-तुस्य कह कर वहाँ के श्रावकों को धनवान, धीमान, रूपवान, शुद्धचारित्रधारक, मुनिसेबा-सक्त, सागारधमेनिरत, मंजनमुनि-आजाधारक रागद्वे प-विमुक्त एवं त्यागिप्रिय आदि विशेषणों से समरण किया है। साथ ही साथ चन्द्रनाथ या विभुवनचूड़ामणि चैत्यालय की बड़ी प्रशंसा की है। वहाँ के पार्श्वनाथ-मंदिर की प्रशंसा करना भी आप नहीं भूले हैं। इस प्रकरण का अन्तिम पदा यह हैं:—

वर्द्ध मानमुनीन्द्रेण विद्यानन्दार्यवन्धुना । श्रीवेसुपुरकान्तानां श्रावकानां स्तुतिः इता ॥

बाद पूर्व पृष्ठ १२६ से देवेन्द्रकार्षि, विद्यानन्त्र, देवरससृति एवं इनके कुटुम्ब की प्रशंसा की है—

> "श्रीमान्देवेन्द्रकीर्िंग्येतिपतिमुक्टो मन्त्रवादीभमिहः साहित्यास्मोजसूर्यो विमलतरतपः श्रीसमार्लिगताङ्गः ।

- १—"श्रीपाञ्चश्रेष्ठिनं पायाज्ञिनेन्द्रो गुस्मगाप्रजम् । दानपुजादिदित्र्यास्तम्बापनेयं महाधियम् ॥"
- २—"कोटीस्वरानुजापुत्रो गुम्मिश्रीष्ट्रगुणाकरः । दानपृजादिनिरतो राजते जनतास्तृतः ॥"
- ३—"देविश्रेष्ठ्यं गजातः सकलगुर्णानिधर्जनसन्मध्यस्युः चन्नादेव्याः पदावजदितयसपुकरः संगराभंगतेजाः । तिस्मिश्रेष्ठिजिनेन्द्रामलमतिन्नतः श्रीद्याधर्मकोशः सन्त्रीशः शक्तिः युक्तो जगति विजयते सन्यवास्त्रानशुरः ॥"
- ४—बोम्माम्बापितपाग्ङ्यभूपतनयः श्रीवह मानोद्यः सद्धम्मोद्यशैलवालतर्गगः सहानिबन्तामागाः । सर्वज्ञामलपाद्युग्मसरसीजातिहरेफः सदा जेजीयाद्गिव वोम्मराजनुपतिनारीमनोजाकृतिः ॥"

विद्यानन्त्रार्यस्नुः कविविवुधमहापारिजाता विभाति

प्रायो भृताचलेन्द्रः परहितनिरतः प्रारदाकर्गपुरः॥

श्रीकृष्णारायसहज्ञाच्युतरायमे। टिविन्यस्तपादकमटः कमनीयमूर्तिः । देवेन्द्रकीर्त्तिस्रीयराट जयति प्रसिद्धः स्याहादशास्त्रमकराकरशीतरोचिः ।

< × × ×

ंयो विद्यानगरीधुरीणविजयश्रीकृष्णराययमीः
आस्थानं विद्यां गणं समजयत् पञ्चाननो वा गजमः।
सद्धारिमनस्वरेध्दालविमरुजानायः तस्मे नमी
विद्यानस्मुखोऽचरायः जगित प्रस्थातमन्त्रीर्लयः॥
वाग्टेवी वदनास्युजे नयनयोः कृष्णाज्ञृनी सन्त्रेर
स्वर्थेनृहं द्ये मध्जिनपतिः स्वित्यत्ते राजते।
पादे कृमेकलानिधियस्तयो रोमालिकायां कर्णाः
यस्यः श्रीविजयांस्वका वस्थुणा साः विश्वदेवाकृतिः॥

× .. × ×

जायात् सालुवमिल्रिरायनुपतः सःच्छास्त्रविद्यागुरः सर्वज्ञोदिततस्त्रनिश्चितमातः साहित्यविद्याध्यः । भारद्वाज्ञविज्ञालगोत्रतिलकः स्थाद्वाद्यास्त्राकृतिः श्रीमान देवरसाख्यसृरिरमलाचाराप्रगाः सन्नुतः ॥ तस्य देवरसाख्यस्य विद्वद्रजिशिरोमगोः । संयं त्रिवर्गनिष्पस्य विद्वद्रजिशिरोमगोः । संयं त्रिवर्गनिष्पस्य विद्वद्रजिशिरोमगोः । त्रयोवा विज्ञयादेवरसोपाध्याययोरभृत् । सुतो वोम्मरसो नाम नातिविज्ञमयोरित्य ॥ तत्युवो जनतावियः परितः सद्दशनालेखतः श्रीमत्मालुवदेवरायनुपतेरास्थानिकाभूषणाः । विद्यानन्दसुर्खान्द्रपाद्मरस्याज्ञातद्वयेन्द्रावरो-जीयाद्वोम्मरसो विच्चलणवरः साहित्यरस्नाकरः ॥

तस्याभवत् वोम्मरसस्य पर्ताः गुगाश्रया निर्मलवृत्तरस्या । मुकामया हारलतेव कान्ता कष्ठास्पदं देवरसी लतांगी ॥ नीलः श्रीचिकुरः प्रवालमधरो वज्रञ्च दन्ताविलः
वैडूर्य नवरः कलेवरिमदं सत्तुष्परागो मिणः।

यस्याः शोणकगंत्रियुग्मममलं श्रृङ्गारसंजीवनी
सा रक्तप्रतिमैव भाति तकणी श्रीदेवरस्यम्बिका॥
कुम्भो पीनपयोधरो मिलिनिकावक्त्रं पताका कः…..
पर्ण पाणितलं सुतग्रहलचयी दन्ताविलस्तोरगणम्।
हेमस्तम्भसदृत्तम्रुग् वाद्यं च हृद्यं वचोयस्या मङ्गलदेवतेव वनिता सा देवरस्यावभो॥
तस्या वियोगविधुरः परमार्थिसिद्ध्यं देवन्द्रकोर्तिमुनिराजपदाम्बुजा…..
सागरवाडवाभां दीन्नां जिनेन्द्रगदितां वरमाश्रयेऽहम्॥

इसके आगे कन्नड भाषा में किव वर्ड मान ने अपनी प्रशंसा लिखी है। बल्कि उद्धिखित देवेन्द्रकीर्त्ति, विद्यानन्द आदि की प्रशंसापरक स्तुति तथा परिचय आदि में भी कन्नड भाषा प्रयोग में लाई गयी है। पश्चात् कुळ ऐतिहासिक पद्य जो बात होते हैं, वे यथावत् नीचे उद्दश्वत कर दिये जाते हैं:

"श्रीकृष्णाः कुरुवंशजं गजपुरे श्रीधर्मशयं यथा
पट्टे उस्थापयवृथ्वं न्द्रन्तर श्रीरंगरायातमजमः।
जामाता भ्रुवि कृष्णारायनुपतः श्रीरंगरायातमजमः।
श्रीपट्टे उत्त सदाशिवं नरपति विद्यापुरेऽस्थापयत् ॥
श्रेतायां रघुरामचन्द्रनृपतिः सिन्धोस्तं द्राविदे
रामेशं समितिष्ठपत्त्वलु यथा कर्गााददेशे कलो ।
श्रीविद्यानगरं सदाशिवमहारायं नृमिंहप्रभोः
निर्मारं गुरुरामराजनुपतिस्तं राजमोलि तथा॥
जीयावृश्वरनारसिंहतनयश्रीकृष्णारायप्रभोः
श्राता योऽजनि रंगरायनुपतिः पृथ्वीवराहाङ्कितः ।
तस्यामौ तनुजः सपुग्यतिलकः श्रीरामराजाणितः
सोयोपालबलः सदाशिवमहारायो जिनेन्द्रद्रमः॥
अन्देः श्रीरंगराजितिपितिकलमं वर्णयन्तीद्यपुग्यम
पुत्रं जामातरं वा परिवृद्धमवनो मातृलं देवरं च ।

विद्वांसस्ते कवीन्द्राः कुवलयसुखदं श्रीवरं रक्षकान्तम् । तेज्ञस्वीनं च विश्रागानगुगानिरतं रामराज्ञावनीशम् ॥"

**×** 

.

"रजे पाग्रङ्गमहोमहेन्द्रमहियां श्रीभेरवाम्बा सती सर्वज्ञाष्ट्रिसरोजपूजनपरा पुष्पायुधश्रीतुजः। साळ्वश्रीगुरुरायभेरवनुपश्रीदेवरायप्रभोः पद्माम्बामजसंगिरायनुपतेः श्रीरामचन्द्रस्यजा॥ वीरश्रीवरदेवराजकृतसत्कल्यागापृ जोत्सवोन् विद्यानन्द्रमहोदयैकनिलयः श्रीसंगिराजार्श्चितः। पद्मानन्द्रन.......कृष्णविनुतः श्रीवर्द्ध मानो जिनः। पायात्माळुवकुष्मादेवनुपति श्रीशोऽर्द्ध नारीश्वरः॥"

**.** ×

"पञ्चार्हन्तः प्रमासाः सकलगुरम्युता मोत्तदो जैनधर्मा-वाष्ट्यं जैनेन्द्रवक्त्रे।द्रगतमवनिष्टितं बन्धुरा जैनिविस्वाः। भास्वज्जैनालयाः श्रीसदनमुष्ठकलं रूप्यादेवत्तितीन्द्रम् रचन्तोद्धप्रतापं कृतजिनसद् पद्मलम्बाकुमारम्॥"

× × ×

"बलात्कारगणाम्भोजभास्करस्य महायुतेः । श्रीमहे वेन्द्रकीत्यांग्य्यभट्टारकशिरोमणेः ।। शिष्येगा शातशास्त्रार्थस्वरूपेगा सुर्थामता । जिनेन्द्रचरगाद्वे तस्मरगार्थानचेतसा ॥ वर्क्य मानमुनीन्द्रेगा विद्यानन्दार्थवन्धुना । कथितं दशभक्त्यादिशासनं भव्यसौस्यदम् ॥"

इसके बाद प्रन्यरचनाकाल यों अङ्कित है:—

"शाके वेद्खरान्त्रियचन्द्रकलिते संवत्सरे श्रीष्ठवे

सिंहश्राविशाके प्रभाकरित्रवे रुष्णाष्टमीवासरे।

रोहिशयां दशभक्तिपूर्वकमहाशस्त्रं पदार्थोज्वलम्

विद्यानन्द्रमुनिस्तुतं न्यरचयत् सहर्द्धमानो मुनि:॥"

ऊपर उद्दुख्त इस प्रन्थ के जहां तहां के पद्यों से वित्र पाठक सहज ही समक्त गये होंगे

कि इस प्रन्थ को इतिहास में कितना घनिए सम्बन्ध है। इसमें कोई सन्देह नहीं है कि प्रन्थ में प्रतिपादित प्रत्येक बात पर सावधानता में विचार करने पर कई नवीन बातों पर प्रकाश पढ़ेगा और एक सुन्दर महत्त्व-पूर्ण प्रवन्ध तैयार होगा। खास कर उत्तर कन्नड जिला के जैन-इतिहास-निर्माण में इस प्रन्थ से पर्याप सहायता मिल सकती है। किन्तु प्रन्थ-प्रतिपादित सभी बातों को सप्रमाण खोज पर्य सिद्ध करने के लिये यथेष्ट समय सापेत्त है। पर इस समय मेरे पास इतना समय नहीं है। अतः में एकमात्र अन्वेषण-शील सावकाश विद्वानों से प्रन्थगत बातों पर एकाश डालने के लिये अवश्य सादर अनुरोध कर्येगा।

प्रन्थ-रचयिता कवि वर्द्ध मान जो ने इस्तमें अपने पूर्वज विद्यानन्द और देवेन्द्रकीर्त्ति की कई स्थानों पर वड़ी प्रशंसा एवं स्तृति की है। यह विद्यानन्त वही विद्यानन्त हैं जिनके सम्बन्ध में "जैनपन्टिक्वेरी" भाग १. नं १ में डा॰ मालेतीर का "Vadi Vidyananda-A Renowned Jaina Guru of Karnataka" श्रीपंक एक महत्त्व-पूर्ण विस्तृत हैख श्रंप्रोजी में प्रकाशित हो चुका है। विज्ञ लेखक ने इनके बार में अपने गवेपणा-पर्गा लेख में अच्छा विवेचन किया है। विद्यानन्त्र विजयनगर साम्राज्य के समसामयिक हैं। मैसूर राज्यान्तर्गत नगर तालक के हस्वच नामक स्थान में इनये यास्त्रय रायनेवाले कई शिला-लेख मोजद हैं। आप नन्दिर्श्व के कन्दकन्दान्वय के अनुयाया थे। इस अन्वय में समन्तमद्रः पुज्यपाद् आदि वडं वडे लोकविश्रतः आकार्य हो गये हैं। विद्यानन्द एक अदितीय वादि-विजयी थे | भिन्न-भिन्न राजसभाओं में जाकर इन्होंने जो जय-लाभ प्राप्त किया था उन सब का विस्तृत परिचय अनेक शिलालेखों में मिलता है। बल्कि बद्ध मान जी ने अपने इस प्रस्तृत प्रस्थ में भी जिलालेख-गत कतिपथ पद्यों को जहां तहां उत्प्रृत किया है। डा॰ सालेतोर ने भी प्रयोक अपने लेख में इनकी विजययात्रा सम्बन्धी बातों पर ही श्रिधिक प्रकाश डाला है ! नंतिदेवराच, केशरिविक्रम आदि जिन-जिन राजाओं की समाओं में विद्यानन्द जी ने बाद-द्वार। यशः प्राप्त किया था वे अमुक बंश के, क्रामुक राज्य के पर्व अमुककाल के राजा थे इन सब जटिल बातों को सबमाण सिद्ध करने की आपने सफल चेष्टा की है।

विद्यानन्द केवल वादी ही नहीं थे: प्रत्युत एक प्रवीगा समालोचक तथा सुद्रह्म कि भी थे। शिलालेख में इनके गद्य के लिये महाकृष्य वागा की उपमा दी गर्या है। इन्होंने धार्मिक त्रेत्र में अच्छा काम किया था। गेरुसोण्ये में तो इनका एकह्र्य द्याधिपत्य था ही। साथ ही साथ कोपगा, श्रवगावेल्गोल आदि स्थानों में भी विद्यानन्द जी ने उल्लेखनीय कार्य किया है। वर्द्ध मान जी के द्वारा सिंहकोर्त्ति, देवेन्द्रकोर्त्ति, विशालकोर्त्ति एवं विद्यानन्द

### THE JAINA ANTIQUARY

IUNE. 1939 No. I. Vol. V

#### Edited by

Dr. B. A. SALETORE, M. A., Ph. D. Prof. HIRALAL JAIN, M.A., LL.B. Prof. A. N. UPADHYE, M.A. Babu KAMTA PRASAD JAIN, M.R.A.S. Pt. K. BHUJABALI SHASTRI, VIDYABHUSHANA

### Published at THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY. ARRAH, BIHAR, INDIA.

#### Annual Subscription:

INLAND RS 4.

FOREIGN RS. 4-8. SINGLE COPY RS. 1-4.

### CONTENTS

| 1.         | Jaina Literature in Tamil. By Prof. A. Chakravaiti M.A., I.E.S.                                                               | 1   |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 2.         | FUTURE OF JAINISM By Dr. N. S. Junankar, Ph. D                                                                                | (   |
| 3,         | JAINA CRITIQUE OF THE SAMKHYA AND THE MIMAMSA THEORIES OF THE SELF IN RELATION TO KNOWLEDGE By Hari Mohan Bhattacharya, M. A. | 21  |
| 4.         | Another Jain inscription of V. S. By Dasharatha Sharma, M.A.                                                                  | 27  |
| <b>5</b> . | THE JAINA CHRONOLOGY By Kamta Prasad Jain, M. R. A. S                                                                         | 29  |
| 6.         | REVIEW By A. N. Upadhye, M. A.                                                                                                | 3.3 |

## THE JAINA ANTIQUARY.

''श्रीमत्परमग्रमीरस्थाद्वादामोघलाञ्छनम् । जीयात विजोक्ष्यनाथस्य जामनं जिन्नणासन्सः ।।\*'

 $\begin{array}{c} Vol. V. \\ No. I \end{array}$  ARRAH (INDIA)  $\left\{\begin{array}{c} June \\ 1939. \end{array}\right.$ 

### JAINA LITERATURE IN TAMIL.

By Prof. A. Chakravarti, M.A., I.E.S.

Continued from Vol. IV. No. IV. page 108.

Next we turn to Kāvya literature. Kāvya literature is generally included into 2 groups: the major Kāvyas and the minor Kāvyas. The major Kāvyas are five in number: Cintāmaṇi, Silappadikāram Maṇimēkhalai, Vaļaiyāpatī and Kunḍalakēsi. Of these five Cintāmaṇi, Silappadikāram and Vaḥayāpatī are by Jaina authors and the other two by Buddhistic scholars. Of these five, only three are available now, because Vaļaiyāpatī and Kunḍalakēsi are completely lost to the world. Except a few stanzas quoted here and there by commentators, nothing is known of these works. From the stray stanzas available, it is evident that Vaļaiyāpatī was composed by a Jaina author: what the frame-work of the story was, who the author was, and when he lived are all matters of mere conjecture. Similarly,

in the case of Kundalakësi, the Buddhistic work, nothing is known about the author or his time. From the stanzas quoted in the work of Neelakësi it is clear that Kundalakësi was a work of philosophical controversy, trying to establish the Bauddha Darsana by refuting the other Darsanas such as the Vedic and the Jaina Darsanas. Unfortunately, there is no hope to recover these two great Kāvyas. Only

the other three are now available, thanks to the labours of the eminent Tamil scholar Dr. V. Swaminatha Ayyar. Though in the enumeration of the Kāvyas, Cintāmaṇi occupies the place of honour, because of the undisputed literary eminence of the classic, it could not be supposed that the enumeration is based upon any historical succession. Probably, the two lost works Valaiyāpati and Kuṇḍa-lakesi deserve to be considered as historically earlier than the others; but since nothing is known about these works, we cannot speak with any certainty. Of the remaining three, tradition makes Silappadi-kāram and Maṇimekalai contemporary works whereas Cintāmaṇi is probably a later one. Maṇimekalai, being a Buddhistic work, cannot be brought in our review, though the story is connected with that of Silappadikāram, which is distinctly a Jaina work

Silappadikāram 'the epic of the anklet' is a very important Tamil classic, in as much as it is considered to serve as a land-mark for the chronology of Tamil literature. Its author is the Chera prince. who became a Jaina ascatic, by name Hangovadigal. This great work is taken as an authority for literary usages and is quoted as such by the later commentators. It is associated with a great mercantile family in the city of Puhar, Kaveriptumpattanam, which was the capital of the Chola empire. The Heroine Kaunaki was from this mercantile family and was famous for her chastity and devotion to her husband. Since the story is associated with the attempt to sell the anklet or Silambu in Madura, the capital of the Pandvan kingdom and the consequent tragedy the work is called the epic of the anklet or Silambu. Since the three great kingdoms are involved in this story, the author who is a Chera prince elaborately describes all the three great capital Puhar, Madura, and Vanii, the last being the capital of the Chera empire.

The author of this work llangovadigal was the younger son of the Chera king Ceraladan whose capital was Vanji. Ilangovadigal was the younger brother of Senguttuvan the ruling king after Ceraladan. Hence the name llangovadigal, the younger prince. After he became an ascetic he was called llangovadigal, the term 'Adigal' being an honorific term referring to an ascetic. One day

when this ascetic prince was in the temple of lina situated at Vañji, the capital, some members of the hill tribe went to him and narrated to him the strange vision which they witnessed relating to the heroine Kannaki. How they witnessed on the hill a lady who lost one of her breasts, how Indra appeared before her and how her husband Kovalan was introduced to her as a Deva and how finally Indra carried both of them in a divine chariot : all these were narrated to the Chera prince in the presence of his friend and poet Kulavanigan Sattan, the renowned author of Manimekalai. This friend narrated the full story of the hero and the heroine which was listened to with interest by the royal ascetic. This story narrated by Sattan contained three important and valuable truths in which the royal ascetic took great interest. First, if a king deviates from the path of righteousness even to a slight extent, he will bring down upon himself and his kingdom a catastrophe as a proof of his inequity: secondly, a woman walking the path of chastity is deserving of adoration and worship not only by human beings but also by Devas and Munis: and thirdly, the working of Karma is such that there is an inevitable fatality from which no one can escape, and the fruits of one's previous Karma must necessarily be experienced in a later period. In order to illustrate these three eternal traths, the royal prince undertook the task of composing this story for the benefit of mankind. in this classic called Silappadikaram or the epic of the anklet, the first scene is laid in Puhar, the Chola capital. This was evidently an important port at the mouth of Cauvery, and it was the capital of the Chola king Karikala. Being an important commercial centre, several great commercial houses were situated in the capital. Of these there was one Masattuvan a merchant prince belonging to this noble family of commercial magnates. His son was Kovalan, the hero of our story. He was married to Kannaki, the daughter of another commercial magnate of the same city whose name was Ma Navakan. Kovalan and his wife Kannaki set up an independent home on a grand scale fitting their social status and were living happily for some time in conformity with the rules and conduct associated with the householders. Their happiness consisted in lavish hospitality to all the deserving ones among the householders as well as the ascetics.

While they were thus spending their life happily. Kovalan once met a very beautiful and accomplished dancing girl by name Madhavi. He fell in love with the actress who reciprocated it: and therefore he spent most of his time in the company of Madhavi, to the great grief of his wedded wife Kannaki. In this erotic extravagence, he practically spent all his wealth; but Kannaki never expressed her grief, and she was quite devoted to him as she was in the beginning of her wedded life. There was the Indra festival celebrated as usual. Kovalan with his mistress also went to the sea-shore to take part in the festival. While they were seated in one corner, Kovalan took out the Vina from the hands of Madhavi and began to play some fine tunes of love. Madhavi gently suspected that his attachment to her was waning. But when she took the Vinā from his hand and began to play her own tunes that aroused his suspicion that she was secretly attached to some other person. This mutual suspicion resulted in a break-off, and Kovalan returned home in a state of complete poverty with a noble resolution of starting life again as an honourable householder. His chaste wife, instead of rebuking him for his past waywardness, consoled him with that kindness characteristic of a chaste wife and encouraged him in his resolve to start life again by reviving his business. He was practically penniless, since he lost everything when he was associated with his mistress Madhavi. But his wife had two anklets still remaining. She was willing to part with these, if he would care to sell these and have the sale proceeds as the capital for reviving his business. But he was not willing to stay in his own capital any longer. Hence he decided to go to the Pandvan capital, Madura, for the purpose of disposing off these anklets. Without the knowledge of anybody, he left the Chola capital the same night accompanied by his wife and started for Madura. On his way he reached an asrama of the Jaina ascetics on the northern banks of Cauvery. In that asrama he met the female ascetic Kaundhi who was quite willing to accompany these two, in order that she might have the opportunity of meeting the great Jaina Ācārvas in the Pāndvan capital of Madura. These three continued their march towards Madura. When, after crossing the Cauvery, resting on the banks of a tank, Kövalan and his wife were insulted by a wicked fellow who was wandering there with his equally wicked mistress. This provoked their ascetic friend Kaundhi who cursed these two creatures to become jackals. But after the earnest requests of Kövalan and Kaṇṇaki the curse was revoked that they would resume their normal human form in a year.

After undergoing the troubles of the tedious journey, they reached the outskirts of Madura, the Pandvan capital. Leaving his wife Kannaki in the company and charge of Kaundhi, Kovalan entered the city for the purpose of ascertaining the proper place where he could begin his business. While Kovalan was spending his time in the city with his friend Madalan, Kaundhi wanted to leave Kannaki in the house of Machari a good natured shepherdess of that locality. When Kövalan returned from the city, he and his wife were taken to Avarpadi and were lodged in the shepherdess' house. Her daughter was placed at the service of Kannaki who and her husband were the honoured guests in that Avarpadi. After feeling sorry for the troubles and privations, Kovalan took leave of his wife and returned to the city for the purpose of selling one of the anklets. When he entered the principal market street he met a goldsmith. He spotted him out as a goldsmith patronised by the king and told him that he had an anklit worthy of being worn by the Oueen and wanted him to estimate the value of the same. The goldsmith wanted to see the value of the anklet which was accordingly delivered by the owner. The wicked goldsmith thought within himself of deceiving Kovalan, asked him to wait in a house next to his own and promised to strike a very good bargain with the king, for the anklet was so valuable that only the Queen could offer the price of it. Thus leaving poor Kovalan alone he took the anklet to the king where he misrepresented facts reporting that Kovalan was a thief having in possession one of the Queen's anklet which was stolen from the palace a few days before. The king without further enquiry issued orders that the thief must be killed and the anklet must be recovered at once. The wicked goldsmith returned with king's officers who carried out the orders of the foolish king to the very letter; and thus Kovalan had to end his life, while attempting

to start life again, in the foreign country. In the meanwhile Kannaki who resided in the shepherdess' quarters had observed several evil omens prophetic of the great calamity awaiting her. When Madhari, the shepherdess, went to bathe in the Vaigai river. she learnt from a shepherdess returning from the city the fate of Kovalan who was killed by the command of the king on a charge of theft of the Queen's anklet. When this was reported to Kannaki. she, in a rage entered the city with her other anklet in hand in order to vindicate the innocence of her husband before the king. ing the palace Kannaki intimated through the sentinel that she wanted to have an interview with the king in order to vindicate the innocence of her husband who was cruelly put to death without proper enquiry. She demonstrated before the king that her anklet taken from her husband as the stolen one contained gems inside whereas the Queen's anklet contained pearls inside. When this fact was demonstrated to the king by breaking open Kannaki's anklet, the king realised the immensity of his blunder in cruelly putting to death an innocent member of a noble family of merchants. He cried that he was foolishly led into this blunder by the wicked goldsmith, fell down unconscious from his royal throne and lost his life immediately. After vindicating the innocence of her husband Kannaki with unabated rage and anger cursed the whole city of Madura that it should be consumed by the and tore off her left breast and cast it away over the city with her curse. The curse took effect and the city was burnt to aslas. Having learnt from the Goddess of Madura that all this was but the mevitable result of her past Karma and being consoled by the fact that she would meet her husband as a Deva in a fortnight. Kannaki left Madura and went westwards towards Malainadu. Ascending the hill called Tiruchchengunram she waited under the shade of . Vengai tree for fourteen days when she met her husband Kovai, n in the form of a Deva who took her in a Vimana to Svarga, while being adored by Devas themselves. Thus ends the se ond chapter called Madurai-k-kandam.

Next is the third part of the work called Vañji-k-Kāṇḍam relating to the Chera capital Vañji. The members of the hill tribe,

who witnessed this great scene of Kannaki being carried by her husband in the divine chariot, celebrated this event in their hamlet. in the form of 'Kuravaikoottu' evidently a form of inspired folkdance. Then these hunters wanted to narrate this wonder to their king Senguttuvan and thus marched towards the capital each carrying a present to the king. There they met the Chera king Senguttuvan who was with his Queen and his younger brother in the midst of his four-fold army. When the king heard this narration how Kovalan was killed in Madura, how the city was consumed by fire by the curse of Kaṇṇaki and how the Pāṇdyan king lost his life, he was very greatly impressed by the greatness and chastity of Kannaki. As desired by his Queen, he wanted to build a temple for this Goddess of chastity. With this object in view he set out with his ministers and army towards the Himālayas for the purpose of bringing a rock to be sculputured into the idol of Kannaki to establish it within the temple built in her name. There he met with the opposition of the several Aryan princes who were defeated by this Chera king and were brought as captives back to the Chera capital. There he had the temple built in the name of Kapnaki and celebrated the Pratishtha Mahötsava according to which the idol of Kannaki, the Goddess of chastity, was placed in the temple for the purpose of worship. In the meanwhile, the parents of both Kovalan and Kannaki, learning the fate of their children, renounced their property and became ascetics. When the Chera king Senguttuvan built the temple in honour of the Goddess of chastity several kings of Aryavarta, the Malwa king. Gaiabāhu the king of Lanki, who were all there at the Chera capital. decided to build similar temples for Kannaki at their own capitals and wanted to conduct worship in a similar manner, so that they might also obtain the Goddess of Chastity's blessing. Thus arose the Kannaki worship which brought all prosperity and plenty to the worshippers. Thus ends the story of Silappadikaram. It consists of 3 great divisions and 30 chapters on the whole. The work has a very valuable commentary by one Adiyarkkunallar. Nothing definite is known about this commentator. Since he is referred to by Naccinarkkiniyar, another commentator of a later period. all

that we can say is that he is of a period earlier than Naccinarkkiniyar's. That he must have been a very great scholar is evident from his valuable commentary on this work. That he was wellversed in the principles of music, dance and drama is very well borne out by the elaborate details given by him in this commentary elucidating the text relating those topics. This work, the epic of the anklets, contains lot of historical information interesting to the students of South Indian History. From the time of Kanakasabhai Pillai, the author of "The Tamils 1800 years ago" up to the present day, this work has been the source of information and guidance to the research students in the Tamil land. The information that Gaiabahu, the king of Ceylon, was one of the royal visitors to the Vañii capital is emphasised as an important point for determining the chronology of the work. This Gajabohu is assigned to the 2nd century A. D. according to the Budhistic account contained in Mahavamsa. Relying upon this, critics are of opinion that the Chera king Senguttuvan and his brother llangovadigal must have lived somewhere about 150 A. D and hence the work must be assigned to that period. All are not agreed on this point, but those who are opposed to this view would bring down the period several centuries later to the period of another Gajabahu mentioned in the same Mahavamsa. Mr. Logan in his 'Malabar District Manual' states several important points indicating the Jaina influence over the people of Malabar coast before the introduction of Hinduism. Since we are not directly concerned in the chronology, we may leave that topic to the students of history. In our opinion the view associating this work with the earlier Gajabahu of the 2nd century is not altogether improbable. But we want to emphasise one important fact. Throughout the work we find doctrines relating to Ahimsa expounded and emphasised; and in some places we have reference to the form of temple worhip described according to this doctrine. About this time worship with the flowers was prevalent throughout the Tamil land. This is referred to as "Pooppali" that is, Bali with flowers. The term 'Bali' refers to such sacrificial offering and 'Pooppali' is interpreted by the commentators as worship of God with flowers. Contd.

### **FUTURE OF JAINISM**

BY

Dr. N. S. Junankar, Ph D.

From the numerous Jain Conferences I have attended since my return and the private conversations I had with prominent personalities, I am constrained to conclude that most of us are singularly blind to the gravity of the situation we find ourselves in, and that few of us have attempted to appreciate the importance of the titanic forces operating in the modern world. Oblivious of the fate that is in store for lainism and studiously unmindful of the motive forces in the modern society, we have been pursuing time-honoured policies. which have to-day little or no bearing on the stark realities of our life. Every one who has the welfare of the lain community at heart must surely be alarmed over the startling decline of lainism over the last few centuries. And it is not difficult to prophesy that, if no drastic measures are adopted in good time, Jainism will meet with the same fate as Budhism in its land of birth. With this capital difference, however, that while Budhism, although expelled from its native soil, has made conquests abroad, Jainism if it dies of inanition in this country will have no followers to deliver its message. Surely, we must hasten to consider this phenomenon of our decline. Why has Jainism ceased to be a vital force in the national life?

Historical retrospect—A brief historical retrospect will furnish the answer to this question. In the hands of Mahavir Jainism was not a collection of petrid dogmas but a dynamic movement. It owed its vitality to its protestant character, it flourished because it represented the outraged conscience of humanity against the tyranny of priestcraft and sacerdotalism. It challenged the divine authority of the Vedas and the infallibility of the priests who were the custodians of the divine word; it protested against the tyrany of an all powerful God over human lives; it denounced the cult of ritual and

sacrifice as destructive of all morals and moral responsibility; its whole teaching represented a democratic and egalitarian urges in the priest-ridden society, albeit in the realm of spirituality. In all its speculations it emphasised the necessity of rationality and scientific approach. In the intellectual fermentation that had been brewing for some time, Mahavir and Buddha focussed the deep stirrings of oppressed humanity. No wonder that Jainism and Buddhism spread like wild fire, and their revolutionery teachings caught the imagination of the people. Hinduism was unable to resist the impect of these two dynamic movements, and steadily declined until it put its house in order. The reformed Hinduism had assimilated the essential contribution of Jainism and Buddhism, and thus removed their whole raison d'etre.

The 'êlan vital' of Jainism in its early stages was supplied by its relevance to the specific needs of the age. The abuses and evils it counteracted were real abuses and evils, and consequently its victories were real victories. The early vitality of the doctrine of non-violence was due to the presence of a sacrificial cult, which involved violence to animals. But when the sacrificial cult had disappeared and new forms of violence had risen in society, the older forms of the doctrine were clearly out-of-date. As the tyranny of priestcraft declined, the protest of reason also lost much of its meaning. Thanks to the efforts of Jain and Buddhist preachers, the moral responsibility of the individual was established on a more sensible foundation. The vision of the grand destiny and dignity of man had been incorporated in the framework of society. While the victories of Mahavir were solid and genuine, his followers contented themselves with sham triumphs. They invented - or perhaps developed-a dialectical method to disarm their opponents in intellectual disputations. But these very controversies had become so unreal.—And mere intellectual victories are no substitues for triumphs in the real world. Progressively the Jain doctrines were divorced from the practical realities of life, and to that extent became absolutely sterile. The ever changing society made new demands upon the ingenuity of man, and the followers of Mahavir proved unequal to the task which the prophet had assigned them. The disciples of

Mahavir, not having the will to conquer, sought to escape from the world of actuality into a world of fantasy and make-believe. They devoted their talents to the deification of Mahavir-a thing which the prophet himself would have disliked - and used their powers of imagination to conjure up pictures of heaven and hell, and the mysteries of the past and future life. The doctrine of Karma led to a sort of rigid moral determinism, leaving little or no room for individual effort, enterprise and initiative. In addition, there was always that beneful accent on the world beyond and salvation hereafter. Bound up with this emphasis was the general notion that existence is an unmitigated evil and that the whole moral effort must lead to the dissociation of body from soul. People were ordained to seek redemption from all wordly attachments and concentrate upon the inward bliss that springs from the contemplation of the soul. New problems were pressing upon society. Foreigners had begun to pour into the country in search of wealth, and the economic conditions of the people were continuously deteriorating. But religious teachers had no solution for these burning problems. The inheritors of the past consolidated the older institutions and clung to ideas and ideals, which had lost their relevance to the changed circumstances. The whole ideological and social structure thus became petrified, and it has been decaying over the last many centuries.

Coming down to more recent times, we find the same state of affairs. The impact of the West and the rule of the British have thrown all our beliefs and institutions in a melting pot. The time-honoured structure of our society has been disintegrating. The old world is dying and the new world is yet powerless to be born. But our Jain brothers are still harking back to the days of Mahavir. We still revel in antiquity, and our amour propre is satisfied if we can unearth a relic of the past which proves Jainism to be the first religion of man. We are happy in the belief that ours is the best religion in the world and ourselves the best people inhabiting it We pretend to ourselves that the conclusions of our philosophical and moral speculations are final, and that they have been reached long before man had put on the thin veneer of civilisation. And

vet the whole doctrine of Syadvada is contrary to dogmaticism. We quote foreign and indigenous scholars who say good things about ourselves. With these testimonials and fossilised relics of the past we hope to deserve the title of Jains. Never before have conquerors behaved in this strain. The world we have conjured up for ourselves is far beyond the fantastic imagination of even Sir lames Barrie. Peter Pans can amuse but cannot conquer the hard core of reality. Intellectually as well as morally we are content with formulae, which have no bearing on the present situation. To take but one spectacular example, we have always prided ourselves on the doctrine of non-violence. But it has been left to Mahatma Gandhi, who incidentally is not a lain, to apply it to the national problem of freedom. We have, however, been keen on saving the animal world from the ravages of man. We would protect insects and animals rather than men and women and children. Our conscience is outraged by an abattoir, but the violence and oppression embedded in our social structure leave us entirely cold. We prefer idolatry to idealatry: miracles to individual moral effort; faith and superstition to reason and knowledge. This divorce of philosophy and religion from life and environment has produced moral and intellectual preversity. Intellectual and moral values are sacrificed at the altar of dogmaticism and conventional morality. But that sacrifice is at the cost of the community. Whether Jainism can survive the present process of disintegration or not, will depend upon the answer it can give to the burning problems of the day. Have we Jains any distinctive contribution to make towards the national problem of our freedom? Can we help in any way to remove the cruelty, injustice and oppression deeply embedded in our social structure? Can we provide an effective ideology, which will inspire men to end the malaise of our society and put it on a juster and more reasonable basis? On the answer to these queries will depend the future of lainism. It will be a vital force only in proportion to its contribution to the solution of these problems.

But still more fundamental is the attack on religion as an institution. In spite of the long sway religion has held over people's minds is the world a better place to live in? Have we run over social relationships in accordance with the demands of religion? If not, has not religion failed in its purpose? It will not do merely to blame men for their innumerable failings, for precisely to remedy them civilising institutions are called into being. If they cannot perform their avowed function must we not scrap them altogether and find better ones to introduce sanity and justice in our social structure? These are the doubts and misgivings in the minds of millions to-day. There is apathy and indifference towards religious matters. Youth is frankly sceptical about their validity or utility. There is also a suspicion, not altogether unjustified, that religion is the last resort of all reactionaries and obscurantists. It protects the ramparts of tradition and tends to preserve and perpetuate the statusquo. It is regarded as the opium of mankind. If religion sanctifies the present structure of society with its economic and cultural injustices, how can it command the allegiance of the common man? In the midst of dirt, disease and poverty, it is little comfort that all existence is evil and there is better luck in store for their victims in after life. No one to-day is prepared to accept his present unhappy lot as the inevitable outcome of his past karmas. Society and social relationships are man-made, and can be altered if they do not subserve the needs of the vast masses of the community. Salvation beyond will never be an adequate substitute for salvation here and now, which we can know and feel and enjoy.

Challenge of Science to religion.—This is particularly so because science has brought plenty within the reach of all. Whatever the ultimate mystry of life and death be, science has proved that suffering is not inevitable, poverty unnecessary and squalor and unhappiness uncalled for. Few of us would believe that there is a peculiar moral quality in suffering. If life can be ridden of its ailments, it will not be the more immoral for that; it will be a welcome riddance. In any case the suffering humanity will not accept the humilies of priests and prophets as remedies for their grievances. In spite of them science has come to stay and will be invoked to relieve the suffering of the people.

Besides the contribution science can make to the happiness of mankind, it is a profound dissolvent of all religious beliefs. spite of the so-called revulsion against a purely scientific approach and the apparent rapproachement between science and religion, the scientific ideal is fundamentally opposed to the ideal of all religions. The distinctive feature of all scientific enquiry is the search for natural causes of all facts of experience and observation. Science is always striving to find out the missing links in its chain of natural causes, and is not prepared to invoke the miracle or supra-natural agency. Nature is a network of inter-related events, and each can be explained by reference to some other known event in Nature. The whole tendency of scientific enquiry is against dogmaticism. fresh knowledge is added, scientists are prepared to revise their conclusions. There is no finality about them, and knowledge itself is continuously making new conquests. Science prefers the thrill and joy of new discoveries and inventions to the placid complacency of omniscience. Further, it refuses to recognise any limits to its efforts. What is unknown to day may yield its secret in future. It is pragmatic in its method and sceptical in its conclusions. based on reason and observation as opposed to faith and mystical Its conclusions can be tested and verified. To religion and its distinctive experiences no such tests are obviously applicable. Besides, the effort of science is to enrich human life and culture here and now in measurable terms; the ideal of religion is to enrich the abstract soul and lead it to its destiny of salvation beyond. Science has further shattered the vanity of man. Man in no longer the centre of the universe, and the planet we inhabit is but a tiny part of the cosmos. It owes its existence to the vagaries of the cosmos. Slightest disturbance in the universe may sweep it into oblivion. A tremour in the earth may submerge it, floods may wash it away; a meteor from the stellar universe may strike it and burn it to ashes: it had many lucky escapes in its historical existence. The earth itself is a smouldering meteor or slice of the burning stars dropped down from heaven. When it cooled off, life appeared at a comparatively late stage. Like the earth, life itself is a pure accident. One has merely to look over the conditions which make life possible.

Life can flourish only under certain temperature and atmosphere. It is only within a narrow range of temperature that life can exist. It was impossible when the earth was burning molten lava; it may become extinct if the sun cools off beyond a certain degree. Biology tells us that inanimate creation preceded the animate. Life appears as a sort of emergent evolute of the material changes in the earthly If all these observations are true, nothing remains of the soul and the immanent or transcendent God Nature seems to be such a weird phenomenon as to preclude the operation of the divine agency. One could hardly assert that it is meant to subserve the ends of man. The grand destiny of man as the arbiter of the universe is thus shattered to shreds. While science unfolds a very unpleasant vista, we need not be pessimistic for that. We must make the best use of life while it lasts. One thing is, however. certain that the achievements of science cannot be ignored. They are bound to be destructive of faith and mysticism. No sanctimanious heritage of our past will be preserved or accepted because it is hallowed by tradition and blessed by prophets and priests. Nothing that cannot satisfy reason will stand What answer can religion give to the challenge of Science? One can see the writings on the wall. Religion as an institution has failed in its mission, and will not survive the onslaught of reason and science, atheists and reformers. But it may live as a custodian of individual conscience. It cannot be preserved by its temples of worship or its ritual and sacred paraphernalia. It will not be saved by its prospect of bliss and happiness in after life. It may be saved if it contributes to the building up of the Kingdom of God on this earth. That is the supreme task before all lovers of religion. Will its votaries rise to their task? That will determine the future of religion. If they still wobble in faith and mysticism and allow religion to be an instrument of preserving the statusquo, religion will be no more.

Present day need.—In view of these disintegrating factors, I would like to urge upon the conference to undertake a critical examination of all our religious beliefs and philosophical conclusions. Whatever is out-of-date or cannot stand the test of reason must be scrapped.

Further, we must address ourselves to the task of harmonising religion with science. It is idle at this stage to pretend to ourselves that the conquests man has made in the realm of knowledge and nature during the last three hundred years were made by the ancients. Let us recognise that we are always advancing knowledge, and our generation must contribute its rightful quota. Secondly, all our scholars and thinkers must labour to evolve an ideology that will meet the demands of our age. We must restate the whole moral code in the light of modern circumstances, and clothe the timehonoured formulae with new blood and flesh. Thirdly, we must create and develop a new conscience which will respond to the noble urges of man to-day. We must scrap our moral perversions, and concentrate primarily on human values Humanistic values are the paramount need of the hour. Fourthly, we must determine what specific contribution we can make to the national and social regeneration of our people. In order to discharge these functions efficiently, we must call a halt to all doctrinal controversies between different sects, and declare a truce over all disputes of temples and idols. We must discourage the vast army of our saints from spiritual experiments and call upon it to become the healers of mankind and missionaries in causes millions are fighting for. Outworn gospel truth must be abandoned in favour of new ideas and ideals. If there is a major war or a gigantic social convulsion, all the ideas and ideals dear to our saints and prophets will die with them. To meet an emergency we must devise emergency measures. Conscription of laymen and saints for bringing in a millenium on this earth is the supreme task. In order to facilitate these tasks we must pool our resources to found a lain University, which will be a. radiating centre of these trends of thought and social regeneration Its avowed purpose will be to train a new kind of intellectual and a crusader in the cause of humanity. It will produce true Jains, conquerors of ignorance and superstition, of dirt, disease and poverty. liberators of mankind from its injustices and maladies. It will be the training ground for fighting war and violence in all their forms and shapes, and a vanguard in the struggle to build up a better society and healtheir outlook on life and its problems. Jainism will be roused from its stupour and awakened to its sacred mission. We shall conquer the hearts of men, and that is the only way to spread Jainism. No sacrifice will be too great to achieve the destiny. Mahavir has placed before us. We went to create a society of Mahavirs the creators and organiser of peace and justice, democracy and equality in matters profoundly religious and worldly. A Jain university will be the beacon of national and social regeneration. It will dedicate temples not to deities but to men.

Side by side with this essay in this creative and dynamic higher education, there must be a systematic plan to liquidate illiteracy within a reasonable period and provide higher and technical education to all deserving students. Universalisation of culture is the sine-qua-non of its preservation. So long as it is the monopoly of the privileged minority it is bound to be moribund. At present efforts are being made to provide facilities for education. But they are neither co-ordinated nor in proportion to the needs of the community. I think the problem of education should be dealt with on a broad national basis. I would suggest that all the existing funds and trusts should be consolidated to finance all educational tacilities. Secondly, as the present funds are hardly adequate for the needs of our community, it is absolutely necessary to augment our resources. One of the easiest way I can think of is that all the assets of temples and religious institutions should be utilised for education. No better use could be found for divine offerings. The spread of knowledge and enlightenment is certainly one of the noblest functions of all right-minded people.

Next to education in importance is the provision of medical facilities. Before we repair and preserve the dilapidated temples and crubmling monuments, let us build up the shrines of man. Life is the most sacred thing in the world, and its preservation and enrichment should have priority in the distribution of resources. Earlier I have made it clear that in the present stage of our evolution no one is prepared to see virtue in suffering. There is no special reason why the path of virtue should be strewn with corpses. Virtue combined with: happiness should be the ideal of society. The conference should investigate

the medical needs of the community and make haste to provide for them. We pride ourselves on non-violence and universal life. Let these twin principles be applied to these specific problems. Every life saved will be a fresh conquest. Side by side with the medical relief, problems of malnutrition should receive careful consideration. Deficiencies in diet are recognised as causes of ill-health and many diseases. We need a vigorous and healthy people Diseased body cannot house healthy mind. There also I must urge the necessity of coordinated action. Questions of housing and sanitary conditions should also be taken up.

Over and above these problems is the shadow of unemployment. Time has come when no half-measures will meet the requirements. Innocent men and women are prepared to work but cannot get any work for no fault of theirs. It is the duty of society to find work for the needy or supply the needs of the victims of unemployment. We must first collect statistics of the unemployed, and find ways and means to alleviate their sufferings. I do not pretend to be an economist, but I would suggest a body of economic experts should take this matter up immediately. Possibilities of new business and industries financed by the big capitalists should be explored. Cooperative credit should be supplied. And the liquidation of indebtedness should be undertaken.

To finance the social amelioration programme the question of imposing a graduated Jain income-tax should be seriously considered. We have preached from the pulpit and platform that it is a special privilege to be born a Jain. Let us also pay for that privilege. We have also in our moral code a provision to limit our wordly possessions (Parigraha parimana). I believe that every true Jain should accept that vow and act upon it. We proclaim that the attachment to flesh and its passions is the source of all sin and evil. Why not mitigate that sin right from now. I think time has come when it is not enough to be born a Jain; one must become that. I do want to urge, upon the with all the emphasis at my command, the necessity to levy the income-tax. No reform is possible without some redistribution f

wealth; it will remove the edge off the acertities and rigours of the present inequality. Sanctions to enforce the tax must be developed. So far we have used the weapons of social ostracism and boycott to enforce caste restrictions. Why not apply these sanctions to these beneficent proposals? Besides we can also exploit the social sanctions of approbation and censure to bring the defaulters to book. We can also deprive them of fame, position and honour in our gatherings which have fallen to their lot far too easily and without any material contribution to the welfare of the community. Leadership will be the badge of sacrifice and not of self-aggrandisement.

Last but not least, we must also concert measures to remove the anamolies in our social structure. The distinctions of caste, creed or colour cannot have any place in any genuine Jain creed. But unfortunately we have succumbed to the vitiating social atmosphere around us. We never believed in the Varnāshrama-dharma: we never had any problem of untouchability. But we have accepted these social taboos and discriminations. Our society is hidebound with restrictions of caste and diet. We must abolish them all, and evolve a hemogenous and egalitarian society. There must be fullest freedom for inter-marriage and inter-dining Similarly, we must revise our ideas of sanctity about sex and sexual relations. Let us place sex in its rightful position. It is a biological necessity, and public health and social welfare alone should regulate sex affairs. We must also remove the present obsession with sex. Character has become nine tenths of sex, and one-tenth is taken up by conformity to conventional platitudes largely in the realm of diet, drink and dress. Consequently we have lost sight of the real elements that coustitute character; we have also become unbalanced in our appreciation of things and persons. A puritan who renounces sex and recreations of life is not necessarily more moral than one who has them in moderation. Virtue after all lies in the golden means, and extremes either way are undesirable. The old ideal of denying legitimate satisfaction to human instincts and passions is obviously impossible of achievement. The only thing that we can hope to do is to

regulate and sublimate them Further more, suppression of sex is suicidal for the human race. Celibacy is clearly out of the question. Nothing that will extinguish human stock can be regarded as either moral or normal. Self-preservation is the law of nature, and no moral code will ever defy it. Besides morality to be effective must not put undue strain on the powerful instincts and passions.

JAINA CRITIQUE OF THE SAMKHYA AND THE MIMĀMSA THEORIES OF THE SELF IN RELATION TO KNOW-LEDGE.

BY

Hari Mohan Bhattacharyya Prof. of Philosophy, Asutosh College; Lecturer, Calcutta University.

The Samkhva postulates the Purusa as the transcendental principle of Intelligence to which the conscious modifications of the psychical centre, namely, perceptions and ideas, feelings of pleasure, pain and infutuation, volitions and strivings, never cling and are thus entirely foreign. In its own entrinsic nature the purusa of the Samkhvist is an eternal static principle of supernal consciousness remaining wrapt up in its transcendental luminosity, suffering no modification and therefore not entering into the constitution of ordinary psychical processes. What happens in the ordinary psychical processes is that as a result of the evolution of Prakriti. the cosmic material principle, started, however, by the glance of the transcendental purusa, there occurs in the individuated intellect (citta) an adhyavasāya or cognition which marks a sparkling of the Sattvaguna the illumining real preceded by the subjugation of the Tamas or the darkening real, which along with Sattva and Rajas, or the actuating real, make up the constitution of everything in the universe. The Citta or Buddhi Sattva, however, is unconscious by origin. originating, as it does, from Prakriti, and hence its quality or modification, namely adhyavas tya or cognition is necessarily unconscious When we ordinarily state that our adhyavasaya or cognition cognises an object it is not the self that is the subject of the cognition, but it is rather the unconscious buddhi and its modification, adhuavasāna that appears to cognise the object; and this apparent cognition on the part of the unconscious buddhi is, as the samkhya says, due to a false attribution (aropa) of the cognitive activity to the trancendental self which in essence is devoid of all attributes. And this attribution is due to the assumption that the Purusa, the illumining principle, gets reflected on the buddhi according to Vacaspatimisra, or that there takes place a reciprocal reflection of the Puruşa on the buddhi and of the buddhi on the Puruşa as according to Vijnānabhikṣu. And what has been stated here in connection with the occurrence of cognition applies mutatis mutandis to the occurrence of the other conscious states like pleasure, pain, infatuation and the rest <sup>1</sup> If follows than that in the production of the knowledge or cognitive—situation, the punsa or the conscious principle has no role to play; nor is cognition by any means a conscious function seeing that the buddhi, intrinsically unconscious as an evolute of Prakriti, runs the whole show.

### 1. Examination of the Sankhya Position.

The Jaina however, here emphatically warns us that the Samkhvist is entirely mistaken in his view of the self in relation to knowledge. He argues that the sainkhyist admission of the self as a reality, unlike the Buddhist reduction of the self to momentary psychoses, is quite in point, but that what is wrong with him is his conception of the self as a static and unmodifying (aparināmi) eternal principle which does not enter into the constitution of knowledge, but which merely looks on it from a distance as it arises, as a modification of an unconscious principle. This virtual separation between the self and knowledge (buddhi) entails an actual stultification of each of tham. For the Jaina points out, and rightly, that the self as a real, like every other real, realises its own nature in and through its modifications, its cognitions, emotions and conations; and the cognitions and the rest have their significance only as modifications of the self. The static self without its conscious modification and mere modifications apart from the conscious self, are both equally meaningless abstractions. Further it seems inconceivable, the Jaina thinks, how the buddhi of the Samkhyist in itself unconscious, can be made to do the duty of a conscious principle. Again supposing that the unconscious principle of Buddhi does the duty of a conscious principle the postulation of the self as a conscious principle becomes a gratuitous assumption. And finally the self of the samkhyist being an unevolving (aparinami) and eternal (nitya) principle cannot satisfy

<sup>1.</sup> Tattva Kaumudi on Sainkhya Karika. 5.

the requirements of an  $arthakry\bar{a}k\bar{a}ri$ , of a something exerting causal efficiency, and as such cannot be regarded as a sat or real. For the Jaina has demostrated that the reality of a real is constituted by its causal efficiency. The result will be that it would be impossible to demonstrate the reality of the self which is contrary to the very Samkhya position itself  $^1$ 

### 2. Examination of the Mimamsaka Position.

The Mimamsaka is also another of those eternalists who maintain the unchangeable and immutable charater of the self. whose essence consciousness (nilyacailanyasvarupa). Though the conscious essence of the self remains identical, yet it is allowed to undergo changes of states (avasthas) such as cognition, pleasure pain and the rest, and becomes the agent kartā) and the enjoyer (bhoktā) of the results of its agency. The attribution of agency and enjoyment of the results of its deeds to the self indeed sounds like an anomaly though it seems to fit well with the general mimamsist standpoint which is an apotheosis of actions. This a vulnerable point in the mimamsa system where the advaitist attacks it and points out that if the self is to be regarded as an immutable conscious reality in so far as its essence is concerned, we must think twice before we can attribute agency and enjoyment (Kartriva and bhoktriva) which involves change and difference to the same self which is essentially identical with itself without admitting any change or difference. It remains to be seen however, if the advaitist has really solved the problem of changes and differences of function in the life of the undifferenced unity of the self by his supposition of adjuncts (upādhis) and of the Brtis or so called modifications as a matter of mere convention (upacāra) and practical necessity (vyavahāra). To return to the point of the mimawsist, the mimsist has striven to emphasie the unchangeable character of the conscious reality of the self by having recourse to his famous comparison of the self to the body of a snake which according to him remains identically the same in the changes of its states, sometimes, forming a circle and at other times sbretching itself into a straight line (kundalavastha and ariavavastha).2 In formulation of his doctrine of the immutability of the

Prameya Kamala marhauda. pp. 25—26 and Pramāna mimāmsa p. 49.

2. Vide the five Slokas quoted in Pramana mimansa p. 49.

self, the mimansist makes the Buddhist doctine of universal flux to be his principal target at which the volleys of his intellectual shots are aimed. As an advocate of the doctrine of Karma which demands for its origin, potency and fruition the abiding agency of of the self, he has pointed and not unjustifiably, to the difficulties attaching to the conception of self as a momentary conscious state or as an inconnented series of them, no one member of which has anything to do with the other, the most damaging of such difficulties according to him being  $Krtan\bar{\alpha}s$  or obliteration of all trace of action done, and  $akrt\bar{\alpha}bhy\bar{\alpha}gama$  or the enjoyment of the result of an action done by one momentary agent on the part of another such momentary agent who was never responsible for it 1.

A little reflection shows however, that the mimamsaka, in his polemic against the Buddhist, has been carried away by his own bias in favour of an unmitigated identity of the self. He seems to have been blinded to the opposite difficulty of separating the structural unity of the self from its functional diversity, although such separation is unwarranted from the viewpoint of a concrete self which consists, according to the Jaina, of its dynamic reality. The laina is an out spoken dynamist in his vew of a real conscious or unconscious, and cannot brook any shillyshallying in the conception of the factors of a reality which necessarily enter into its constitution. His conception of a real, as we have elsewhere sufficiently pointed out, is that it is always something permanent in the midst of its changes, a unity in diversity, a being in becoming. A concious reality is never divorced from its own conscious modifications and qualities in which lies its very life. Both structure and function make up the totality of the self or the conscious real. Perceptions and ideas, feelings and conations are of the self and in the self and are never to be regarded as out of vital relation with the immamental unity of the self. The self is never transcrident retaining aloofness from its own modifications, but is always immanent in them or cognition is not a mere unaccountable avastha or state of the self.

<sup>1.</sup> Vide Mimamsā Slokarārtika—Atmavada pp. 689-727.

knowledge but is the essence of the self. It is a parinama or self-differentiation of the self, it is the self knowing or cognising. A parināma or modification, issuing from the parināmi or the modifying, and yet not in essential relation with the parināmi, is as false an abstraction as the aparinami or immutable real without any parināma or modification.



### Another Jain inscription of V. S. 1176.

BY

#### Dasharatha Sharma

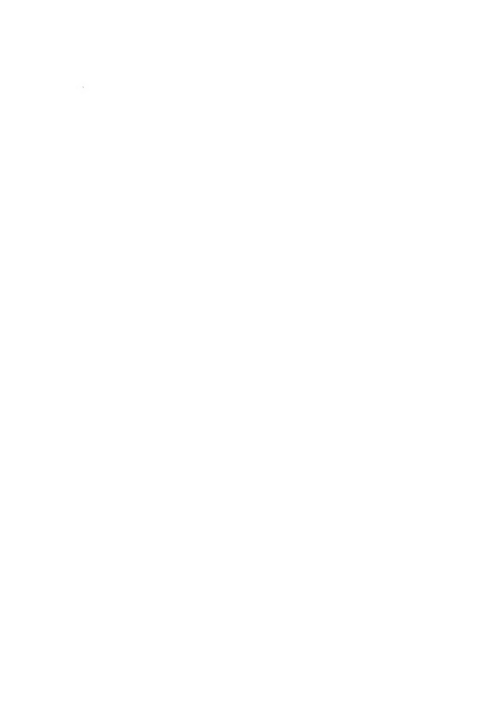
The inscription edited here for the first time is at present to be seen in the Chintāmaṇi temple, Bikaner. Curiously enough it belongs not merely to the same year but also to the same date as the Jāṇgalū inscription edited in the pages of the Antiquary, and seems to be the outcome of that very widespread movement of the consecration of vidhichaityas advocated so strongly at the time by many influential and highly learned āchāryas of the Kharatara gachha. The inscription is mentioned as set up at Ajayapura, which however seems to be merely another name for Jāṇgalukūpa, a town believed unanimously to have been founded by Ajayadevi, the Dahiyā queen of Pṛthvīrāja Chauhān, who, as already pointed out in my note on the Jāṇgalū inscription, is to be identified not with Pṛthvīrāja III, the last Chauhan ruler of Ajmer, but with Pṛthvīrāja I, the father of Ajayarāja.

The inscription contains seven lines and the language used is Sanskrit.

#### TEXT.

- १ ९० संवतु ११७६ मार्ग
- २ सिर वदि ६ पु गुरो (रौ) अ-
- ३ जयपुरे विधिकारि-
- ४ ते सामुदायिक प्रति-
- ५ ष्ठा ॥ रागसमुदायेन
- ६ श्रीमश्रवीरप्रतिमाका-
- ७ रिता॥ मंगलं भवतु॥

The inscription is on the parikara of an image of Mahavira. I am thankful to my friend Mr. Bhanwarlal Nahta for having brought it to my notice.



### The Jaina Chronology.

By Kamta Prasad Jain, M. R. A. S

Continued from Vol. IV No. III, page 92.

### **EVENTS OF THE ANCIENT HISTORICAL PERIOD**

| No. | Period & Date. | Events.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|-----|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 5   |                | Jarāsindhu, the King of Magadha to revenge the death of his sons, attacked the Yādavas and a great battle was fought; in which Prince Aṛṣṭa-Nemi also took an active part. Yādavas won the battle, but Jarāsindhu gathered a fresh force in the meanwhile and once again attacked the Yādavas. The elders of the Yādava-saṃgha considered it proper as to shift their Capital to Dwārikā in the extreme west coast of India. Consequently they colonised the whole of Kathiāwāda and Kṛaṣṇa ruled from Dwārikā. |
| 6   |                | Kṛaṣṇa went to Kundinapura and married Princess Rukamini, after fighting a successful battle with his opponents.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 7   | •••            | Prince Pradyumna and Bhānukumār a were born.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 8   | •••••          | The great allies of the Yadavas were the five Pānḍava brothers, who ruled at Hastinapura.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| No | Period & Date.          | Events.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|----|-------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 9  |                         | Arjun won the hand of Princess Draupadi<br>in an open Svayambara congregation, having<br>accomplished the feat o shooting down a<br>fish with his arrow.                                                                                                                                                                                                               |
| 10 |                         | The Pānḍavas suffered loss of kingdom having staked it on dice and went out on an exile of twelve years. They reached and remained at Dwārikā for sometime. Thereafter they went away towards South India and settled at Madura.                                                                                                                                       |
| 11 |                         | Jarāsindhu attacked the Yūdavas again and was killed in the battle.                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 12 |                         | Śri Krasna went out on a 'Digvijaya' and having accomplished it successfully, weighed up the heavy 'Koṭi-śilā' with his hands, in order to make known his strength and prowess. His imperial coronation was then performed.                                                                                                                                            |
| 13 | •••••                   | Prince Arṣṭa-Nemi was betrothed to Princes Rājamati, the daughter of King Ugrasena of Girinagara (Jūnāgarh). While going to Junāgarh in marriage procession with many a king and prince, Ariṣṭa-Nemi saw and took pity on the animals captured for preparing meat dishes and made them free. He set out to Mt. Girnār, having become disgusted with the ways of world. |
| 14 | Śrāvaņa Śukla<br>Şaşți. | Prince Arista-Nemi renounced the world and became a Digambara monk. When his consort Rājamati came to know of his renun-                                                                                                                                                                                                                                               |

| No. | Period & Date.                | Events.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-----|-------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 14  | Śrāvaņa şukla<br>Şaşţi.—Contd | ciation, she came to Mt. Girnār and entreated<br>him to take pity on her; but as she did not<br>succeed in her pursuading efforts, she herself<br>took to asceticism and gained heaven.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|     | Do.<br>Navami,                | Having observed a vow for two days after his renunciation, Ariṣṭa-Nemi took his first meal as a monk at the hands of king Varadatta, who was a chief of Dvārāvati.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 16  | Aśvina Krasna<br>Pratipada    | Tirthankara Arista-Nemi became an om-<br>niscient teacher and began to preach at<br>large.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 17  | ···                           | The city of Dwarika got burnt with its inhabitants in a conflagration, which was the pitiable result of the rage of Muni Dviyapāyana.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 18  | •••                           | Kraşna and Balrāma left for Madurā; but while encamping on their way at Kośāmba forest, Kraṣṇa was shot dead by the arrow of Jaratakumāra quite incidently. Balarāma, who was away in search of water at the time, got alarmed and wept on finding his brother dead. In the meanwhile Jaratkumār hastened to Madura, where were staying the Pānḍava brothers and imparted to them the fatal news of the death of Kṛaṣṇa. The Panḍavas came atonce near Baladeva and consoled him. Then they cremated the body of Kraṣṇa on the summit of the Mt. Śraṃgi and Baladeva taking the vow of Śramanahood sat there to perform austerities. Kraṣṇa became a future Tîrthankara of the Jainas. |

|                          | Events.                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|--------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                          | The Pandavas retired to Pallava country, where Tirthankara Arista Nemi was on a preaching tour and took to asceticism near him.                                                                                                                                                                                  |
| •••                      | Tirthankara Arista-Nemi came to Mt. Girnar with his samgha and delivered his last discourse from there.                                                                                                                                                                                                          |
| Aśāḍa Śukla<br>Sapatam¹. | Tirthankara Arişţa-Nemi attained Nirvāṇa from Mt. Girnār with king Samudravijaya and others. Indra performed the <i>Nirvāṇa-Kalyāṇaka</i> ceremony and marked the spot from where Ariṣṭa-Nemi was liberated with sacred signs and monuments.                                                                     |
| ····                     | Ganadhara Varadatta succeeded to look after and to take care of the Jaina Samgha.                                                                                                                                                                                                                                |
| •••                      | Yudhisṭara, Bhima and Arjun gained<br>liberation from Mt. Śatrunjaya.<br>[Refs. Harivaṃsapurāṇa, Sargas 43—63 and<br>Uttarapurāṇa, Parva 71].                                                                                                                                                                    |
|                          | Brahmadatta, the last <i>Chakrāvarti</i> monarch flourished at Kāmpilya.  [ Ref. Uttarapurāṇa, 72/287 ]'                                                                                                                                                                                                         |
|                          | Nāgakumāra, the <i>Kamadeva</i> appeared at Kanakapura in Magadha. [Ref. Nāgakumāracarit, Kāranja series].                                                                                                                                                                                                       |
|                          | Mahāmandalika King Ānandakumāra performed a special Pūjā of Śri Jinendra and got built the Vimānas of Sūrya, in which he installed the images of Jina and worshipped them. He was wrongly imitated by the people, who simply adored the sun and got its images made for their worship.  [Ref. Pārsvanāthacarit.] |
|                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |

### Review.

Smādhišataka of Pūjyapāda with the Sanskrit Commentary of Prabhācandra, edited with Marāthi translation by Raoji Nemachanda Shaha Esq., Pleader, Sholapur, Published by Sāntisāgara Digambara Jaina Sāsanamālā, Malagaon, Crown pp. 9—15—10—22—4—126, 2nd Ed 1938.

This is the 2nd edition of Samādhiśataka with Marāthi translation, the first ed. of which was brought forth by Mr. R. N. Shaha in 1911. Samādhiśataka is a valuable work on Jaina Adhyātma-Vāda, and it is composed by an authoritative Ācārya like Pūjyapāda. In this edition the text is accompanied by the Sanskrit commentary of Prabhācandra and the Marāthi rendering of the editor.

We do not understand why Mr. Shaha has retained the Introduction of the first edition, when it deserved to be cancelled in the light of the next two Introductions. On p. 6 he mentions a book called 'Digambara Darśana' which is plainly a mistake for 'Darśanasāra'; and we do not know on what authority Pañcādhyāyi (p. 7) is attributed to the authorship of Pūjyapāda.

Next follows a short but critical Introduction by that eminent orientalist Dr. P. L. Vaidya, the first volume of whose monumental edition of Puspadanta's Mahāpurāṇa is recently published in the Mānikachandra D. Jaina Granthamālā. He takes a review of all that is written about Pūjyapāda and adds relevent remarks on the life, date and works of Pūjyapāda. Dr. Vaidya is inclined to accept the view that Pūjyapāda flourished in the 5th century A. D. He discusses the two titles 'Samādhisataka' and 'Samādhitautra,' and comes to the conclusion that the former should be the genuine name of the work. Turning to the text-problem, he holds that verses Nos. 2, 3, 103 and 104 are possibly later interpolations, and even No. 105 may be stamped as a Prakṣipta verse. After giving a short outline of the contents, he puts forth a valuable comparative study of Samādhisataka and Gauḍapādiya-kāriwā Dr. Vaidya remarks that Pūjyapāda's discussion about Ātmasvarūpa is extremely beautiful, rarely seen elsewhere.

Then follows another Introduction by Mr. Shaha. Besides the verses of different authors about Pūjyapāda, it does not add anything new to what has already preceded. Some of the arguments are sentimentally brandished without adding any new facts. After that comes a biographical sketch of Mr. Shaha in Marāṭhī extending over 22 pages.

Mr. Shaha, it appears, has taken much trouble to bring out this book. Remembering the greatness of Sāmādhisataka, we must say that printing, typography etc. have given a slip-shod appearance to this volume. However, the book will be welcomed by all Marāthi readers. We expect that Mr. Shaha should give us some more of his Marāthi renderings of standard Saiskrit works.

A. N. UPADHYE,

### "INDIAN CULTURE."

### (JOURNAL OF THE INDIAN RESEARCH INSTITUTE)

A high class research quarterly in English on Indology, conducted. under the distinguished editorship of Drs. D. R. Bhandirkar, B. M. Barua, B. C. Law, with a strong Advisory Committee, consisting of such eminent orientalists as Sir, Brajendra Nath Seal, Sir D. B Jayatilaka, Drs. S. N. Das Gupta, Laksman Sarup, Radhakumud Mukerjee P. K. Acharya, MMs. Kuppuswami Sastri, Gananath Sen, and others, each of whom represents a particular section of Indian Culture.

It deals with all the branches of Indian Culture-Vedas, Philosophy, Buddhism, Jainism, Zoroastrianism, Ancient Indian Politics and Sociology, Indian Positive Sciences, History, Archaeology, Dravidian Culture, etc. Among the contributors are the best orientalists of India and foreign lands including Drs. Sir B. N. Seal, Sir, A. B. Keith, Drs. Winternitz, Otto Schrader, Otto Stein, R. C. Mazumdar, P. K. Acharya, etc.

Indispensable for every lover of Indology. A most attractive get up and printing. Each issue contains about 200 pages. Price very moderately fixed Rs. 6 or Sh. 10 per annum (including postage)

Among the other publications of the Institute, which aims at wide propagation of Ancient Indian Culture and Wisdom by publication of the best products of Ancient Literature under various Series-Vedic, Buddhistic, Jain, etc., are:—

- An encyclopaedic edition of the Rigveda with texts, commentaries and translations with elaborate research note in English, Bengali and Hindi,
- (2) Gaya and Buddha Gaya, 2 Vols. Rs. 12.
- (3) Barhut, 3 Vols. Rs. 18.
- (4) Upavana Vinoda (a Sanskrit treatise on Arbori Horticulture), etc., etc., Rs. 2-8.
- (5) Vangiya Mahakosa (each part), As. 8.
- (6) Books of the Buddhistic Series.

For further particulars, please apply to:

The Hony. General Secretary,
The Indian Research Institute.
170 Maniktala Street.
Calcutta, (India).

### RULES.

- 1. The 'Jaina Antiquary' is an Anglo quarterly, which is issued annually in four parts, i.e, in June, September, December and March.
  - 2. The inland subscription is Rs. 4 (including 'Jain Siddhanta Bhaskara') and foreign subscription is 6 shillings (including postage) per annum, payable in advance. Specimen copy will be sent on receipt of Rs. 1-4-0.
  - 3. Only the literary and other descent advertisements will be accepted for publication. The rates of charges may be ascertained on application to

THE MANAGER,

# The "Jaina Antiquary" Jaina Siddhanta Bhavan, Arrah (India).

to whom all remittances should be made.

- 4. Any change of address should also be intimated to him promptly.
- 5. In case of non-receipt of the journal within a fortnight from the approximate date of publication, the office should be informed at-once.
- 6. The journal deals with topics relating to Jaina history, geography, art, archæology, iconography, epigraphy, numismatics, religion, literature, philosophy, ethnology, folklore, etc., from the earliest times to the modern period.
  - 7. Contributors are requested to send articles, notes, etc., type-written, and addressed to,

### K. P. JAIN, Esq. M. R. A. S.,

EDITOR, "JAINA ANTIQUARY"

Aliganj, Dist. Etah (India).

- 3. The Editors reserve to themselves the right of accepting cr rejecting the whole or portions of the articles, notes, etc.
- 9. The rejected contributions are not returned to senders if postage is not paid.
- 10. Two copies of every publication meant for review should be sent to the office of the journal at Arrah (India).
- 11. The following are the editors of the journal, who work honorarily simply with a view to foster and promote the cause of Jainology:—

DR. B. A SALE TORE M. A., Ph. D. PROF. HIRALAL JAIN, M.A., L.L.B. PROF. A. N. UPADHYE, M.A.

B. KAMTA PRASAD JÁIN, M.R.A.S.

Pt. K. BHUJABALI SHASTRI, VIDYABHUSANA.

### जैन-सिद्धान्त-भवन आरा की प्रकाशित पुस्तकें

| (१)         | मुनिसुन्नतकाच्य (चरित्र    | त्र) सं  | स्कृत और भाषा-टी       | का-सहित        | •••     | રા)        |
|-------------|----------------------------|----------|------------------------|----------------|---------|------------|
|             |                            |          |                        | (मृ० कम        | कर दिय  | ा गया है)  |
| (२)         | ज्ञानप्रदीपिका तथा स       | ामुद्रिव | ह-शास्त्र भाषा-टीका-   | सहित           | •••     | <b>t</b> ) |
| (३)         | प्रतिमा-लेख-संप्रह         |          | •••                    | •••            | •••     | 11)        |
| (8)         | जैन-सिद्धान्त-मास्कर,      | १म व     | माग की १म, २य त        | था ३य किरऐों   | •••     | २।)        |
| (५)         | 29                         | २य र     | भाग                    |                | •••     | ૪)         |
| (ξ)         | ,,                         | ३य       | ,,                     |                | •••     | ત્ર)       |
| <b>(</b> v) | <b>73</b>                  | જર્થ     | "                      |                | •••     | ૪)         |
| (८)         | **                         | ४म       | "                      |                | •••     | ૪)         |
| (૬)         | मवन के <b>संगृ</b> हीत संस | कृत, प्र | गहत, हिन्दी प्रन्थों व | की पुरानी सूची | • • • • | 11)        |
|             |                            |          |                        | (              | यह ऋर्ध | मूल्य है)  |
| (१०)        | भवन की संगृहित अं          | में जी ! | पुस्तकों की नयी सूच    | वी             | •••     | 111)       |
|             |                            |          |                        |                |         |            |

प्राप्ति-स्थान— जैन-सिद्धान्त-भवन, आरा ( विहार )

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

भाग ६

किरण २

### THE JAINA ANTIQUARY

VOL. V.

No. II

#### Edited by

Dr. B. A. Saletore. M. A., Ph. D. Prof. Hiralal Jain, M. A., LL. B. Prof. A. N. Upadhye, M. A. B. Kamta Prasad Jain, M. R. A. S. Pt. K. Bhujabali Shastri, Vidyabhushana.

THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY

(JAINA SIDDHANTA BHAVANA)

ARRAH, BIHAR, INDIA.

SEPTEMBER, 1939.

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर के नियम।

- १ 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' हिन्दी त्रैमासिक पत्र है, जो वर्ष में जून, सितम्बर, दिसम्बर श्रीर मार्च में चार मार्गो में प्रकाशित होता है।
- २ 'जैन-एन्टीक्वेरी' के साथ इसका वार्षिक मूल्य देशके लिये ४) रुपये ख्रौर विदेश के लिये डाक-च्यय लेकर ४॥) है, जो पेशगी लिया जाता है। १।) पहले भेज कर ही नमूने की कापी मंगाने में सुविधा होगी।
- ३ केवल साहित्यसंबन्धो या श्रन्य भद्र विज्ञापन ही प्रकाशनार्थ स्वीकृत होंगे। मैनेजर, 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' श्रारा के। पत्र भेजकर दर का ठीक पता लगा सकते हैं: मनीश्रार्डर के रुपये भी उन्हीं के पास भेजने होंगे।
- ४ पते में हेर-फेर की सूचना भी तुरन्त उन्हीं की देनी चाहिये।
- प्रकाशित होने की तारीख से दो सप्ताह के भीतर यदि 'भास्कर' नहीं प्राप्त हो. तो
   इसकी सूचना जल्द त्र्याफिस का देनी चाहिये।
- ६ इस पत्र में श्रायन्त प्राचीनकाल से लेकर श्राधुनिक काल तक के जैन इतिहास. भूगोल शिल्प, पुरातत्त्व, मूर्ति-विज्ञान, शिला-लेख, मुद्रा-विज्ञान, धम्मे, साहित्य दर्शन. प्रभृति से संबंध रखने वाले विषयों का ही समावेश रहेगा।
- लेख, टिप्पणी, समालोचना—यह सभी मुन्दर श्रीर स्पष्ट लिपि में लिखकर सम्पादक.
   'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' श्रारा के पते से श्राने चाहिये। परिवर्त्तन के पत्र भी इसी पते से श्राने चाहिये।
- ८ किसी लेख, टिप्पर्गा ख्रादि को पूर्णतः अथवा श्रंशतः भ्वीकृत श्रथवा श्रम्बीकृत करने का ख्रधिकार सम्पादकमण्डल को होगा।
- ९ अस्त्रीकृत लेख लेखकों के पास विना डाक-व्यय भेजे नहीं लौटाये जाते।
- १० समालोचनार्थ प्रत्येक पुस्तक की दो प्रतियाँ 'भास्कर' स्राफिस, स्रारा के पर्त से भेजनी चाहिये।
- ११ इस पत्र के सम्पादक निम्न-लिखित सज्जन हैं जो ऋवैननिक रूप से केवल जैन-धर्म के उन्नति ऋौर उत्थान के ऋभिप्राय से कार्य्य करते हैं :---

प्रोफेसर हीरालाल, एस.ए., एत.एत.बी. प्रोफेसर ए.एन. उपाध्ये, एम. ए. बाबू कामता प्रसाद, एम.त्र्यार.ए.एस. परिडत के. भुजवती शास्त्रो, विद्याभूपण

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

### जैन-पुरातत्त्व-सम्बन्धी त्रैमासिक पत्र

भाग ६

माद्रपद

किरण २

#### सम्पाद्क

श्रोफेसर हीरालाल, एम. ए., एल.एल. बी. श्रोफेसुर ए० एन० उपाध्ये. एम.ए. बाबू कामता प्रमाद. एम. घार. ए. एस. पं० के० भुजवली शास्त्री, विद्याभूषणा.

----

जैन-सिद्धान्त-भवन श्रारा-द्वारा प्रकाशित

मारत में ४)

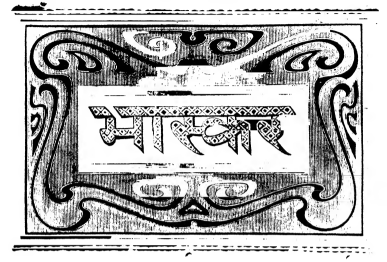
विदेश में ४॥)

एक प्रति का १।)

# विषय-सूची हिन्दी-विभाग—

|    |                                                                                               | 58  |
|----|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 8  | भारतवर्ष के पतन का मुख्य कारण—[ श्रीयुत कामता प्रसाद जैन, एम०ऋार०ए०एस                         | હ્  |
| ₹  | क्या वादीभसिंह त्र्यकलंकदेव के समकालीन हैं ?—[ श्रोयुत पं० के० मुजबली शास्त्री,               |     |
|    | विद्याभूषण                                                                                    | ৩८  |
| 3  | त्रपभ्रंश साहित्य त्रीर जैनी !—[ साहित्य-भ्रमर                                                | 66  |
| 8  | त्र्याचार्य नेमि वन्द्र ऋाँर ज्योतिप-शास्त्र—[ श्रीयुत पं नेमिचन्द्र जैन, न्याय-ज्योतिप-तीर्थ | ५३  |
| 4  | दाक्तिगात्य जैनधम —[ श्रीयुत स्व० त्रार० ताताचार्य, एम०ए०, एल० टी० 💎                          | १०२ |
| ६  | कोपरा—कोप्पल—[ श्रीयुत पं० के० भुजवर्ता शास्त्री, विद्याभूपरा                                 | ११० |
| s  | श्राचार्य वादिराज श्रौर उनकी रचनाएँ — [श्रीयुत पं॰ परमानन्द जैन, शा <b>र्का</b> · · ·         | ११३ |
| 1  | विविध विषय—(१) नयविवरण् के सम्बन्ध में—[श्रीयुत कैलाशचन्द्र शास्त्री 💎                        | १२३ |
|    | (२) हिन्दी के दो हरिबंश पुराग् । श्रीयुन कामता प्रसाद जैन \cdots                              | १२४ |
|    | (३) शहर मुड़ासा कहाँ था ? 🛾 (श्रीयृत कामना प्रसाद जैन                                         | १२९ |
|    | (४) श्रीमाल नगर का एक शिलालेख— [ श्रीयुन कामना प्रसाद जैन                                     | १३० |
|    | (५) ''जैन एएटीक्येरो''का सार (भा० ५. कि० ५) 🕠 🧠 👑                                             | १३२ |
|    | (६) ऋपनी यात—् श्रीयुत पं० के० भुजवली शास्त्रो 💎                                              | १३३ |
| ę, | साहित्य-समात्तीचना—(१) दादा श्रीजिनकुरात सूरि—[ पं० के० सुजबता शास्त्रो                       | १३४ |
|    | २) जैनइतिहास (३.स.भाग <b>)—</b> िपं० के० भुजवली <b>शास्त्रा</b>                               | १३४ |
|    | (३) रत्नकरगड-श्रावकाचार  [श्रं।युत महेन्द्रकुमार जैन, काव्यतीध                                | १३५ |
|    |                                                                                               |     |
|    | प्रन्थमाला-विभागः                                                                             |     |
| ś  | तिलोयपर्ण्यती [श्रीयुत्त प्रो० ए० एन० उपाध्ये, एम० ए० 💛 🗸 एस                                  | तक  |
| ą  | प्रशस्ति-संग्रह (श्रीयुन पं० के० भुजवली शास्त्री, विद्याभूषण 🕠 १४५ से १५३                     |     |

----



जैनपुरातस्य और इतिहास-विषयक त्रैमासिक पत्र

भाग ६

सितम्बर १६३९। भाइपद बीर नि० सं० २५६५

किरग २

## भारतवर्ष के पतन का मुख्य कारण

[ लेखक - श्रीयुत कामता प्रसाद जैन, एम॰त्रार०ए० एस० ]

द्रा था। स्वतंत्र-समुन्ततं वातावरण में पाले-पोले गये भारतीय लाल उस समय पूर्ण स्वाधीन दंश था। स्वतंत्र-समुन्ततं वातावरण में पाले-पोले गये भारतीय लाल उस समय पूर्ण स्वाभिमानी और समृद्धिशाली थे। भारतीय-उत्कर्ष का सूर्य तब अपनी परमोत्कृष्ट-र्शार्य-सीमा पर था। उस समय भारत का ज्ञान भारत का सदाचार, भारत का बैभव, भारत का शौर्य, भारत का कला-कौशल और भारत का क्यापार—सब कुछ दूर दूर देशों तक प्रसिद्ध था। तत्कालीन यूनानी लेखकों ने इन सब बातों के लिए भारत की खूब ही प्रशंसा लिखी है और यह भी लिखा है कि भारत के लोह-कपाट तबतक किसी भी विदेशी आक्रमणकारी ने नहीं खोल पाये थे%—भारतीय अजेय थे, उनकी शक्ति अपार थी! किन्तु किसी के दिन सदा एक से नहीं रहते—भारत के भाग्य को पुन लग

<sup>\*</sup> McCrindle, Ancient India, p. 33.

गया-उसका पतन हुआ और यहां तक हुआ कि आज भारतीय अपने व्यक्तित्व और अस्तित्व का भी मृत्य नहीं जानते—वह अपनी सभ्यता श्रौर अपनी संस्कृति की भी भूल रहे हैं। पाश्चात्य सभ्यता और संस्कृति को आदर्श मानकर अपने जीवन को नये 'सांचे ' में ढालने का प्रयत्न करते हुए अपने पूर्वजों और अपने प्राचीन सिद्धान्तों की भर्त्सना कर रहे हैं। यह समय का फेर है। जिन भगवान् महाबीर के महान् उपदेश को पाकर भारत का सांस्कृतिक और एक हद तक राष्ट्रीय एकीकरण हुआ था, उन्हीं भारतोद्धारक ही नहीं लोको-द्धारक महापुरुष के त्र्रहिंसा सिद्धानः को भारत के पतन का कारण मानने की ग़लती भी श्राज के लोग कर रहे हैं। वह कहते हैं कि जैनियों श्रीर बौद्धों की श्रहिसा ने भारतीयों को कायर श्रीर शक्तिहीन बना दिया, जिसके कारण भारत का पतन हुन्ना । परन्तु यह कथन एक करूपनामात्र है---वस्तुस्थिति इस कथन के नितान्त विपरीत है। जैनियां की ऋहिंसर मनुष्य को मनुष्य तो बनाती ही है: परन्तु यदि उसका पूर्णत: पालन किया जाय तो वह मनुष्य को देवता बना देनी है। मन-बचन-कायिक ब्रुक्तियों के अनुरूप अहिंसा का सुक्ष्म विवेचन जैनशास्त्रों में क्लायनीय है, जिसका ऋष्ययन म० गांधी ने जैनकिव रायचंद्र जी की निकटता में किया था। म० गांधी ने राजनैतिक प्रगति का त्र्यजय त्र्यस्य त्र्यहिंसा सिद्धान्त ही स्वीकारा है. जिसका चमत्कार आज किसी से छिपा नहीं है । परंतु जब लोग ईनियों के श्रिहिसा-सिद्धांत पर लाञ्छन लगाते हैं तो संदेष में हमें निम्न पंक्तियों में यह देख लेना श्रमीप्ट है कि आखिर जैन - अहिंसा को माननेवाले क्या कायर हुए थे और क्या उनके कारण भारत का पतन हुआ था '

अहिंसा का वियेचन जैनशास्त्रों में है—हम उसे यहां पर नहीं दुहरायेंगे। हाँ, इतना लिख देना हम जरूरी समस्ते हैं कि जैन अहिंसा के मृलतः हो रूप है और इसीलिये उसके उपासकों की भी दो श्रीण्या है। पहलों श्रेणी के लोग जो पूर्ण्रूप में मनसा बाचा कमणा अहिंसा-त्रत का पालन करते हैं "अहिंसा-महात्रती" कहलाते हैं और ये लोकोद्धारक—प्राणिमात्र का हित चाहनेवाले साथु महात्मा होते हैं, जिनके पास तिल-तुप-मात्र भी परिम्रह नहीं होता और दूसरी श्रेणी के अहिंसीपासक गृहस्थ लोग होते हैं, जो आंशिक रूप में अहिंसाध्म को पालते हैं। ऐसे लोग जीवन-निर्वाह की सुविधाओं का ध्यान रखकर यथाशिक अहिंसा-धर्म का पालन करते हैं—वह जानयूम कर—मंकल्प करके किसी जीव को नहीं मारते। वैसे गृहस्थी के धंधे में, उद्योग-व्यापार में, और जीवन-रच्चा में जो हिंसा अनिवाय है वह उनके लिये चस्य है। यद्यपि इस विधान का यह अर्थ नहीं है कि एक गृहस्थ सांसारिक व्यवहार (जीवन-निर्वाह) में मनमानी हिंसा करे, परन्तु साथ ही इसका यह अर्थ भी नहीं है कि हिंसा के उर से गृहस्थ कायर और अपमानित जीवन व्यतीत करने के लिये राजी हो जाये! जैन शास्त्रों और शिलालेखों के उल्लेखों से पता चलता है कि संध-ससुदाय के जीवन

की संकट में पड़ा हुन्त्रा देख कर स्वयं उच्च श्रेणी के ऋहिंसा-महात्रती पूज्य साधु पुरुषों तक ने हाथों में हथियार लेकर ऋत्याचारी ऋाततायी का मुकाविला किया था। "भगवती आरा-धनासार" नामक प्राचीन जैनभन्य में लिखा है:—

" अहिमा (सा) रवर्ण णिर्वादिम्मि मारिदे गहिदु समण लिगेण । उडुाह्रपसमग्रत्थं सत्थग्गहृगं अकासि गर्णी ॥६१॥"

"ऋथे—ऋहिमारक नामक चोर मुनि का लिंग धारण करि राजा कूं मारते संते संघ का म्वामी गणी जो आचार्य मो समस्त संघ का उपद्रव दृशि करने के ऋथि आप शस्त्रमहरण करत भया।" (पृष्ठ ३५३)

इसी प्रकार शिलालेग्वों से भी इस व्याख्या का समर्थन होना है। गंगराजा बट्ग के राज्यकाल में बहुप-नामक नायक ने केहनगैर-नामक स्थान पर त्राक्रमण किया था। उस समय वहाँ कुन्दकुन्दान्वयी मुनि गुणुसागर के शिष्य मौनी भद्रारक विराजमान थे। केह्र-नगरे के भन्यजनों पर हुए उस अध्याचार को वह सहन नहीं कर सके—उन्होंने आक्रमण का विरोध किया और वीरगति को प्राप्त हुए। सन ५५२ ई० के बस्तिहहि से प्राप्त शिलालेख में यह बीर-वार्ता ऋद्भित हैं । इसी तरह सीदन्ति के रह (राठौर) राजा कार्तवीर्य और उनके पुत्र राजा लक्ष्मीदेव के करनड़ भाषामय शिलालेख ट्रष्ट्रत्य हैं। उनमें पना चलता है कि इन राजात्रों के धर्मगुरु (Spiritual Preceptor) मुनिचंद्र नामक जैनाचार्य थे जिन्होंने रद्रराज्य की खुब बृद्धि की थी और वहीं रद्रराज्य के हट संरच्छ थे. (Firm sustainer of the kingdom of the Rattas) मुनिजनों में वह माज्ञान चन्द्र थे, जिसे देखकर भव्य-कमल प्रमुदित होते थे। अपने आध्यात्मिक ज्ञान के कारण वह राजा कार्तवीर्य के धर्म-गुरू थे श्रीर चंकि वह शखशास्त्र के पारङ्गत विद्वान थे. इसलिये वह लक्ष्मीटेव के शिला-गुरु थे। अनेक राजाओं के शत्रश्रों को परास्त करके श्रीमुनिचन्द्र ने उन राजाओं का श्राभिषेक किया था (Through subduing many kingdoms be became the anointer of other kings)। निस्सन्देह मुनिचन्द्र एक धर्म-गुरु श्रौर साथ ही धर्म-पथ-प्रदशक (spiritual guide) थे। उन्होंने लक्ष्मीदेव के शासनकाल में समस्त भूमंडल को धर्म-रसिक बना दिया था और अपने भुजविक्रम से राजा के शत्रुओं को खदेड़ कर भगा दिया था। ऐसे वह मुनिचन्द्र जी थे। इन उल्लेखों से स्पष्ट है कि मनसा वाचा कर्मणा ऋहिंसा-महात्रत को पालनेवाले जैनी साथ पुरुष भी वक्त पड़ने पर-श्रत्याचार का प्रतीकार श्रीर संघ का संरत्त्रण करने एवं धर्मसाम्राज्य स्थापित करने के लिये किसी से पीछे नहीं रहे

१ इपीग्नेफिया कर्नाटिका, भाग २, (B. L. 123) पुष्ठ ८०।

Report on the Antiquities of Kathiawad & Kachh (1876), pp 224-226

थे ! फिर भला सोचिये कि आंशिक रूप में ऋहिंसावत को पालनेवाल गृहस्थ के कर्तव्यमार्ग में श्रहिंसा-सिद्धांत कैसे बाधक हो सकता है ? हाँ, यह त्र्यवत्र्य है कि वह उसे एक 'परा' न रख कर सात्विक मनुष्य बना देता है। भगवान महावीर के पश्चान जबतक भारतीय लोक-समाज में ऋहिंसाधर्म प्रचलित रहा तवतक यहाँ विदेशी लोगों की दाल नहीं गली श्रीर देश भी खुब समुन्तत रहा। नन्द-सम्राटों में नन्दवर्द्ध न एक महान विजेता थे-उन्होंने भारत की पश्चिमोत्तर सीमा से ईरानियों को भगा दिया था '। विद्वानों की मान्यता है कि सम्राट् नन्दवद्ध न जैनधर्मान्यायी थे।' नन्दों के बाद मौर्यों ने भारत के शासन-सूत्र की संभाला था, जिनमें सम्राट् चन्द्रगुप्त का नाम भूवन-विख्वान है। इस बाँके वीर ने भारत का राष्ट्रीय एकीकरण करके उसे खब समृद्धिशाली बनाया था। चन्द्रगृप्त के रामराज्य की यूनानियों ने मुक्तकंठ में प्रशंमा की है ब्रीर यह भी लिखा है कि उन्होंने युनानी वादशाह सिल्युकस नाइकेटर को परास्त करके पश्चिमोत्तर भारत से युनानी राज्य का अन्त कर दिया था । प्राचीन शास्त्रों ऋौर शिलालेखों से स्पष्ट है कि चन्द्रगप्त मौर्य जैनाचार्य भद्रवाह स्वामी का शिष्य था और अन्त में उन्हों के निकट जैन मूर्नि हो गया था। नीसरी बार जब फिर भारत पर विदेशियों का त्राक्रमण हन्ना त्रीर युनानी वादशाह दमत्रय (Demeterius) मथरा तक घस आया तो उस समय उसमें मौरचा लेने के लिये-भारत-दिग्विजय कर के उसको स्वाधीन बनाने के लियं जैनधर्म के ब्रानन्य संरच्छ कलिङ्ग-सम्राट् खारवेल कर्मचेत्र में अवतीर्ण हुये थे। स्वारवेल के शौर्य की वार्ता सनकर ही दमत्रय मध्रा छोड़ कर भाग गया था । सारांश यह कि प्राचीनकाल में जिस समय भारतीय नरेश जैन ऋहिंसा के उपासक थे, उस समय देश में इतना काफी श्रोज. स्वाभिमान श्रोर शीर्य विद्यमान था कि युनानियों ने लगातार त्राक्रमण करने रहने पर भी ऋपना भंडा भारत में नहीं गाड पाया था।

उपरांतकाल में भी भारतत्रय के जिन आदर्श नरेशों की गणना भुवन-विख्यात सम्नाटों में है उनमें से प्रमुख शासकगण जैन अथवा वीद्ध धर्मों के अनुयायी थे। अरब के लेखकों ने राठौर राजा अमोधवर्ष बहुभराज (बलहरा) की तत्कालीन संसार के लोकप्रसिद्ध राजाओं में गिनकर उनकी एक आदर्श-शासक-रूप में मुक्तकंठ से प्रशंसा लिखी है। " यह अमोध-वर्ष जैनाचार्य जिनसेन जी के शिष्य थे और अस्त में स्वयं जैनमुनि हो गये थे। " इसी

Y Journal of the Bihar & Orissa Rest. Soc., 1 pp. 79-81 & Vol. XIII p. 245.

Early History of India, p. 154 & मंत्रिस जैन इतिहास, भाग २ खराड ९ ए०
 २१८—२३८।

Journal of the Bihar & Orissa Res: Soc : Vol. XIII, pp. 228-244.

<sup>8</sup> Ancient Acetts of India & China, p. 15.

k Mediaeval Jainism, p. 38.

तरह सम्राट् कुमारपाल पश्चिम भारत में ' श्रीर मुसलमानों के साथ वीरतापूर्वक लड़नेवाला बीर सुहृद्ध्वज पृर्वीय भारत में प्रसिद्ध हुए हैं 'श्रीर यह दोनों ही जैनधर्म के उपासक थे।

किन्तु जैन ऋहिंसा का सब से अनुठा चमत्कार हमें दृक्षिण भारत में देखने की मिलता है। यह मानी हुई बात है कि दक्तिए भारत को यवनों ने सब से पीछे फतह कर पाया था। उस पर भी देश का शासनाधिकार पाकर भी मुसलमान हिन्दु श्री के धर्म श्रीर संस्कारों को बदलने में उतने सफल नहीं हुए थे जितने कि वह उत्तर भारत में हुए थे। दक्षिण भारत में तो उनके श्राचार-विचारों श्रोर इमारतों पर हिंदुश्रों का प्रभाव पड़ा था। इसका एक मुख्य कारण दक्षिण भारत में जैनधर्म का बहु प्रसार था—एक दीर्घकाल तक दक्षिण भारत के राजा श्रीर प्रजा. दोनों ही जैनधर्म की छत्रछाया में रहे थे। जैन।चार्य नगरीं श्रीर प्रामीं में घम-घम कर जनता को अपने मन पर दृढ़ रखते थे। यही नहीं, वह निर्भीकतापूर्वक मुसलमान बादशाही के राजदरवारी में पहुंचते थे ऋौर उन्हें धर्मीपदेश देते थे। यही कारण है कि दक्षिण भारत में जैन धर्म को माननेवाल इनने ऋधिक बीर योदा. सेनापति श्रीर नुपगए हुए हैं कि इस छोटे-में लेख में उनके नामों की सूची लिखना भी कठिन है। बालक-सेनापान विष्णु त्रौर वीराङ्गना माचिकव्ये जैसे युवक वीर त्रौर युवती वीराङ्गनायें भी अनेक हुई है। उनके जीवन जैन अहिसा का महत्त्व स्थापित करने के लिये चमकते हुए तार हैं उनके चरित्रों को पढ़ कर किसकी सामर्थ्य है कि जो जैन ऋहिंसा पर कायरता मिरजन का मुठा लाञ्छन लगा सके ? कंवल श्रावश्यकता है उन जीवन-ज्योति श्रौर जागृति को सिरजनेवाल स्फूर्तिदायक चरित्रों को प्रकाश में लाने की ! श्रहिसा के उपासक उन वीरवरों की गाथाएँ हमारे जीवन को समुज्वल बनाये विना रुक नहीं सकेंगी श्रीर उनसे उन लोगों की हृदय-कालिमा भी धूल जायगी जो अहिंसा में वीरता का श्राभाव देखते हैं। सबी वीरता तो जैन ऋहिंसा में ही गर्भित है !

अय प्रश्न यह रोप रहता है कि आख़िर भारत का पतन किस कारण से हुआ ? इस प्रश्न का उत्तर भारतीय इतिहास के अनुशीलन से ठीक-ठीक मिल सकता है। वस्तुतः महाभारतकाल से भारत में पारस्परिक अहम्मन्यता, अनेक्य और अविश्वास की ऐसी जड़ पड़ी थी कि चन्द्रगुप्त आदि नरपुंगवों के लाख प्रयन्न करने पर भी उसका अन्त न हो सका। पंचाब में सिकन्दर किन्हीं भारतीय नरेशों की अहम्मन्यता और अविश्वास के कारण ही घुसने में सफल हुआ था। यदि अश्वक, महत्व, अस्यद्रक और शिवि स्वित्रयों की भांति

<sup>ः</sup> संवित्र जैन इतिहास, भां० २, खंड २, १० १२६—३३३।

२ सं० जै० इ०, भा० २, खंड २, ५० १४६।

अर्जनसिद्धान्त-भारकर्, भा० ४, प्र**० १३४—१४४** ।

पौरव आदि राजाओं।ने देशभक्ति का परिचय दिया होता तो सिकन्दर पंजाब में आ ही नहीं **ाता** ! सिकन्दर की मुठभेड़ सब से पहले श्रद्यक चित्रयों से हुई थी—उन्होंने एक वीर के समान उस विश्वविजेता से मोरचा लिया था; परन्तु वह थोड़े से वीर कब तक उसके सामने टिके रहते ? पंजाब के लोगों ने उनकी विपत्ति सुनी ऋौर भटपट एक हजार चुने हुये योद्धा उनकी सहायता के लिये भेजे: परंतु वे सब के सब युनानी विजेता के हाथ से वीरगति को यूनानी सेना के संगठित और व्यवस्थित त्राक्रमण के सामने वह त्राधिक न टिक सके। उस पर यदि तर्चाशला के राजा ने उनका साथ दिया होता तो शायद इस संप्राप्त का यह रूप न होता: परंतु वह श्रपने स्वार्थ में वह गया श्रौर सिकन्दर के पास पहले से ही संधि की सबना भेज बैठा था । जब सिकन्दर श्रागे बढ़ा तो तत्त्रशिला के राजा ने उसका स्वागत किया । स्वयं एक हिन्द नरेश हिन्दुस्तान की अजेयता को नष्ट करने पर तुल पड़ा । वताइये इसमें दोष किसका था ? तच्चशिला का नरेश जैन ऋहिंसा का उपासक नहीं था-वह ऋपने स्वार्थ में ऋंघा हो रहा था ऋौर उसे देशद्रोही बनते विलम्ब न लगा ! सिकन्दर के साथ हो कर वह श्चन्य हिंदु राजात्र्यों के विरुद्ध लड़ा। पुष्कलावती का दुर्गभी दो भारतीय सग्दारों के विक्वासघात के परिगामस्वरूप सिकन्टर के हाथ लगा। अर्रिन (Aornos) के अजय दर्ग का मार्ग भी एक बुड्ढे हिन्दु ने ही सिकन्दर को बताया था।" भारत से निर्वासित किया गया शशिगुप्र नामक एक चत्रिय सिकन्दर के साथ था। सिकन्दर को उससे भी पर्याप्र सहायता मिली थी । सिकन्दर ने ऋॉरन दुर्ग का शासकपद शशिगुप को प्रदान किया था । उपरान्त फेलम प्रदेश का शासक पुरुगज (Poros) बीरनाएर्वक युनानियों में लड़ा था, परंत स्वयं उसका ही भनीजा श्रीर श्रन्य सम्बन्धी सिकन्दर से जा मिले थे। श्रास्त्रिर उसने भी मिकन्दर के आगे घटने टेक दिये। इतना ही नहीं बल्कि युनानियों को अन्य हिंद राजात्र्यों को जीतने में उसने महायता दी। क्रिश्मिस इतियों (Abisares) ने भी देश के साथ यही विक्वासघान किया । इस नग्ह स्वयं हिंदुओं की सहायना से अनानी पंजाब में त्र्यधिकारी बन वैठे थे : परंतु हम पहले. निख चुके हैं कि जैनवीर चन्द्रग्**प्र**ंने उन<mark>को भारन स</mark>ं मार भगाया था।

१ कैन्त्रिज हिन्दी आव इंग्डिया, नः० १, ५० ३৮३ ।

२ पूर्वे १९७ ३३१ व ३१०।

३ मैककडिल, ऐ शियेन्ट शिव्हवा, पूठ ७०।

पूर्व पृष्ठ १३७ ।

**५ पू**र्वपृ≎ ୬६।

६ पूर्वपृ० ११४।

पूर्व पृ० ११२ ।

यूनानियों के बाद भारत पर शकों और हुगों के आक्रमण हुए थे और अभागे भारत को इस मरनवा भी अपने ही विश्वासघानी कपूनों के हाथां पराधीनना के बन्धन में पड़ना पड़ा था। निस्सन्देह शकों और हुगों के समय का व्यवस्थित और प्रामाणिक वर्णन अनुपलव्ध है, परन्तु यह स्पष्ट है कि शक राजा अन्तित्त (Antiochos III) का एक सौभाग्यसेन नामक भारतीय सरदार ही उसका सहायक हुआ था। और जब हुगों ने आक्रमण किया तब उत्तरभारत में भानुगुप्त नामक राजा राज्य कर रहा था। उसके दो प्रांतीय शासक धन्यविष्णु और माहविष्णु भाई भाई थे। ज्यों ही उन्होंने हुगों को आया देखा वह भट से हुगों में जा मिले, जिन्होंने उनको राजा बना दिया। उनका एक भाई गोपराज अवस्थ हुगों से लड़ा, परंतु यह व्यर्थ था। हुगा नोरमाण दो भारतीयों के विश्वासघान की बदौलत भारत का शासनाधिकारी हुआ। र यह उस समय की बान है जब भारत में गुप्तवंशीय सम्राटों द्वारा वैदिक धर्म कार्फा उन्नत हो चुका था और जैनधर्म जहां-नहां प्रामीण जनता और वैश्वों में देखने को मिल रहा था। अब जरा सोचिय पाठक कि भारत के पनन का मूल कारण क्या था?

उपरान्तकाल में तो राष्ट्रहित का बिलदान ऋपने निजी स्वाथ के लिये भारतीयों ने खूब ही किया ! महमृद राज्ञानी के ऋाक्रमण के साथ हिंदु ऋों की दुर्दशा चरमसीमा को पहुंच राई । मुलतान में राजा शंकरपाल को महमृद ने इस्लाममत में दीन्नित करके उसे वहाँ का राजा बनाया । इसी तरह वरन का राजा ऋपने दो हजार साथियों के साथ मुसलमान हुआ ! और मज़ा यह कि कक्षोज के प्रतिहार राजा राजपाल ने भी चुपचाप महमृद का ऋनुशासन स्वीकार कर लिया । राष्ट्र के मान-ऋपमान का ध्यान इनको जरा भी न हुआ—यह सब ऋपने निजी स्वार्थ में बह गये ! उधर लाहोर के राजा आनन्दपाल की कृतक्रता का क्या कहना ! आनन्दपाल के पिता भारत की स्वाधीनता के लिये मर मिटे थे—उन्होंने ऋपने आमृत्य प्राण् भारत पर त्योद्धावर कर दिये थे । स्वयं आनन्दपाल ने पहले महमूद के झक्के छुड़ा दिये थे । किन्तु थानेक्वर के आक्रमण से उसका दिल बदल गया—उसने भी ऋपना उत्तर सीधा किया और महमृद को भारत की विजय करने में हरतरह की मदद पहुंचाई ! र

इस प्रकार विज्ञपाठक समम सकते हैं कि भारत के पतन का कारण जैनधर्म नहीं है; यहिक उसके पतन का कारण स्वयं भारत के कुछ कुपूनों की अहस्मन्यता और स्वार्थपरता है। यदि वे लोग विदेशियों का साथ न देने नो कोई कारण नहीं था कि भारत अपना राज्य खो बैठता ! आज फिर उसी अनैक्य और अविश्वास को प्रोत्साहन देना अहितकर है।

- १ इंग्डियन हिस्टॉरीकल कार्टली, भाग १३, ए० ६३६ ।
- २ पूर्व० भाग १३, ए० ६३८— ६३६।

प्रस्तुत लेख का श्रांतिम भाग जिखने में इ० हि० कार्टजी (भा० १३) में प्रकाशित श्रीकृष्ण-कुमार जी के लेख से सधम्बवाद साहास्य प्रहण किया गया है। —का० प्र०

# क्या वादीमसिंह अकलंकदेव के समकालीन हैं ?

[ लेखक—श्रीयुत पं० के० भुजवली शास्त्रो विद्याभृषण ]

मृत वर्ष भागिकचन्द्र दिगम्बर जैनमन्थमाला' बंबई की श्रोर सं प्रकाशित श्राचार्य प्रभावन्द्र के 'न्यायकुमुद्दचन्द्र' की पारिष्ठत्य-पूर्ण प्रस्तावना में मित्रवर श्रीयुत पं० कैलाशचन्द्र जी शास्त्री ने कतिपय श्रन्य विद्वानों के साथ-साथ वादीभसिंह को भी श्रकलंकदेव के समकालीन सिद्ध किया है । वास्त्रव में वादीभसिंह श्रकलंकदेव के समकालीन हैं या नहीं इस बात पर प्रकाश डालना ही प्रस्तुत लेख का ध्येय है । यद्यपि 'भास्कर' भाग २, किरण २ में 'विदुत्री पंपा देवी'' शीर्षक लेख में इन्हों वादीभसिंह के समय ।पर कुछ प्रकाश में डाल चुका हूं । बल्कि इसमें जो श्रम्पप्टता रह गई थी उसे 'भास्कर' भाग २, किरण ४ में मुद्रित 'गत प्रथम एवं द्वितीय किरणों में प्रकाशित श्रपने लेखों के विषय में कुछ विशेष बक्तव्य'' शीर्षक दूसरे एक लघु लेख में मैंने खुलाशा कर दिया था । किर भी इस लेख में मैं उपलब्ध सामग्री के श्राधार पर प्रस्तुत विषय की कुछ विशेष श्रमिव्यक्ति करना चाहता हूं ।

सर्व-प्रथम में मित्रवर शास्त्री जी के द्वारा उक्त प्रस्तावना में वादीभसिंह को स्रकलंकदेव के समकालीन सिद्ध करने के लिये दी गयी दलीलों पर नीचे कमशः विचार करूरेगा।

(१) "श्रीपुष्पयेग्मुनिरेव पदं महिस्तो देवः स यस्य समभृत(त) स महान सधर्मा । श्रीविश्रमस्य भवतं ननु पद्ममेव पुष्पेषु मित्रमिह यस्य सहस्रधामा ॥"

"इस ऋोक में पुष्पघेण मुनि को अकलंक का सधर्मा अर्थात गुरुभाई बतलाया है। संभवतः यह पुष्पपेण मुनि वहीं हैं जिन्हें गद्यचिन्नामणि के प्रारंभ में वादीभसिंह ने अपना गुरु बनलाया है।"

उद्घिखित श्रवण्वेन्तोल के मिह्नेग्ए-प्रशिक्त-गत श्लोक के आधार पर शास्त्री जी ने पुष्पेग्ए मुनि को अकलंकदेव का समकालीन मानकर इन्हों को उपर वादीभसिंह का गुरु अनुमान किया है। किन्तु इस लेख में आगे दिये जाने वाले शिलालंखीय पुष्ट प्रमाणों से वादीभसिंह अकलंकदेव से कई शताब्दियों के बाद के सिद्ध होते हैं। अतः मिह्नियण-प्रशिक्त में प्रतिपादिन अकलंक का सहाध्यायी पुष्पेग्ण मुनि वादीभसिंह के गुरु कदापि नहीं हो सकते। प्रशिक्ति गत पुष्पेग्ण मुनि गदाचिन्तामिण में वादीभसिंह के द्वारा गुरुक्ष्पेण मुनि गदाचिन्तामिण में वादीभसिंह के द्वारा गुरुक्ष्प से स्मृत पुष्पेग्ण मुनि से कोई अन्य ही पुष्पेग्ण होना चाहिये।

<sup>×</sup> देखें-प्रस्तावना प्रष्ठ १११ में 'समकालीन विद्वान' शीर्षक ।

एक नाम के अनेक व्यक्तियों का होना जैनसमाज में कोई अनोखी बात नहीं है। बिल्क स्मारक-रूप में अपने पूर्वजों का ही नाम रखना समुचित सममा जाता है। साहित्यिक पर्यवेद्याग में ज्ञात होता है कि इस नाम के अनेक व्यक्ति हुए हैं। संभव है कि अकलंक के सधर्मा पुष्पपेण मुनि अवग्रवेत्योल के लेख नं० २१२ में प्रतिपादित अ० शक सं० ६२२ के नविलुर संघ के आचार्य पुष्पसेन हों।

(२) "वादीभसिंह की गद्य-चिन्तामिए में वाए की कादम्बरी की भलक मारती हैं अतः वादीभसिंह की राजा हुए (६१०—६५०%) के समकालीन वाए कि के पश्चान का विद्वान मानना होगा। यह समय अकलंकदेव के निर्द्धारित समय के सर्वथा अनुकूल बैठता है, क्योंकि अकलंक के समकालीन पुष्पेएए का समय ई० ६२० से ६८० तक मानने पर उनके शिष्य वादीभसिंह की ६५० के बाद ही रखना होगा।"

वादीभसिंह को अकलंकदेव के समकालीन सिद्ध करने के लिये दी गई शा**की** जी की इस दूसरी युक्ति में भी वादीभसिंह अकलंकदेव के समसामयिक सिद्ध नहीं होते। ११ वीं या १२ वीं शताब्दी में होने वाले वादीभसिंह भी ७ वीं शताब्दी में होनेवाले बाए। की कादम्बरी का अनुकरण मजे में कर सकते हैं। इसमें किसी को कोई आपत्ति नहीं हो सकती है।

(३) ''श्रादिपुराणकार जिनसेन स्वामी ने वादिसिंह नाम के एक श्राचार्य <mark>का स्मरण</mark> निम्न शब्दों में किया है—

> "किवत्वस्य परा सीमा वाम्मिन(त्व)स्य परं पदम्। गमकत्वस्य पर्यन्तो वादिसिंहोऽर्च्यने न कै :॥"

इस सं प्रतीत होता है कि वादिसिंह वह भारी किव और उत्कृष्ट वाग्मी थे। अपने पार्श्वनाथचरित के प्रारंभ में वादिराज ने भी वादिसिंह का स्मरण इस प्रकार किया है— 'स्याद्वादिगरमाश्रित्य वादिसिंहस्य गर्जिते। दिङ्नागस्य मदध्वंसे कीर्त्तिभङ्गो न दुर्घट:॥" इस क्लोक में बौद्धाचार्य दिङ्नाग और कीर्त्त (धर्मकीर्त्ति) का प्रहण करके वादिसिंह को उनका समकालीन बनलाया है। प्रेमी जी का मत है कि वादीभसिंह और वादिसिंह एक ही व्यक्ति हैं। यदि यह सत्य है तो इन उल्लेखों से वादीभसिंह के सातवीं शताब्दी के उत्तराद्धे के विद्वान होने में कीई सन्देह शेष नहीं रह जाता। और उस दशा में उन्हें अकलंक का समकालीन मानने में कोई वाधा प्रतीत नहीं होती।"

शास्त्री जी की यह तीसरी युक्ति भी प्रवल नहीं है। श्रीयुत प्रेमी जी के कथनानुसार श्रापने जो वार्दाभसिंह एवं वादिसिंह इन दोनों को श्रभिन्न व्यक्ति मान लिया है, यह ठीक

<sup>्</sup>रिमः बीः एः स्मिथ एवं डा॰ ईश्वरी प्रसाद के मत से राजा हर्ष का काल ६०६—६४७ है।

नहीं है। बास्तव में ये दोनों मिन-मिन्न व्यक्ति हैं। 'प्रमास-नौका' 'तर्कदीपिका' श्रीर 'क्ष्मेसंग्रह' इन प्रन्थों के रचस्ता कादिसिंह वादीमसिंह से सर्वथा मिन्न हैं।॥

हां, इन वादिसिंह को दिख्नाग और धर्मकीर्ति के समकालोन ७ वीं शतान्त्री के उत्तरार्द्ध के विद्वान् मानने में मुक्ते कोई आपित नहीं है, किन्तु वादीमसिंह ७ वीं शतान्त्री के उत्तरार्द्ध के विद्वान् कदापि नहीं हो सकते हैं।

श्रव वादीमसिंह के काल-सम्बन्धी जटिल प्रश्न को हल करने के लिये पहले कितपय प्राचीन शिलालेख ज्यों के त्यों विज्ञ पाठकों के सामने उपस्थित कर दिये जाते हैं। ये लेख श्रीमान् बर्शीतल प्रसाद जी के द्वारा संगृहीत एवं श्रमुवादित ''मद्रास व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैनस्मारक" से उद्भृत हैं। इनके मूल लेख इस समय मेरे सामने नहीं हैं। यद्यपि श्रपरिचित होने के कारण इन लेखों में दिल्ला प्रान्त के कुछ नामों में जहां-नहीं स्पान्तर हो गया हैं श्रवद्यः फिर भी एकाध को छोड़कर श्रीर लेखों का श्रमुवाद तो ठींक ही होगा। श्रमर कहीं भाव में फर्क पड़ गया हो—क्योंकि लेख नंद ३५ का श्रमुवाद स्वव नरसिंहाचार्य के मन से श्रमात्मक हैं—तो भी इस प्रस्तुत विषय के प्रमाण में कोई श्रन्तर नहीं पड़ सकता है। ये लेख निम्न प्रकार हैं:—

- (१) " तं० ४० सन १०७७ मानम्तंभ पर । चट्टल देवी ने कमलमद्र पंडिक्टेव के चरण धो कर भूमि दी। पंचकूट जिनमन्दिर के लिये विक्रम सांक्सदेव ने अजितसंज पंडितटेव के चरण धो कर भूमि दी।" (मद्रास व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्मारक एटउ ३२०) नोट—यह लेख पोस्वच में पाया गवा है।

(मद्रास व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्मारक पृष्ट २५१)

(३) "नं०१९२ सन् ११०३। चालुक्य त्रिभुवनमह के राज्य में उपवंशी ऋजयिन सान्तर ने पोम्बुब में पंचवित बनवायी। उसी के सामने ऋनन्दर में चट्टन देवी ऋौर त्रिभुवनमह सान्तरदेव ने एक पापाण की बील श्रीद्वित्यसंघ धर्माणान्वय के ध्रातित-सेन पंडितदेव बादिघरट के नाम से बनवाई।"

(महास व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्मारक कुछ ३२५) नोट-यह लेख तीर्थहिक में पाया गया है।

\* देखं---'दिगाम्बर जंनवरथकतां धाँर ज्यंत्र कर्य' एट २६ । क्यपि इसी क्रम्ब-सूची के ३८ वे घूट में बार्बिसिंह का पुनः करनेस कर इनकी प्रसाण-नौका एवं धर्मरबाकर जाम की हो और कृतियों का जरूपेल किया गया है। प्रमाण-नौका तो एष्ट २६ की कृति है ही। धर्मरबाकर भी प्रायः एष्ट २६ का पूर्वीक बर्मसंबद ही होगा। जात होता है कि अस में परिशिष्ट में ये होनों क्रम्य दुवास जिल्ह हिबे गये हैं।

- (४) "नं ० ८३ सन १११७ ई० चामराज नगर में श्रीसार्वनाथ-वस्ति में एक पाषास पर। जब द्वारावनी (इलेबीड्र) में वीरगंग विस्मुबर्द न बिहुग होय्सलदेव राज्य करते से तब उनके युद्ध श्रीर शान्ति के महामन्त्री चाव श्रीर श्रारसिकको-पुत्र पुनीश राजद्यबाधीश था। यह श्रीश्रीजत्मपुनिपति का शिष्य जैन शावक था तथा यह इनना वीर था कि इसने टोड को (?) भयवान किया, कोंगों को सगाया, पहवों का वध किया, मलयालों का नाश किया, कालराज को कम्पायमान किया तथा नीलगिरि के उपर जाकर विजय की पताका पहराई। .....। (मद्रास व मैस्र प्रान्त के प्राचीन जैन-स्थारक पृष्ठ १८६)
- (५) "नं १०३ सन् ११२० करीन । सुकरं (१) प्राप्त में सकस्य मन्दिर के सामने पापाए। पर । माना एचले के पुत्र अत्रेयगोत्री जिल्ल सेट्टिने अपने सुकरं प्राप्त में एक जिनालय बनवाया व उसके लिये एक सरोवर भी बनवाया तथा श्रीद्यापालदेव के चरए। धोकर भूमि दान की । इसके गुरु अजित्तमुनिपित थे जो द्रविष्टसंघ में हुए : जिसमें समन्तमद्र, भट्टाकलंक हेमसेन, बादिराज व महिसंग्रा मलधारी हुए।"

(मद्रास व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्मारक एष्ट २०२)

(६) "सं २ १००, १२४५ ई० ब्राम बोरादि में ध्वंश जैनमन्दिर के पास एक पापाए। पर । राजा विष्णुबर्द्ध न के राध्य में उनका बड़ा मंत्री हिमाब करने वाला माधव या मादिराज था। यह श्रीक्रांजतसेन भट्टारक का शिष्य जैन श्रावक था। " अजितमेन बोर्गाज्वर यह बड़े बोगी थे। " " "

(मद्राम व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्मारक पृष्ठ २०२)

(७) "नं० ३७ सन् ११४७ तोरण बागिलु के उत्तर रूभे पर। जगदेकमह के राज्य में राजा। तेजसांतर जगदेकहानी हुए। भार्या चहुत देवी। इनके पुत्र श्री वहस्मराज या विक्रम सांतर जिसुवनदानी. पुत्री पंपादेवी थी। पंपादेवी महापुराण में विदुधी थी। " पंपादेवी ने अप्रविधार्चन, महाभिष्यक व चतुर्भिक्त रचीः। यह द्रिवल-संघ, बिन्दगण, धार्म गलान्वय, अजितसेन पंडितदेव या क्रियोसिंसह की शिष्या श्राविका थी। पंपादेवी के भाई श्रीवहसराज ने वासुपूज्य सि० देव के चरण धोकर दान किया।" (मद्रास व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्माग्क एछ ३१९)

नोट-यह चिलालेख पोम्युख में वाया गया है।

(८) "नं २ १६० करीय सन ११४७ ई० इस यक्ति के द्वार पर। श्री ब्राजितसेन महारक का शिष्य बड़ा सरदार पर्मादि था। उसका ज्येष्ठ पुत्र भीमस्य, भार्या देक्त थे। उनके

<sup>्</sup>रस्यः आरः नरसिंहाचार्यं का कहना है कि अप्टिविधःचर्वन, महाभियेक और चतुर्भक्ति रचनायं नहीं हैं, वक्ति सेवार्ये हैं।

दो पुत्र थं—मसन सेट्टि और मारि सेट्टि। मारि सेट्टिने दोरसमुद्र में एक उच्च जैन मन्दिर बनवाया। "(मद्रास व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्मारक एष्ट २७३)

नोट-यह लेख मुगुल्र गाम में पाया गया है।

(९) 'नं० १ सन ११६९ ई० प्राम विन्त्यर (१) में जैन बिल के पापाए पर । इस समय होय्सल बहालदेव दोरसमुद्र में राज्य कर रहे थे। यहां मुनि-वंशावली दी है। श्रीगौतम भद्रवाहु, भृतवित, पृष्पदन्त, एकसन्धि, सुमित भ०, समन्तभद्र, भट्टाकलंकदेव, बक्रमीवाचार्य, बक्रनिद्द भट्टारक, सिंहनन्याचार्य, परवादिमह श्रीपालदेव, कनकसेन, श्रीवादिराज, श्रीविजयदेव, श्रीवादिराज, बक्रतिसेन पंडितदेव

(महास व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्मारक पृष्ठ २०५)

नोट—इसमें आचार्यों की नामावली कालकम से नहीं हो हुई है। यह ब्रुटि भरपान्य सेखों में भी पायी जाती है। मालूम होता है कि नेखक ने उन्होंबद करने के लिहात से कमनग की कीर ध्यान नहीं दिया होगा।

(१०) "तालुक नंजनगृड, प्राम तगर्कः?) चन्त-केशव-मन्दिर के बाहर भीत में एक खंभ पर । नं १३३ सन ११७० ई० द्रविल संघ में नन्दि-संघ के अरुंगळान्यय के श्रीमुनि श्रजितसेनदेव त्राचार्य हुए---

> श्रीमद्रमिजसंबेद्रस्मिनं नन्दिसंबेद्रस्यकंगलः । श्रन्वयो भाति निःशोपशास्त्रवागशिपारगैः ॥ ···श्रजितसेनसुनिपो हिःश्रोचायतो प्राप्तवानं ।''

> > (मद्रास व मैसर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्मारक प्रद्र १७६)

उपर्युक्त १० शिलालेखों में सब से पहला १००० का एवं सब से पीटें का ११०० का है। इन दोनों लेखों का अन्तर १३ वप का होता है। यदि इन लेखों में प्रतिपादित सभी श्राजितसेन को एक ही व्यक्ति मान लिया जाय तो कम से कम इस १३ में २० वप श्रीर जोड़ने होगे। क्योंकि इन्हें विद्याध्ययन कर प्रसिद्धि प्राप्त करने में इतना समय लगना वाजिब है। ऐसी दशा में लगभग ११३ वर्ष या दो वर्ष अधिक या कम अजितसेन का जीवनकाल मानना पड़ेगा। जैन मुनियों के दीर्घ जीवनकाल को—उसमें भी श्राष्ट सी वर्ष के पूर्व के मनुष्य की दीर्घकालीन आयु को ध्यान में रखते हुए यह इनका लम्बा काल खटकना नहीं चाहिये। इस भी हो, यह अनुमान करना अनुचित नहीं कहा जा मकता कि यह श्राजितसेन या वादीभ-सिंह ११वीं शनाब्दी के उत्तराई एवं १२वीं शनाब्दी के पूर्वाई के विद्वान थे। इसमें किसी का मत-भेद नहीं होना चाहिये। बन्ति पुरातच्व के प्रामाणिक विद्वान एवं जैन साहित्य के प्रगाद प्रेमी स्वर्गीय सार० नरसिंहाचार्य का भी यही मत है। हो, एक बात है कि उद्धिस्तन इन

शिलालेखों में से सन १००० के प्रथम लेख से बादीमसिंह की उपस्थित पोम्बुझ में स्पष्ट प्रमाणित होती है। क्योंकि उसमें साफ-साफ लिखा हुआ है कि "पंचकृट जिन-मन्दिर के लिये विक्रम सान्तरदेव ने अजितसेन पण्डितदेव के चरण धोकर भूमि दी"। अब सन १००० के द्वितीय लेख में यह लिखा है कि 'इस स्मारक को अपने गुरु वादीमसिंह अजितसेन की स्पृति में महाराज मार सांतरवंशी ने स्थापित किया"। आगे कोई ऐसा लेख नहीं है जिससे इन बादीमसिंह की उपस्थित स्पष्ट प्रमाणित होती हो। अत एव संभव है कि कोई-कोई २००० तक ही बादीमसिंह के जीवन-काल की मयादा मानकर १००० के बाद के लेखों को इनका स्पृति-लेख मान लें। पर जीवनकाल में भी भक्तों के द्वारा अपने मानतीयों का स्मारक बनवाना लोक-विरुद्ध बात नहीं है। बल्क आजकल भी इसके एक नहीं अनेक हुएन्त हुटिगीचर होते हैं। इससे यह सिद्ध करना मेरा अभीए नहीं है कि बादीमसिंह के ये स्मारक इनके जीवन-काल में ही स्थापित हुए थे। फर भी इससे बादीमसिंह का समय १२वीं शताब्दी का उत्तरार्थ ही सिद्ध होता है न कि शास्त्री जी के कथनानुसार अबीं शताब्दी।

उद्धियत लेखों में बाद्दीभसिंह को कहीं श्राजितसन पिएडतदेव. कहीं बाद्दीभसिंह श्राजित-सेन दोनों, कहीं श्राजितसेन पिएडतदेव बाद्दियह. कहीं श्राजित मुनिपति. कहीं श्राजितसेन भट्टारक एवं कहीं मुनि श्राजितसेनदेव श्राचार्य लिखा है। साथ ही साथ इन नामों के साथ संघ-श्रान्वय श्रादि सभी जगह नहीं कहा गया है। किर भी मेरे जानते इन सब नामों को बाद्दीभसिंह के ही बाचक मानने में किसी को श्रापत्ति नहीं होनी चाहिये। क्योंकि इतने श्रास्य श्रान्वर में दो श्राजितसेन होने की संभावना कम है। साथ हो साथ शिलालिख के लेखन-कम को देखते हुए भी हमें एक ही त्यक्ति मानने को बाध्य होना पड़ता है।

श्रथ पता नगाना है कि वादीभिसिंह के इस निर्धारित कान के बीच में इनक श्रद्धे य गुरु उद्धिखित मुनि पुष्पपंग का भी कहीं उस्लेख मिलता है। पुष्पपंग मुनि को प्रकाश में लानेवाले करीय सन् १११७, ११२५ श्रीर ११६५ के हमें तीन शिलालेख मिलते हैं। वे निम्न प्रकार है:—

(१) " नंद १३१ सन (११९७(?) बहीं द्रविलसंघ निवसंघ अरुंगलान्वय के पुष्पसेन सिक्कान्तदेव के शिष्य वासुपुज्यदेव ने समाधि-मरण किया।"

(मदास व मैसर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्मारक प्रष्ट २७४)

- नोट—यह सेल हासन जिला के मुग्लून ग्राम में जैनवस्ति के द्वार पर पाया गया है। बल्कि वहीं पर हमी संघ एवं अन्वय के अजितसेन भशरक-परवन्धी एक दूसरा सेल भी मौजूद है जो उपर ंद्रप्त किया जा गुका है।
- (२) नंद प्रथ्२ शक संद १८१५ सन ११२५ "....आ-पुष्पसेन सिद्धान्तदेवरि बलिक.....।"

- बोट—यह लेख श्रवणवेष्णोल में है और यह किप्पुबर्ध न होब्सलदंव के द्वारा मन्दिरों के जीर्णोद्धार एवं सुनियों के आहार-दान के लिये द्विलसंघ कार गलान्वय के आचार्व श्रीपाल डोविचदंव को शल्य नामक ग्राम जो दान दिया गया था, उसी का स्मारक है। इसमें द्विलसंघ की विस्तृत गुरु-परस्परा दी गयी है जिसमें पुष्पसेन भी शामिल हैं।
- (३) "नं० १ सन् ११६९ ई० प्राप्त वित्यर में जैनबस्ति के पापाए पर । इस समय होय्सल बहालदेव दोरसमुद्र में राज्य कर रहे थे । यहाँ मुनि-वंशावली दी है । श्री-गौतम, भद्रबाहु, भूतविल, ..........यहाँ वादिराज और शंकरदेव ने श्रीपाद्यवदेव का मन्दिर बनवाया. जिस की प्रतिष्ठा पुष्पसेनदेव ने की । व अष्टविधपूजा के लिये श्रीवासुपूज्य सिद्धान्तदेव के चरण में भूमि भेंट की, जिसको उन्होंने वृषभनाथ पण्डित के सुपुर्द की।"

(मद्रास व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्मारक पृष्ठ २८०)

नोट—यह लेख अरमोकेरे तालुक में पाया गया है। बल्कि उपर यह लेख श्रांकित किया जा चुका है। इसमें भी श्राजितसेन पगिडनदेव का उल्लेख है।

उद्घिखित इन लेखों में प्रतिपादिन पुष्पपेण को ही बादीभसिंह के गुरु नहीं माना जा सकता ? पहली बात तो यह है कि ये तीनों व्यक्ति एक ही संघ, गए। एवं अन्वय के हैं और दसरी बात यह है कि उद्घिखिन तृतीय लेख से सन् ११६५ में पूरपंगा की उपस्थिति स्पष्ट सिद्ध होती है। ऐसी दशा में इन दोनों का गुरु-शिष्य एवं सम-सामयिक मानने में कोई भी ऐसा प्रवल वाधक हेतु नज़र नहीं त्राता। हाँ, एक शंका उठाई जा सकती है कि वादीभसिंह का जन्म जब सन् १०७७ से करीब २० वर्ष पहले मानते हैं तब इनके गरू पष्पपेशा का जन्म उससे भी पहले मानना पड़ेगा। ऐसी अवस्था में सन ११६५ तक का समय इनके लिये बहुत लम्बा हो जाता है। ऋतः प्रथम, द्वितीय एवं तृतीय लेख में प्रतिपादित पुष्पपेरा एक व्यक्ति नहीं माने जा सकते हैं। परन्तु समवयस्क दो व्यक्ति भी गुरू-शिष्य हो सकते हैं । बल्कि मेरा यह भी ऋतुमान है कि पुष्पपेण बादोभसिंह के विद्या-गुरु नहीं थे ; किन्तु दीज्ञा-गरु । अन्यथा इनकी कोई कृति मिलती और साहित्य-संसार में इनकी भी क्वाति होती। मगर साहित्य-संसार में ही नहीं यों भी वादीभसिंह की जितनी क्वाति हुई हैं. उतनी इनके गुरु पुष्पंगण की नहीं हुई ऋनुमित होती है । इसके उपर्युद्धृत शिलालेख ही समज्जल दृष्टान्त हैं। बादीभसिंह राज-सम्मानित थे श्रीर कई उच्च राजपदाधिकारी भी इनके कडर भक्त थे। मैं समभता है कि खास कर पोम्बुच के सालर बंश के शासक एवं उनके प्रधान राज-कर्मचारी वादोभसिंह को बहुत मानते थे। यह वात भी उहिखिन लेखों से ही स्पष्ट प्रमाणित होती है। इन सब बातों को ध्यान में रखते हुए गुरु पुष्पपेण को बादीमसिंह के वतगर एवं समवयस्क मानना मेरे खयाल से कोई ऋतचित नहीं है। आजकल के मुनिसंघों में भी ऐसे-ऐसे उदाहरण हमें कई मिल जाते हैं। अगर पुष्पपेण को वादीमसिंह के दीना-गढ

मानते हैं तब सोमसेन सूरि की "वादीभसिंहोऽपि मदीयशिष्यः, श्रीवादिराजोऽपि मदीय-शिष्यः।" यह उक्ति यों ही उपेच्नणीय नहीं है। संभव है कि सोमसेन सूरि इनके विद्या-गुरु रहे हों। हाँ श्रापनी कृतियों में इनका उस्लेख नहीं मिलना श्रवश्य स्वटकता है। संभव है कि कोई ऐसा प्रवल हेतु रहा हो जो इस समय इसका पता लगाना हम सबों के लिखे श्रमस्भव सा हो गया हो। श्राजकल भी कुछ शिष्य ऐसे मिलते हैं, किसी कारण से—दोनों में से किसी एक के प्रमाद से जब इन दोनों में मनोमालिन्य हो जाता है तब शिष्य अपने गुरु का नाम जान-वृक्त कर नहीं उस्लेख करता है। जो कुछ हो परोच्च विषय में बलिष्ठ प्रमाणों के श्रमाव में उद्दापीह तथा श्रटकलबाजी के सिवा श्रीर किया ही क्या जा सकता ? परन्तु इस संभवपरक उद्दापीह को ही सिद्धान्त मान लेना समुचित नहीं है। हाँ, मिवष्य की खोज के लिये यह भी एक श्रन्यतम साधन बन सकता है।

ऋव वादीभसिंह के संघ, अन्वय, स्थान एवं नाम आदि के सम्बन्ध में भी मैं कुछ अपना विचार उपस्थित कर देना अनुचित नहीं समस्ता। वादीभसिंह विख्यात जैन महाकवियों में से हैं। इनकी 'गद्यचिन्नामणि' और 'चत्रचूड़ामणि' ये दोनों काव्य काफी प्रसिद्ध हैं। बिल्क चत्रचूड़ामणि तो एक खासा नीति प्रस्थ ही कहा जा सकता है। प्रायः प्रत्येक क्लोक के पूर्वार्क्ष में अभीष्ट चरित्रांश और उत्तरार्द्ध में उसे पुष्ट करने के लिये नीति कही गयी है। नीति का पुट देकर इन्होंने चरित्रांश को बहुत ही रोचक बनाया है। दूसरी गद्य-चिन्नामिस भी काव्योचित माधुर्य आदि अनेक प्राध्वल गुर्हों से विशिष्ट एक महत्त्वपूर्ण गद्य-काव्य है।

वादीमसिंह के श्रजितसेन, वादीमसिंह श्रौर श्रोडेयरदेव ये तीन नाम उपलब्ध होते हैं।
मेरा श्रनुमान है कि इनमें से श्रोडेयरदेव जन्म-नाम. श्राजितसेन दीना-नाम श्रौर वादीभिनिंह
पारिष्ठत्योपार्जित उपाधि है। यों तो वादीभिसिंह का जन्मस्थान श्रज्ञात सा हैं: फिर भी इनका
श्रोडेयरदेव नाम, मद्रास प्रान्नान्तर्गत तामिल (तिमलु) प्रदेश के पोल्क् तालुक के तिकमले स्थान में
विद्यमान समाधि-स्थान. द्रविल या द्राविड़-संघ एवं श्रकंगल श्रन्वय ये चारो इन्हें तामिल
प्रान्तीय सिद्ध करने की चेष्टा श्रवक्य करते हैं। मद्रास प्रान्तान्तर्गत तामिल-प्रान्त का नाम
द्राविड़ प्रसिद्ध है ही। साथ ही साथ कई जैन, जैनेतर पुरातत्त्व-विशारद यह प्रकट कर चुके हैं
कि जैनमुनियों में प्रचलित संघ, गण एवं शास्त्रा श्रादि किसी श्राचार्य या स्थान के ही द्योतक
हैं। जैसं स्थान के लिये—माथुरसंघ, नविल्क्रसंघ, कित्तरसंघ, कोलत्त्ररसंघ, देशीयगण, एवं
हनसोगे शाखा श्रादि। श्रतः वादीमसिंह के द्रविल संघ से द्राविड़ श्र्यात् तामिल प्रदेश मानना
कोई श्रजुचित नहीं कहा जा सकता। श्रव इनके श्रकंगल श्रन्वय को लीजिये। यह श्रकंगल
नाम तामिल प्रान्त के गुडियपत्तन तालुक में स्थित 'श्रकंगलम्' नामक स्थान की श्रौर मेरा
स्थान श्राकरित करता है। यह एक बहुत प्रसिद्ध एवं प्राचीन स्थान है। श्राज भी बहां पर

धर्मतीर्थंकर का एक भव्य मन्दिर मौजृद है। इन सब बातों को लक्ष्य में रखकर यह श्रनुमान करना निर्मूल नहीं कहा जा सकता कि वादीभसिंह का जन्म एवं समाधि तामिल प्रान्त में हुई थी। हाँ, माळ्म होता है कि इनका बहुभाग जीवन मैसूर प्रान्त में बीता था श्रौर मैसूर प्रान्तान्तर्गत पोम्बुच ही इनका प्रधान निवास रहा।

हाँ, एक बात याद आ रही है। उपर उद्भृत शिलालेखों में जिन लेखों में अजितसेन इस नाम के साथ 'भट्टारक' शब्द आया है उन लेखों में प्रतिपादित अजितसेन को बादीभसिंह न मानकर इस नाम के किसी दूसरे मठाधीश को मानने को शायद कुछ व्यक्ति तैयार हो जायें। परन्तु प्राचीन काल में 'भट्टारक' यह शब्द केवल मठाधीशों के लिये ही प्रयुक्त न हो कर यह एक आदरस्चक शब्द होने में जिनसेन अ जैसे बड़े-बड़े आचार्य एवं राजा महाराज तक भी इस विशेषण से स्मरण किये गये हैं—इस बात को उन्हें अवद्य ध्यान में रखना चाहिये।

"संस्कृत साहित्य का संचिन्न इतिहास" के विज्ञ लेखकों का कहना है कि "भोज राजा है १०१८—५५) के समकालिक कालिदास का एक बचन "श्रद्य धारा निराधारा निरालस्या सरस्वती।" यह इसके (बादीभसिंह के) बचन के सहश है। इसलिये यह भाज का पृत्वती श्रर्थात् १०म शतक का माना जाता है।" ज्ञात होता है कि श्रीयुत टी० एस० कुपु स्वामी शास्त्रि-द्वारा लिखित 'गद्यचिन्तामिए।' की प्रस्तावना ही इनके इस मत का श्राधार है। मगर मेरे पूर्व कथनानुसार जब बादीभसिंह का समय ११वीं शताब्दी का उत्तरार्ध निर्विवाद सिद्ध होता है तब बादीभसिंह को १०म शतक का मानना ठीक नहीं है।

एक बात और है। इन बादीमसिंह के उपर्युक्त च्रित्रचृड़ामिंग् के अन्त में "राजतां राजराजोऽयं राजराजो महोदयें। तेजसा वयसा श्र्रः च्रित्रचृड़ामिंग्ग्रिंगः।" यह पद्म प्राप्त है। पद्मगत 'राजराजं शब्द अवदय विचारणीय है। मेरा खयाल है कि यह खेलपात्मक शब्द है। इसमें प्रत्यकर्ता ने चिरत्र-नायक जीवन्धर के अतिरिक्त तकालीन शासक का भी उल्लेख किया है। यह शासक चोल-वंशी राज-राज हो सकता है। चोल राजाओं में इस नाम (राजराज) के दो व्यक्ति हुए हैं। प्रथम राजराज का समय सन् ९८५ से १०१२ तक का और द्वितीय का सन् ११४६ से ११७८ तक का है। संभवतः वादीमसिंह ने द्वितीय राजराज के शासनकाल में इस काव्य की रचना की हो। में उपर लिख चुका हूं कि वादीमसिंह का समाधि-स्थान आज भी तामिल प्रान्तान्तर्गत निक्मले में मौजूद है। बहुत कुछ संभव है कि वादीमसिंह अन्तिमावस्था में मैसूर से अपनी जन्मभूमि को लौट आये हों और चोलशासक उक्त राजराज के राज्यान्तर्गत कहीं रह कर इस च्रिच्छूड़ा-

<sup>\*</sup> देख-मदास व मैसूर प्रान्त के प्राचीन जैन-स्मारक पृष्ठ २८१, लेख ने० १६४।

मिण की रचना कर प्रन्थान्त में इन्होंने तत्कालीन तत्प्रान्तवर्ती शासक इस राजराज का उल्लेख कर दिया हो।

इसमें कोई शक नहीं है कि यह वादीभसिंह केवल एक उच्चकोटि के किव ही नहीं थे; किन्तु एक उद्घट नैयायिक एवं प्रस्तर वादी भी थे। संभवतया इन्होंने कोई न्याय-प्रनथ भी रचा हो। पर श्राभी तक इसका कोई पता नहीं लगा है। मैं उपर लिख चुका हूं कि सामान्य श्रावक से लेकर राजा एवं वड़े-वड़े राजकमंचारी भी इनके एकान्त भक्त थे। श्रवण्वेल्गोल के लेख नं० ५४ (६७) में भी इनके हो विद्वान शिष्यों का उल्लेख पाया जाता है, जिनके नाम क्रमशः शान्तिनाथ और पद्मनाभ है। इनमें पहले की उपाधि कविता-कान्त एवं दूसरे की वादि-कोणाहल है। उद्घित्वत यह लेख इन्हों के एक और विद्वान शिष्य मिल्लिपेण मलधारिदेव का समाधिमरण-मूचक है और यह मिल्लिपेण-प्रशस्ति के नाम से प्रसिद्ध है। इस लेख में केवल मिह्निंग की ही नहीं: इनकी गुफ-परम्परा की भी बड़ी प्रशंसा लिखी मिलिती है। इसमें वादीभसिंह एवं इनके शिष्य उक्त शान्तिनाथ और पद्मनाम की भी काफी तारीफ की गयी है। खोज करने पर इन शिष्यों का भी विशेष परिचय मिलिना संमव है।

उहिष्यित लेख में बादीभसिंह की म्तृति-परक कई इलोक मिलते हैं। पर लेखबृद्धि के लिहाज से वे ब्रेलीक यहां उद्धृत नहीं किये गये। मैं समभता है कि बादीभसिंह के बारे में विशेष विमर्श के लिये यह लेख एक साधन समभा जायगा ख्रीर इनकी कृतियों का अध्ययन करनेवाले छात्रों को भी इसमें कुछ सहायता मिलेगी।

## अपसंश साहित्य और जैनी !

[ साहित्य-भ्रमर ' द्वारा संकृलिन ]

**भ**िरत की साहित्यिक भाषात्रों के नियमित ऋध्ययन का प्रारंभ मुहिकत से डेढ सौ वर्ष पहले से हुन्ना है। सन १७८३ में सर विलियम जोन्स की विज्ञानि के साथ ही इस ग्रभकार्य का श्रीगरोश हो गया था। उस समय विद्वानों का ध्यान त्र्याकर्पित करनेवाला केवल संस्कृत साहित्य-सो भी उसके काव्य थे। फिर बैदिकधर्म के साहित्य ने काव्यों का स्थान लिया था। किन्तु तब से पचास वर्ष उपरान्त तक प्राकृत साहित्य की श्रीर विद्वानों की दृष्टि ही नहीं गई थी। इसका कारण यही था कि इस साहित्य के मुख्य संरच्चक जैनी थे. जिन्होंने कलतक श्रपने साहित्य को प्रकट करने की कोशिश नहीं की थी। सचमुच प्राकृत भाषा में रचना करने का अधिकार प्राचीनकाल से ही जैनियों के हाथों में रहा है-- ब्राह्मणों और बौद्धों ने बेशक करीव-करीव इसी तरह क्रमशः संस्कृत और पाली भाषाओं में रचना र⊴ने का अधिकार पा रक्ता थाः किन्तु जैनियों के द्वारा प्राकृत भाषा की विशेष उन्नति हुई थी। इसका कारण यही है कि यह भाषा केवल उनकी साहित्यिक भाषा ही नहीं रही बल्कि जैनधर्म की शिचा भी इसी भाषा में दी जाती रही है। इसीलिये ब्याज हमें प्राकृत के विविध रूपों के स्पष्ट दर्शन जैन साहित्य में ही होते हैं। माराधी ऋौर ऋथमाराधी प्राकृत के शेप नमूने स्त्रय केवल इवेतास्वर जैनियों के सुत्र प्रस्थ ही हैं ! महाराष्ट्री शकृत का भी विशेष उपयोग जैनियों द्वारा ही टीकात्र्यां त्रादिकं लिखने में हुआ है। इस प्राकृत का साहित्य ईसा की प्रारंभिक शताब्दियों में विशेष हो गया था: जैसे कि कवि हाल की रचनात्रों और प्रवरमंन के 'संतुबन्ध' नामक प्रन्थ से प्रकट है। शौरसेनी प्राकृत का उपयोग दिगम्बर जैनियों द्वारा विशेष हुआ है। श्रीकुन्दुकुन्दाचार्य, स्वामी कार्तिकंय, बद्दकंर आचार्य, नेमिचंद्र सिद्धान्त-चक्रवर्ती त्रादि त्राचार्यों ने इसी शौरमेनी प्राकृत में मृत्यमयी रचनार्य रची है। पशाची प्राकृत से जैनियों का प्रेम नहीं रहा ऋौर हतभाग्य से उसका साहित्य ही उपलब्ध नहीं है। हाँ, इसी प्राकृत की वहिन जो ऋपभ्रंश भाषा थी उसका साहित्य उपलब्ध है ऋौर वह खासकर दिगम्बर जैनियों का ही है। प्रस्तुत लेख में इसी अपभ्रंश प्राकृत की उत्पत्ति, इतिहास श्रीर उससे जैनियों के सम्बन्ध को प्रकट करना अभीए हैं।

श्रपश्रंश भाषा की प्राचीनता के विषय में जानने के तिये सब में पहले यह देख लेना ज़रूरी हैं कि उसका उल्लेख किन प्राचीन साहित्यरसिकों ने किया है। इसी श्रानुरूप नीचे इसी बात को निर्दिष्ट करने का प्रयन्न किया जाता है:—

(१) पातअलि, जो कि ईमा से पूर्व की दृसरी शताब्दी के श्रौर <sup>'</sup>त्याकरण महामाप्य'

के प्रख्यात लेखक हैं, वही संभवतः सबसे पहले 'ऋपश्च'श' शब्द का व्यवहार भाषाविज्ञान के सम्बन्ध में करते हैं। किन्तु वह उसे प्रामीए मनुष्यों के मुख से निकला हुऋा संस्कृत का विकृत रूप ही बतलाते हैं: क्योंकि वह कहते हैं:—

"एकैकस्य हि शब्दस्य बहुवोऽपभ्रंशाः। तद्यथा। गौनित्यस्य शब्दस्य गावी गोणी गोना गोपोतालिकेत्येवसादयोऽपभ्रंशाः।

भावार्थ —प्रत्येक शब्द के त्र्यनेक विकृतरूप हैं: जैसे कि शब्द 'गौः' के त्र्यपभ्रंश-विकृत 'गावी', 'गोणी', गोता, गोपोतालिका त्र्याद हैं।

यहां 'श्रपश्रंश' का भाव विकृत योजचाल से हैं। इसलिये यह भरतकिव के 'विश्रष्ट' शब्द के समान है। इससे इसका संबंध श्राभीरों से भी प्रकट नहीं होता श्रीर न यह साधारण जनता की ही भाषा प्रमाणित होती हैं!

- (२ कवि भरत भागतीय नाट्यशास्त्र के सब-प्राचीन लेखक हैं। यह शायद ईसा की २री या इसी शताब्दी में हुये हैं। यह अपने नाट्यशास्त्र नामक प्रस्थ में प्राकृत भाषाओं का उन्तेय करते हैं: जिनकी वह नाटक के पात्रों में से किन्हीं खास के बोलने की भाषा वतलाते हैं तथा उनके हन्दों के नमृने भी देते हैं। (अ०१७ और ३२) वह नाटक में ग्रुद्ध संस्कृत, विकृत संस्कृत जिसे विश्वष्ट संज्ञा दी है और देशी भाषा का प्रयोग करते हैं। देशी भाषा विविध प्रदेशों की स्थानीय भाषा है, जैसे आजकल प्रान्तों के अलग-अलग जिलों में प्रामीए भाषायें अलग-अलग मिलती हैं। भरत ने यद्यपि अपभ्रंश भाषा का स्पष्ट उल्लेख नहीं किया है, क्योंकि उनके समय में वह उन्तत हो रही थी और आभीरकोटि कहलाती थी. किन्तु उसका अस्तित स्पष्ट प्रमाणित हैं। वह पंजाब और अपभी सिंध के निवासियों हारा बोली जाती थी असेर उसका कोई साहित्य भी नही था। अन्य किन्हों विचरती हुई (romadic) जातियां हारा बोली जाती थी: जिन्होंने ही प्राचीन प्राकृतों को अपभ्रंश रूप दिया था। (भविष्यदत्तकथा, गायकवाड औं० सो० नं० २० भूमिका ए० ५१)
- (३) धरमेन द्वितीय सौराष्ट्र काठियावाड़ में वहभीनगर के ऋधिपति थे। इनके एक शिलालेख में 'ऋपभ्रंश' का स्पष्ट उस्लेख है और वह बड़े महत्त्व का है; यथा ''संस्कृत-प्राकृतापभ्रंशभापात्रयप्रतिबद्धप्रथन्धरचनानिपुण्तरान्तःकरणः' ऋदि। यहां धरसेन ऋपने पिता गुहसेन की ऋपभ्रंश भागा में प्रन्थ रचने में सिद्धहस्त बतलाते हैं। गुहसेन के शिलालेख सन ५५९ और ५६९ ई० के मिले हैं। (यांग्वे गजेटियर भाग १. ए० ९०) इसलिये ऋपभ्रंश भागा में काव्यरचना ईसा की छठी शताब्दी में होने लगी थी, यदापि कोई काव्य उस समय का नहीं मिला है।

(४) भानब को भी संभवतः ईसा की छठवीं शताब्दी के ऋन्त में, ऋपञ्चंश भाषा का ज्ञान था, क्योंकि वह उसका स्पष्ट उस्लेख करता है; यथा:—

> "शब्दार्थों सहितों काव्यं गद्यं पद्यं च तद्विधा। संस्कृतं प्राकृतं चान्यदपभ्रंश इति त्रिधा॥१।३६॥"

(५) दगर्डी अपने 'काव्यादर्श' में तत्कालीन साहित्य को चार भाग में विभक्त करता है। वाग्भट ने भी इन्हीं चार भेदों का उल्लेख किया था। दग्डी इनको यो बतलाता है:— 'तदेतद्वाङ्मयं भूयः संस्कृतं प्राकृतं तथा।

श्रपभ्रं शश्च मिश्रं चेत्याहुरायीश्चर्त्विधम् ॥१।३२॥'

इसमें साहित्य संस्कृत, प्राकृत. अपभ्रंश और मिश्ररूप वतलाया है। अपभ्रंश की वह आमीरों आदि की भाषा, जो साहित्य में व्यवहत हुई हो, उसे वनलाता है। यदापि शास्त्रों के अनुसार संस्कृत से विलग सब हो भाषायें अपभ्रंश वर्ताई गई हैं, वह यह कहना है, (११३६) तथापि अपभ्रंश कविता को 'आसार' आदि में विभक्त वतलाता है (आसारादीन्यपभ्रंशो—११३७)। इन उल्लेखों से स्पष्ट है कि दण्डी के समय में अपभ्रंश भाषा का प्रयोग देश के साहित्य में विशेष गीति से होने लगा था। वह भरत के समय की तरह केवल संस्कृत नाटकों के नीव पात्रों के मुख की ही भाषा नहीं रही थी: तथापि आमीर आदि जातियों की वही भाषा थी, जिनमें आभीर ही इसको अपनाने में मुख्य थे। साथ ही इस साहित्यक अपभ्रंश भाषा के अधिकारी केवल कवि और आवार्य ही नहीं रहे थे बल्कि इस पर साधारणतः आभीर, शवर, चाण्डाल आदि जातियों का भी आधिपत्य था। जैसे-जैसे इन जातियों के निवास-स्थान आदि वदलते गये, वैसे ही वैसे अपभ्रंश भाषा में भी भेद पड़ते गये, यह विद्वानां का कथन है। (भविश्व कश्माश्चर नेश्व २०. भू० पृष्ट ५३) दण्डी का समय ईसा की ध्वीं—टवीं शताव्दी माना जाता है।

- (६) रुद्रद ईसा की ९वीं शताब्दी के विद्वान हैं। उनने भी श्रपने 'काब्यालंकार' में श्रपभ्रंश का उल्लेख किया है। उसको संस्कृत, प्राकृत श्रादि के साथ परिगिण्ति किया है। यह भाषात्र्यों के छः रूप वतलाते हैं—प्राकृत, संस्कृत, मागधी, पिशाची, शौरसेनी श्रीर श्रपभ्रंश (२।११-१२)।
- (७) राजदोखर ने भी अपनी 'काव्यमीमांसा' में कई स्थलों पर अपभ्रंश का उल्लेख किया है। यह मुख्यतः संस्कृत, प्राकृत, अपभ्रंश और मिश्रहप भाषा के भेद करते हैं। तथा गीड़ आदि देशवासियों को संस्कृत का अधिकारी, लाट (गुजरात) देशवासियों का प्राकृत पर अधिकार अपभ्रंश पर मरूदेश (मारवाड़) टक्कों (पूर्वी पंजाब) और भादानकवासियों का आधिपत्य बतलाते हैं। अवन्ती, पारिपात्र (विंध्यदेश) और दशपुर के कवियों को भूतभाषा में

किवता करते यह कहते हैं एवं मध्यदेश के किव को इन सब भाषाओं में पारंगत बतलाते हैं। साथ ही वह यह भी लिखते हैं कि सौराष्ट्र, तृवन आदि देश के निवासी संस्कृत का सम्भाषण अपन्नंश को मिला कर करते थे। राजशेखर के इस वक्तव्य का समर्थन आजकल जो प्रन्थ उपलब्ध होते हैं, उनमें होता है। अपन्नंश प्राकृत पर क्रमशः दिगम्बर और खेताम्बर जैनियों का अधिकार यहा है। जैकोबी साथ ने यह ठीक ही कहा है कि दिगंबरियों का अधिकार और बन्ती मारवाइ और पंजाब के एक भाग में अधिक रहा है। राजशेखर के उल्लेखों से यह भी विदिन होता है कि उनके समय में भी अपन्नंश जनसाधारण की भाषा बनी हुई थी।

- (८) नार्-ास्पंधु ने काव्यालंकार (११-१२) की वृत्ति में ऋपभ्रंश का उस्लेख यों किया है:---
- ' तथा प्राकृतमेवापश्चंशः। स चान्यैरुपनागराभीरमाम्यावभेदेन विधोक्तस्तविरासा-र्थमुक्तं भूरिभेद इति । कुतो देशविशेषात् । तस्य च लक्त्रणं लोकादेव सम्यगवसेयम्।"

इस उल्लेख का महत्त्व यह है कि नामसिंधु (१) ऋपभ्रंश को स्वयं एक प्राकृत मानते हैं, (२) ऋपने पूर्व के किवयं द्वारा उद्घिष्टित उपनागर, ऋाभीर ऋौर प्राम्यरूप उसके भेद भी बतलाते हैं: (३) किन्तु वह इन तीन से भी ऋधिक भेद बतलाते हैं: (४) ऋौर कहते हैं कि जनसाधारण की ही यह भाषा थी। इनके एक ऋन्य उल्लेख से प्रकट है कि उस समय ऋपभ्रंश का फैलाव पूर्व में मगध तक हो गया था। नामसिंधु ने ऋपनी टीका सं० ११२५ में (ई० सन १०६५) में पूर्ण की थी। (भविष्य० गायक० नं० २०, भूमि० १० ५७)।

इनके श्रांतिरिक्त श्रन्य भी कई छोटं-मोटं उत्लेख मिलते हैं: परन्तु वह किसी विशेष महत्त्व को नहीं रखते हैं। इस तरह श्रापन्नंश भाषा के प्राचीन उत्लेख मिलते हैं। इनसे भित्रपदन-कथा भूमिका (G. O. S. No. XX) में यह परिएाम निकाल गये हैं:—

- (१) श्रपत्रंश भाषा ईसा की २री या ३री शताब्दी में कम से कम 'श्राभीरी' भाषा के नाम से मीजृद थी श्रीर सिंध, मुल्तान एवं पश्जाब के उत्तरीय भाग में क्षित श्रामीरों एवं श्रन्य जातियों द्वारा बोली जाती थी।
- (२) ईमा की छठवों शताब्दी तक भी वह ऋभीर ऋदि जातियों की भाषा मानी जाती थी और इसका खास नाम 'ऋपभ्रंश' था। इसका साहित्य भी इस दर्जें का हो गया था कि भामह ऋरोर दर्श्डी को भी उसे स्वीकार करना पड़ा था।
- (३) ईसा की ६वों शताब्दी से वह ऋाभीर शवर, चांडाल जातियों की ही भाषा नहीं मानी जाती थी बल्कि मध्यम श्रेणी तथा ऋन्य सभ्य पुरुष भी इसी में बातचीत करते थे;

यद्यपि सभ्यसमाज में संस्कृत को ही मुख्य स्थान प्राप्त था ऋौर नाटकों में प्राकृत का ऋाधि-पत्य था। दूसरे शब्दों में वह जनसाधारण की भाषा हो गई थी। उस समय वह दित्तण में सौराष्ट्र तक ऋौर पूर्व में संभवतः मगध तक फैल गयी थी।

(४) ११वीं शताब्दी के मध्य में किवगण भी ऋपभ्रंश की केवल एक साहित्यिक भाषा ही नहीं बल्कि बोलचाल की कई भाषाऋों के रूप में स्वीकार कर रहे थे: जिसमें का एक भेद साहित्यिक रूप में उन्नत हुआ था।

इन खास बातों का एकीकरए आभीर (आजकल की अहीर) जाति के फैलाब से ठीक बैठ जाता है। जिनके ही कारए देश की बोलचाल की भाषाओं में अन्तर पड़ा था। महाभारत में आभीर लोग भारत के पश्चिम प्रदेश में सिंधुनदी के तट पर बसे बतलाये गये हैं। मनुम्मृति (१०११५) में उनकी ब्राह्मए पिता और अम्बष्ट माता की संतान लिखा है। इससे इनका ईसबी अब्द के पहले पंजाब में बमना प्रकट है। ईमा की शरी और इरी शताब्दी के शिलालेख में भी इनका उल्लेख है। भाँसी के पास का अहरवर प्रदेश इन्हीं लोगों का निवास-ध्यान माना जाता है। इस अपेचा प्रथी शताब्दी में वह मालवा में फैल गये थे यह प्रकट है। इनमें का एक भाग इस समय स्थायी रूप में बस गया था और राज्याधिकारी भी हो गया था। (भाएडारकर-ऐन्थोवेन पृट २३) युक्तप्रांत के मिर्जापुर जिले का अहरीर प्रदेश भी अहीरों का वास बतलाता है। इसी समय अपभाश साहत्य की भी उन्तित होने लगी थी. क्योंकि अपर छठी शताब्दी के विद्वान ऐसा ही बनलाते हैं। फिर आभीर सौराष्ट्र और मगध की ओर वढ़ गये होंगे, तभी बढ़ों पर भी अपभ्रंश की प्रधानता हो गई थी। इस तरह अपभ्रंश भाषा का संबंध आभीर लोगों से स्पष्ट है। मूल में इनकी उत्पत्ति उन्हीं से हुई ख्याल किया जाता है। ईमवी सन् के पहले से उसका अस्तित्व मिलता है।

(क्रमशः)

### आवार्य नेमिबन्द और न्योतिष-शास्त्र

[ लेखक—श्रीयुत पं० नेमिचन्द्र जैन, न्याय-ज्योतिष-तीर्थ ]

अक्किचार्य श्रीनेमिचन्द्र ज्योतिप-शास्त्र के भी मर्मज्ञ विद्वान थे। इनके त्रिलोकसारान्तर्गत ज्योतिप-मम्बन्धी विषयों पर प्रकाश डालना ही प्रस्तुत लेख का उद्देश हैं।

#### विषुप-विचार:---

श्राचार्य ने विषुप दिन का विचार बहुत सृक्ष्मदृष्टि से किया है। जिस दिन दिन-रात्रि दोनां समान हो वह विषुप दिन कहलाता है। यह वर्ष में दो बार श्राता है। श्राचार्य के मत से प्रत्येक श्रयन के अर्थभाग में विषुप दिन श्राता है। ज्योतिष शास्त्र के नियम से भी यह दिन सायन मेपादि श्रीर सायन तुलादि में पड़ता है: इसका भी श्रर्थ वही है जो श्राचार्य ने श्रयनार्थ भाग में वतलाया है। क्योंकि कर्क से लेकर धनु-पर्यन्त दिच्छायन होता है। इसमें तुला के सायन सूर्य में विषुप दिन बड़ेगा। यहां पर भी श्रयन के श्रर्थभाग में ही विषुप दिन माना गया है। इसी प्रकार मकर से लेकर मिथुन तक उत्तरायण होता है। इसमें भी मेप के सायन सूर्य में विषुप दिन माना गया है—श्रयीत् श्रयन के श्रर्थभाग में ही विषुप दिन पड़ता है। यही श्रन्य ज्योतिष प्रन्थों में भी मिलता है। जैसे श्राचार्य ने पश्चवर्षात्मक युग मान कर उस युग में विषुप दिन की तिथि तथा नज्ञत्र लाने का करण-सूत्र बतलाया है। उसी प्रकार वेदाङ्ग ज्योतिष में भी पश्चवर्षात्मक युग मान कर विषुप दिन के तिथि नज्ञत्र का साधन किया गया है। श्राचार्य-कृत-करण-सूत्र यह है:—

विगुणे सगिष्टइसुपं रुऊले छम्गुले हवे पत्वम् । तप्पव्वदलं तु तिथि पवट्टमालम्म इसुपस्स ॥४२७॥

ऋर्थ—विषुप-संख्या को दृना करके उसमें से एक घटा कर शेष को छः से गुएा। करने से पर्व का प्रमाए आयेगा और पर्व का आधा तिथि-संख्वा आयेगी। इसी आशय का वेदाङ्क ज्योतिष में भी निम्नांकित करएा-सूत्र है:—

विषुवत् तद्द्विरभ्यस्तं रूपोनं षड्गुर्णीकृतम् । पद्माः यदार्धं पद्माणां तिथिः स विषुवान् स्मृतः ॥

यह श्राति प्राचीन हिन्दू प्रनथ वेदाङ्ग ज्योतिष का बावीसवां क्लोक है। इसका ऋर्थ मी वही है जो श्राचार्य के करण-सूत्र का है। श्रार्थात विषुप संख्या को दो से गुणा कर के गुणन-फल में से एक घटा शेष को छः से गुणा करने पर विषुप की पर्व-संख्या आयेगी और पर्व का श्राधा तिथि-संख्या होगी। इस प्रकार का मत श्रन्यान्य श्रजैन ज्योतिष प्रन्थों में पाया जाता है और श्राचार्य के करण-सूत्र की वासना भी सिद्ध होती है। जब-तक किसी भी सूत्र की वासना सिद्ध न होवे तब-तक वह सर्वमान्य नहीं हो सकता है। वासना इस प्रकार से है—

माघ शुक्क के श्रादि से तीन सौरमास के श्रम्तराल में पहिला विषुप दिन पड़ेगा। क्योंकि विषुप दिन सायन मेपादि श्रौर सायन तुलादि में ही पड़ता है। इसलिये युगादि से ६० सौर मासों में १२४ चान्द्रपत्त होते हैं तो ३ सौरमास में कितने हुए? इस प्रकार श्रमुपात करने से यह नतीजा निकलता है।

 $\frac{3 \times ? \times ?}{\varsigma} = \frac{3?}{4}$  यह रोप रक्खा । दूसरे विषुप में छः सौरमास होंगे, इसलिये उसके अन्तर्गत पन्न भू र  $\frac{1}{4}$  दो विषुप में तेप एक गुणा और तीन में द्विगुणा तथा चार में तिगुणा इस प्रकार से इष्ट विषुप में एक कम गुणा मानना पड़ेगा । अतः (वि - r) इसकी पन्तों से गुणा कर देने से अभीष्ट विषुप संख्या आ जायेगी । अतः अभीष्ट विषुप संख्या =  $\frac{1}{4}$  इसमें तेप को जोड़ देने पर युगादि से विषुप संख्या आ जायेगी ।

=६ (२ वि. -१) पन्न +३ (२ वि. -१) तिथि। यहां पर दो में गुराा करके दो में ही माग देने पर राशि में कोई भी अन्तर नहीं होगा, इसलिये ६ (२ वि. -१) पन्न +  $\frac{६(२ वि. - १)}{२}$  इस प्रकार से आचार्य-कृत करण-सूत्र निष्पन्न हो गया। इसी अभिप्राय को आये ज्योतिय में भी एक करण-सूत्र है—

विषुवन् नद्गुणं द्वाभ्यां रूपहीनं तु पङ्गुणम् । यक्त्र्यं नानि पर्वाणि नद्र्यं सा तिथिभवेन् ॥

इस प्रकार से ऋाचार्य ने युग में विषुप का साधन किया है।

उत्तरायण ऑर्इ्बिज्ञणायन में तिथि नत्तव लाने का विचार— वेगाउट्टिगुएं तेसीदि सदं सहिद तिगुणगुणुरूवे। पर्णुरमजिदे पव्वासेसा तिहिमाणुमयणुस्स ॥

ऋर्थ—विवित्ति ऋायृत्ति में से एक घटाकर रोप को १८३ से गुगा कर के गुगानकल में गुगाकार को तीन से गुगा कर जोड़ दें श्रीर योगफल में एक श्रीर मिलाने से जो हो उसमें

१५ का भाग देने से लब्ध पर्व श्रीर शेष तिथि श्रायेगी। इस प्रकार से श्राचार्य ने तिथि और पर्व का अथन में साधन किया है। वेदाङ्ग-ज्योतिष श्रीर गर्गसंहिता में भी इसी आशय का सूत्र है। क्योंकि वहां पर भी पञ्चवर्षीय यूग मानकर के ही उत्तरायण ऋौर दक्षिणायन में पर्वे और तिथि का मान निकाला है। श्राचार्यकृत सृत्र की उपपत्ति बहुत श्रासानी से सिद्ध होती है। अत एव श्राचार्य की यक्ति महत्त्वपूर्ण प्रतीत होती है। क्योंकि ज्योतिप-शास्त्र में जिसकी वासना सरल एवं सहज में सिद्ध हो वह सुत्र सर्वमान्य होता हैं। त्र्याचाय की वासना निम्न प्रकार से है—इनके मन से एक श्रयन से दूसरे श्रयन-पूर्यन्त तिथि की संख्या ६ श्रधिक होती हैं। अत एव एक अयन से दृसरे अयन-पर्यन्त चान्द्र दिन =  $\frac{\pi}{2}$  =  $\frac{3.98}{2}$  = १८६ तिथि श्रथवा चान्द्र दिन एक अयन संदूसरे अयन-पर्यन्त होते है। चान्द्र दिन में ३० से **माग दें तो** लब्ध मास और रोप तिथि त्रायेगी। अतः १८६ ÷ ३०=६+६ यहां पर मासों को छोड़ दिया, क्योंकि प्रयोजन नहीं है: इसलिये ६ तिथि का प्रहण किया। इससे सिद्ध हुआ कि प्रथम तिथि में द्वितीय तिथि ६ अधिक होती है। अतः १ + ६=७, ७+६ = १३, १३+६=१५, १५+६=२५. क्रम मे १, ७. १३, १५, २५, १. ७. १३, २५ यहां पर जो संख्या १५ से अधिक है उसमें १५ का भाग देकर लब्ध को छोड़ दिया और शेष को प्रहरा किया तो १, ७, १३, ४, १०, १, ३ ः३, ४ १० यह हुआ। अब दृत्तिणायन से गणना की जाय तो प्रथम तिथि-संख्वा द्जिए।यन में ख्रार दुसरी उत्तरायण में ख्रायेगी।

#### नस्त्र लाने की उपपक्ति

एक सौर वर्ष में चान्द्र दिन ३७२ और एक युग ५ वर्ष का होता है, इसिलये इस में रिव मगण ५ सौर मास ६० सौर दिन १८००, चान्द्र मास ६२, चान्द्र दिन १८६०, चय दिन ३० मभ्रम वा नच्चत्रोदय १८३०, चान्द्र भगण ६०, चान्द्रसायन दिन १७६८, एक सौर वर्ष में सावन दिन ३६६, एक वर्ष में नच्चत्रोदय ३६७, एक अयन से दूसरे अयन-पर्यन्त सौर दिन १८०, एक अयन से दूसरे अयन तक सावन दिन १८३, २७ नच्चत्रों का भोग एक ही भगण में होता है।

 $\frac{3\xi\circ}{2\omega} = \frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}\frac{1}{2}$ 

की मूल मित्ति को ही लेकर बाद के अजैन ऋषियों ने उसमें बड़ा सुधार किया है। इसी प्रकार जैन ज्योतिष के नियमों से भी यदि सारणी बनाने का परिश्रम किया जाय तो जैन ज्योतिष भी विकसित होकर महत्त्वपूर्ण ही नहीं किन्तु समस्त फितत. गिणत, सिद्धान्त-सम्बन्धी ज्यौतिष-शास्त्र में गणमान्य स्थान को प्राप्त हो जायेगा। हमार जैन ज्योतिष में फिलत के अनेक प्रन्थ महत्त्वपूर्ण हैं। निमित्त-शास्त्र जिनका फल बहुत ठीक घटता है ऐसे अनेक प्रन्थ जैनियों के भी मौजूद हैं। कुछ प्रन्थ निमित्त-शास्त्र-सम्बन्धी जैन सिद्धान्त-भवन आरा में भी मौजूद हैं। इन पर पुनः समय मिलने पर प्रकाश डाला जायगा।

#### गति-विचार: —

त्राचार्य ने सूर्य-चन्द्रमा की गति प्रथम योजनात्मक वतलाई है। फिर उसको कलात्मक करने की यक्ति भी बतलाई है। इस प्रकार से आचार्य ने प्रहर्गाणत की उपयोगिता के लिये दो तरह की गति निकाली है। फिर क्रम से प्रतिदिन के गतिमान के बृद्धि-द्यास को भी बतलाया है। उन्होंने सूर्य की १८४ बीधी मानी हैं। प्रतिदिन सूर्य ऋपनी गति से एक बीथी को तय करना है-यह योजनात्मक गति है और जो गगन-खगुड मान कर सुर्यादि महों की गति बतलाई है वह कलात्मक गति है। इसी प्रकार अजैन ज्योतिप-शास्त्र में भी सूर्यादि घटों की गति दो प्रकार की बनलाई है। एक योजनात्मक दसरी कलात्मक । ज्योतिप-शास्त्र के मत से सुय क्रान्ति-उत्त में चलता है और चन्द्रमा विमण्डल में । सूर्य के घूमने के मार्ग का नाम ऋहोरात्र बुत्त है। प्रत्येक दिन का ऋहोरात्र बुत्त अलग-अलग होता है। इस प्रकार से एक अयन में १८३ और कुछ अधिक अर्थान १८४ अहीरात्र उत्त होते हैं। अज़ैन ज्योतिष-शास्त्र में भी १८४ वीथी: घटिन होती हैं। केवल उन्होंने उसका नाम वृत्त रक्तवा श्रीर श्राचार्य ने बीर्था परन्तु बीर्था श्रीर वृत्तका श्रर्थ परिभाषा के ऋनसार एक ही है। यहां पर बन्त शब्द से दीर्घवनाकार लिया जाता है। या यो कहिये कि ढोलक के त्राकार का मार्ग वृत्त शब्द से लिया जाता है। सब प्रहों की कचा दीर्घवताकार की ली जाती है। आचार्य की यही योजनात्मक गति अजैन ज्योतिपन्पन्थों में पायी जाती है। जैसे ऋाचार्य ने गगनखराइ-रूप गति बतला कर सूर्य-नज्ञ और चन्द्र-नज्ञ को सिद्धि को है उसी प्रकार से ऋाधनिक ज्योतिय के नियमों से भी सूर्य-नत्तन्न और चन्द्र-नचत्र का मान त्राता है। क्योंकि मिद्धान्त-शिरोमणि के गणिनाध्याय में नचत्रानयन प्रकरण में ऋाचार्य की व्यवस्था ही दृष्टिगत होती है-

स्थूलं कृतं भानयनं यदेतज्ज्योतिर्विदां संव्यवहारहेतोः । मृक्ष्मं प्रवक्ष्येऽथ मुनि-प्रणीतं विवाहयात्रादिफल-प्रसिद्ध्ये ॥ ऋष्यर्ध-भागानि (११८५।५२) पडत्र तज्ज्ञाः प्रोचुर्विशाखादिति मग्र<sub>ु</sub>वाणि । पडर्धभागानि च (३९५।१७) भागिरुद्रवातान्तकेन्द्राधिपवारुणानि ॥ शेपाएयतः पञ्चदर्शकभागान्युक्तो मभागः शशिमध्यमुक्तिः (৩५०।३५)।

इस प्रकार से चक्र कला मानकर अजैन ज्योतिप में कलात्मक गति को ही सृक्ष्म बतलाया है जो आचार्य की बतलाई गयी गति से मिलती है।

#### परिधि-विचारः--

परिधि के श्रानयन के लिये भिन्न-भिन्न श्राचार्यों के भिन्न-भिन्न मन हैं। परन्तु जिसकी वासना युक्ति-युक्त हो वहीं सर्वमान्य जानना चाहिये। त्रिलोकसार में जो श्राचार्य ने परिधि लोने का नियम वतलाया है वह सर्वश्रेष्ठ है क्योंकि उमकी वासना ठीक है—

नियम—विक्खंभ बगगद्ह गुणकरणी बहुम्स परिस्योहोदि ।

त्र्रथं—त्र्यास के वर्ग को १० से गुणा कर जो गुणनफल हो उसका वर्गमूल निकालने पर परिधि का मान त्र्याना है।

वासना--किसी भी वृत्त की परिधि के त्रानन्त हिस्से किये जायें त्रीर उसी माप के हिसाब से त्यास के भी दकड़े किये जायें तो रूप-त्यास में परिधि का मान √हैं करणी श्रायेगा। यहां पर शंका हो सकती है कि परिधि तो चापाकार होती है ऋौर व्यास सरलाकार। फिर इन दोनों का अनुपात करके रूप-त्यास में ᢊ करणी का ज्ञान कैसे किया ? इसका उत्तर यह है कि किसी भी वृत्त का ९६ वां भाग चापाकार को छोड़ कर सरलाकार हो जाता है। इस नियम को सभी गांगितज्ञ स्वीकार करते हैं: क्योंकि उपर्युक्त नियम मानने से ही प्रथम ज्या का साधन किया जाता है. ऋत्यथा प्रथम ज्या का साधन नहीं हो सकता। क्योंकि प्रथम ज्या प्रथम चाप-तुल्य मानी जाती है। इसलिये यह निर्विवाद सिद्ध है कि रूपत्यास में √ृहें करगा। परिधि का मान माना जाता है। ऋव इष्ट परिधि के लिये इष्ट व्यास से गुणा कर दें तो इष्ट परिधि श्रा जायेगी । परन्तु जय इष्ट व्याम को 🗸 🗟 में गुगा करेंगे तो व्यास **का** भी वर्ग हो जायेगा । क्योंकि 'वर्ग वर्गमा गुमुखेन' यह नियम है । इसलिये यह सिद्ध हुऋा कि व्यास के वर्ग को १० से गुएा कर के वर्गमृत निकार्ले तो परिधि त्रायेगी । सूर्य सिद्धान्त में भी इसी फल के ऋनुकूल नियम बनाया गया है — व्यासवर्गतो दशगुणात्पदं भूपरिधिः यह नियम है: परन्तु नवीन अभ्यायों ने इसका परिष्कार दूसरे रूप से किया है। सुधाकर द्विवेदी जी का मत है कि 'व्यासवर्गनोऽदशात्पदं भूपरिधिः'' इस प्रकार का परिकार मानना चाहिए ऋौर व्याख्या में भी इस प्रकार का परिवर्तन किया है कि "न दुशन्यदश किञ्चिन्यृना दशतैर्ग्णात्मकं भूपरिधिः" इस प्रकार की व्याख्या करने हैं। परन्तु यह व्याख्या ठीक नहीं है। सिद्धान्त-तत्त्वविवेक के त्र्यवलोकन से मालूम होता है कि उसमें संभवतः त्र्याचार्यकृत नियम का ही श्रनसरण किया गया है-

व्यासवर्गोइशगुराात्पदं भूपरिधिभवेत् । व्यासः स्यान् परिधेवेगीदिगमत्ताच पदंत्विह ॥

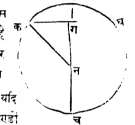
इसकी उपपत्ति के लिये भी यह प्रमाण दिया है-

रुद्राहतत्र्यासदलोत्थवृत्तेर्व्यासोत्क्रमज्यावशतः क्रमज्या । या तत्समोऽयं परिधिः सुमृक्ष्मो त्र्यासैकमानाद्दशमृजरूपा ॥

व्याख्या—रुद्राहतो यो व्यासस्तस्य दलेनोत्धं तस्मिन् , व्यासतुत्या या उत्क्रमञ्या तद्वशतः क्रमज्याऽर्धज्या या तत्सम एवायं सूक्ष्मपरिधिः स्यात् ।

#### न्नेत्रदर्शन

जैसे यहां पर ऋष च इत्तत्तेत्र तिया जिसका कि व्यास ऋष है ऋौर परिधि ऋष च कतथा उन्क्रमञ्या ऋग है ं ११ × व्यास=ऋष च ऋौर ऋग=व्यास (उत्क्रमञ्या) यहां पर उत्क्रमज्या शब्दसे व्यास जानना चाहिए। ं ग च=१०×व्यास



श्चतः स्त्र ग×ग च=क ग×ग घ (रं०३ ऋध्याय ३४ के) यदि कृत्त में दो पूर्ण ज्यायें संपात करती हो तो एक के दोनों स्वरहीं

का गुणनफल दूसरी के दोनों खणडों के गुणनफल के बराबर होता है। ऊपर चेत्र में इब च केन्द्रग पूर्ण जीवा है झीर यह जीवा क घ अर्कन्द्रग पूर्ण जीवा पर लम्ब-रूप है तथा ग बिन्दु पर संपात भी करती है।

ं क ग≕ग घ (रं० ३ अ००० प्र०) तथा अपच रेखा के न विन्दु पर सम आसौर ग **बिन्दु** पर अपसम खरड हैं।

 पड़ता है कि आचार्य की मान्यता का ही अनुकरण कमलाकर मृह ने किया हो। आधुनिक मह-गिएत की उपयोगिता में भी महकत्ता की परिधि लाने के लिये इसी नियम की आवश्यकता होती है। क्योंकि सूक्ष्म परिधि इसी नियम से निकलती है तथा वृत्त-त्त्रेत्र का गिएत भी ज्योतिष-शास्त्र में बहुत आवश्यक है। विना ज्या-चाप और परिधि गिएत के मह स्फुट नहों हो सकते हैं। इसलिये ही आचार्य ने परिधि-नियम को सूक्ष्म बतलाया है। यह एक महत्त्व का विषय है। इसकी प्रशंसा आधुनिक और प्राचीन महगिएत के जाननेवाले ज्योतिर्विदों ने की है। सिद्धान्त-शिरोमिए गोलाध्याय में भास्कराचार्य ने पचासो क्लोक इसकी प्रशंसा में लिख डाले हैं तथा आगे जाकर भू-परिधि का मध्यम और स्फुट मान निकालते समय भी इसी नियम का आश्रय लिया है। अत एव आचार्यकृत पिरिध लाने का करण-सृत्र बहुत ही उपयोगी है।

#### वाण-ज्या-वाप-विचार:-

श्राचार्य ने बाएा-ध्या-चाप के गिएत को निकालने के लिये कई करएा-सृत्र बतलाये हैं: जिनकी वासना भी युक्तियुक्त है और सृत्रों में भी लाघव किया है। श्रुत एव गिएत-ध्योतिप के विषय को ध्या-चाप का गिएत बहुत ही पुष्ट करना है। गिएत-शास्त्र में जो नियम लाघव का हो वहीं महत्त्वपूर्ण समभा जाता है: इसलिये श्राचार्यकृत ज्या-बाप-बाएा का गिएत बहुत ही महत्त्वपूर्ण है। लीलावती, बीजिमद्धान्त श्रादि में इतने लाघव-पूर्ण एवं सूक्ष्म विषय को प्रतिपादन करनेवाल सृत्र नहीं मिल सकते हैं। उदाहरए के निये एकाध नमूना पाठकों के सामने रखता है। बाए निकालने के निये श्राचार्य का सृत्र:--

जीवाविक्खंभागां वमाविसंसम्स होदि जम्मूलम् । तं विक्खंभा भोहय संसद्धमिसुं विजाणाहि ॥

श्चर्थ—जीवा के वर्ग को इन के व्यास के वर्ग में से घटा कर जो शेप रहे उसका वर्गमूल जो आवे उसमें से व्यास को घटा देवें तो शेप का आधा करने से बाग आजायेगा। जीलावती का बाग लाने का सृत्र—

ज्याज्यासयोगान्तरघातमूलं व्यासस्तदूनो दलितः शरः स्यात्॥

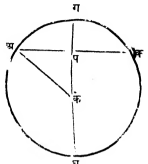
ऋर्थ—ज्या ऋरीर व्यास को योग ऋरीर अन्तर करके दोनों का आपस में गुणा कर ले; फिर उसका वर्ग-मूल निकालें बाद उसमें से व्यास घटा देने और शेप को आधा कर देने पर वागा आजायेगा।

त्र्य विचार कीजियेगा कि इस सृत्र के गिएत में कितना गौरव हैं: क्योंकि योग श्रॉर श्रन्तर पृथक-पृथक् कर के फिर गुणा करें तब गुणनफल बगान्तर-तुल्य होगा। किन्तु श्राचार्य ने सीधा वर्गान्तर ही बतलाया है। श्रत एव जिसमें थोड़ी किया हो वह लाघव श्रौर जिसमें ब्यादा हो वह गौरव कहा जाता है। इससे श्राचार्य की कितनी गणितक्रता प्रकट होती है इस बात को गिएतशास्त्र के जानकार ही समक्त सकते हैं। त्र्याचार्य-कृत सूत्र की वासना निम्न प्रकार से सिद्ध होती है।

यहां पर ज्या शब्द से पूर्ण ज्या ही जानना चाहिये। कल्पना की कि ऋ क=ज्या के = वृत्तकेन्द्र। गप = शर=श, गघ = वृत्तव्यास = व्या०।

ऋव ् चेत्रमिति के नियम सं—

केप=अके - अय=(अके + अप) (अके - अप) इसको ४ से गुएग किया और ४ से ही भाग दिया नव =४×(अके+अप) (अके - अप)\_



(२ अके×२ अप) (२ अके - २ अप) =  $\frac{(2\pi i + 3\pi i)}{8}$  ( $\frac{(2\pi i + 3\pi i)}{8}$  =  $\frac{(2\pi i + 3\pi i)}{8}$  =

के प =  $\frac{H}{2}$  ं गप=केंग – केप= $\frac{1}{2}$  त्या –  $\frac{H}{2}$  =  $\frac{\pi 2 III}{2}$  श इस प्रकार से त्र्याचाय का सुत्र निष्पन्न होगया ।

जीवा-चाप का गर्णित भी त्राचार्य का महत्त्वपूर्ण है। भाम्कराचार्य जो कि गर्णित-शास्त्र के श्रद्रितीय ज्ञाता माने जाते हैं उन्होंने भी स्थल जीवा को ही निकाला है। जैसे—लीलावती में लिखा है कि 'स्थलजीवाज्ञानाथमाह"—'चापोननिव्नपरिधिः प्रथमाह्नयम्यादित्यादि'। किन्तु श्राचार्य ने सुक्ष्मता वतलाने के लिये कर्र्णा-द्वारा जीवा तथा चाप को निकालने के लिये करणसूत्र बतलाये हैं। जो गणित करणी से निकाला जाता है वह बहुत ही सूक्ष्म स्राता है। ब्राचार्यकृत करण्युत्रों की सुक्ष्मता की पुष्ट करने के लिये केवल वासना ही प्रमाण्कप हैं, जो कि सर्वथा गरिएतशास्त्र के मान्य है। ब्रह्म-सिद्धान्त जो कि गरिएत-ज्योतिप में बहत प्राचीन माना जाता है, उसकी जीवानयन-क्रिया भास्कराचार्य से भी स्थूल है: क्योंकि उसकी वासना स्वल्पान्तर से ही सिद्ध होती है तथा भाम्कर-वासना में भी स्वल्पान्तर की श्रावस्यकता पड़ती है। परन्तु श्राचार्यकृत करण-सूत्र की वासना में स्वत्पान्तर की श्रावस्यकता नहीं पड़ती है। अन एव अपचार्यकृत ज्या-चाप का गरिएत सर्वश्रेष्ठ है। इस गरिएत की ज्योतिपशास्त्र में बहुत ही स्त्राबदयकता पड़ती है। स्त्रजैन ज्योतिप में महीं की कज्ञा दोर्घवृत्ताकार है और चलने का मार्ग भी वृत्ताकार है: इसलिये मध्यम पह को मन्दरसुट श्रथवा रफ्ट बनाने में जीवा-तृत्य संस्कार करना पड़ता है, इसलिये प्रहण श्रादि की सिद्ध करने के लिये जीवाचाप के गिएत की नितान्त आवश्यकता होती है। जैन ज्योतिप में भी जीवा-चाप के गिएत की अत्यावस्थकता है, क्योंकि प्रत्येक वीथी के विना जीवा-चाप का

क्कान किये प्रहों की गति का ज्ञान नहीं हो सकता है; अन्नत एव जीवा-चाप का गिएत ज्योतिपशास्त्र सं सम्बन्ध रखता है। इस प्रकार सं त्र्याचाय ने ज्योतिप-शास्त्र पर प्रकाश डाला है। वेदाङ्ग-ज्योतिप की मान्यता श्रीर श्राचार्य की मान्यता में बहत कम श्रान्तर है। वेदाङ्ग-ज्योतिप से ज्ञात होता है कि श्रविष्ठा (धनिष्ठा) नत्त्रत्र के त्र्यादि सं सर्य का उत्तरायण भौर अञ्चलपा के अध से दिल्लिणायन होता है। यह उत्तर और दिल्लिण गति का समय साघ श्रीर श्रावण मास में होता है। उत्तरायण श्रीर दक्तिणायन में दिन की बढ़ती श्रीर घटती एक प्रस्थ जल के बराबर मानी गई है। उक्त दोनों ऋयनां में दिन-रात्रि के मान में ६ सुहूर्त्त का भेद पड़ता है। धनिष्ठा के ऋादि में वत्सरारम्भ माना गया है। इसके पूर्वकाल में कभी वासंत विभवदिन से कभी सूर्य के उत्तरायण के अन्त से वर्षारंभ गिना जाता था। इसी प्रकार से वेदाङ्ग-ज्योतिपकाल में चान्द्रमास पूर्णिमा से लिया जाता था। किन्तु त्र्याजकल त्र्यमावस्या से लिया जाता है। तैनिरीय संहिता के समय में वर्षारंभ माघी पूर्णा से होता था। परन्त वेटाङ्ग-ज्योतिप में स्त्रमा से माना गया है। वेटाङ्ग-ज्योतिप के नियम से पञ्चवर्षीय युग मानकर पञ्चाङ्ग की मान्यता भारतवर्ष में बहुत समय तक रही है। शक की पाँचवीं शताब्दी में वराहर्मिहर ने पञ्चाङ्ग की संस्कृति में परिवर्तन कर दिया, किन्तू ऋयन-प्रवृत्ति तथा सौर वर्ष श्रीर चान्द्र वर्ष के मान को बंदाङ्ग-ज्योतिय के श्रनसार ही रक्ता। श्रपनी बहस्संहिता में श्रयन-प्रवृत्ति लिखते हुए बराहमिहिर ने लिखा है:-

ऋाक्लेपार्द्धाइचिंगमुत्तरमयनं रवेर्धनिष्ठार्द्धम नृनं कदाचिदासीचे नोक्तं पूर्वशास्त्रेषु ॥

इस आयां से ज्ञान होता है कि पृवशास्त्रेषु से बेदाङ्ग-ज्योतिप का स्मरण किया है। पाराशरतंत्र जो कि भारतीय ज्योतिप-शास्त्र में बहुत प्राचीन माना जाता है, उसकी मान्यता भी पञ्चवर्षीय युग को लंकर अयन, नस्त्र, निधि, पर्व. विषप, दिन तथा चककता मानकर नस्त्रमुक्ति आदि की मान्यता आचार्य के ही अनुरूप है। पूवलिखित प्राचीन भारतीय ज्योतिप की मान्यता से माल्यम होता है कि आचार्य की मान्यता प्रायः मिलती-जुलती है केवल उत्तरायण और दिस्त्रणायन की नस्त्रत-मान्यता में ही भेद है। क्योंकि आचार्य ने अभिजित् नस्त्र से दिस्त्रणायन और हस्त नस्त्र से उत्तरायण को माना है। शेष दिन-रात्रि का बृद्धि-हास और नस्त्र, पर्व, दिन आदि व्यवस्था पाराशरनंत्र, आर्य-योतिष, अर्थव-योतिष, वेदाङ्ग-अयोतिष आदि सुप्राचीन प्रत्थों से प्रायः मिलती है। किन्तु गणित-विषय का प्रतिपादन आचार्य का इन प्रत्यों से भी सृक्ष्म एवं महस्त्वपूर्ण है। यदि वेदाङ्ग-ज्योतिष के सूत्रों के अनुसार त्रिलोकसार में ४५ गाथा जो गणित-ज्योतिष-शास्त्र से सम्बन्ध रखती हैं, सुधार हो जाये तो उससे अधिक महस्त्वपूर्ण हो सकता है। क्योंकि वेदाङ्ग-ज्योतिष में केवल ३६ ही कारिकार्ये हैं। उनकी ही मृल-भित्ति से आधुनिक ज्योतिषशास्त्र इस रूपमें है। इस प्रकार से नेमिचन्द्राचार्य का ज्योतिष-शास्त्रसे बहुत ही सम्बन्ध है और आप गणितज्ञिपोतिषके एक अच्छे विद्वान् थे इसमें जरा भी सन्देह नहीं है।

## दानियात्य जैनवर्म

जि नधमें एक अनादिकालीन मत है—वह किसी प्राचीन धर्म की शाखा नहीं है। श्री-पुरुदेव के पूर्व भी जैन धर्म विद्यमान था। सच तो यह है कि जैनधर्म की प्राचीनता की चर्चा विश्व की प्राचीनता के समतुल्य है। संज्ञेप में इस मत के मूल-तत्व यों कहे जा सकते हैं। जैनधर्म में जीवादि सात तत्त्व माने गये हैं। पंचास्तिकायों में जीव के स्वमाव का विस्तृत वर्णन है। जीव नित्य है। संसारावस्था में वह देहधारी है। इस देह के बन्धन से उसे मुक्त होना है। वस संसार सं छटना ही मोच्च है। श्रीर इस वन्धन सं छड़ानेवाला भी कोई इसरा नहीं है। प्रत्येक जीव स्वयं मुक्त होने की सामर्थ्य रखता है-वह चेतन है-ज्ञानमय है। सयोग मिलना उसके लिये संभव है। स्वकृत कमी का शभाशम फल जीव अकेला ही भोगता है। एक जीव के किए हुए पुरुष-पाप का भागी दूसरा जीव नहीं होता। जीव अपने हित के लिए दसरों का मंह ताकता बैठा रहे तो कुछ नहीं होगा। है कि श्रम्रज पुरुषार्थी के मार्ग में कर्म श्रीर काल वाधक भी होते हैं। किन्तु कालोचित कार्य का फल प्राप्त होता ही है अपेर उसमें सदसद वियेचन करानेवाल उपरंश-दाना-सन्मार्गदर्शक श्चाचार्य, उपाध्याय और साथ महानुभाव श्रपनी निसर्गज द्यादृष्टि से सहायक होते हैं-वह हेयोपादेयदर्शक उपदेश-द्वारा जीवराशि को सदगति दिला सकते हैं। इसके विपरीत यदि जीव उनके उपदेश को नहीं मानते हैं, पंचाणवतां को नहीं पालते है, मय व्यमनों में मग्न रहते है श्रीर खेच्छाचारी बनते है तो निस्सन्देह उन्हें कभी भी चतुर्गति भ्रमण से छटकारा नहीं मिल सकता । जैनाचार्यो का उपदेश परम्परा प्राप्त त्रागम के श्रविरुद्ध और पूर्वापरविरोधरहित होता है। उससे जीवमात्र का हिन सधना है। इनका उपकार चिरस्मरणीय है। दक्षिण मारत के जैनधर्म में इन गुरु महात्मात्रों का विशेष स्थान है। वहां सब से पहले हमें श्रुतकेवली भद्रवाहु जी का नाम मिलता है। शिलालेखों से स्पष्ट है कि श्रुतकेवली भद्रवाह

<sup>\*</sup> स्व॰ ताताचार्य जी मद्राम प्रोवेन्शियल एजुकेशन मरविस में डिस्ट्रिस्ट एजुकेशन भौफिसर थे। वह जनम से बाह्मण और वैदिक धर्म-भक्त थे। परंतु जैन कियाओं पर खाप की विशेष श्रद्धा थी। मद्राम विश्वविशालय के लिये आपने खर्प जी में कुछ भाषण दिये थे—उनमें एक भाषण "जैन वाङ्मय" शीर्षक था। उसी से उपर्युक्त अंश संकलित करके करनड से हिन्दी रूप में उपस्थित किया जाता है।

अपने शिष्य सम्राट् चन्द्रगुप्त-सिहत वारह हजार मुनियों को साथ लेकर दिच्च भारत को आये थे। वह संघसिहत मैसूर प्रान्त के अवस्पवेस्गोलस्थ कटवप्र पर्वत पर ठहरे थे। इन गुरुओं के शुभागमन से स्पष्ट है कि उस समय यह प्रदेश विशेष समृद्धिशाली था और वहाँ जैनधर्म की विशेष उन्नति थी। यह कहना युक्ति-संगत प्रतीत नहीं होता कि इन मुनियों के आगमन से ही जैनधर्म दिच्छा में अंकुरित हुआ था। कलड-रामायण से स्पष्ट है कि श्रीमुनिसुत्रत तीर्थंकर के काल में श्रीरामचन्द्रजी दिच्छाभारत में आये थे और उन्होंने वहाँ जैनमुनियों की पूजा तथा चैट्रालयों की वन्द्रना की थी। अतः बहुत प्राचीन समय से ही दिच्छा देश में जैनधर्म विद्यमान था। एतिहासिकों के लिये श्रीभद्रवाहु स्वामी की दिच्छा-यात्रा जैनधर्म के इतिहास में विशेष महन्व रखती है।

जब उत्तर देश में दुष्काल का ऋन्त हो गया तो उनमें से कुछ साधुगण उल्टे वहां वापस चले गए। दिवाग में रहे हुए उन महानुभावों के वेश, भाषा, शील, दयाई भाव, सदाचार, सद्पदेशः समयोचित हितापदेशः इत्यादि वातो का प्रभावः दिल्गा देश के निर्वासियों पर पड़ा था--- उन्होंने उनके चित्त को अपनी स्रोर स्त्राऋष्ट किया था स्रोर उनमें धमबात्सत्य सिरजा था । ये जैनवर्ता को पालते हुए धर्म में स्थिर हुए । बहुविद्या-प्रवीस जैनगुरुखों के उपदेश की सलभता से बहुत से लोग उनके शिष्य हो गए। जैनियों ने राजदुर्यारों में विशेष सत्कार तो पाया ही. परंतु उनमें से बहुत से राजा. श्रमात्य श्रीर मंत्री पद की श्रांकृत करते थे। इस तरह विद्या, धर्म श्रीर राज्याधिकार—इन तीनी बातों में जैनी अन्यमतावर्जास्वयों से उन्कृष्ट हुए । पाएड्य, चोल, पङ्गाद देशों में राजाश्रय पाकर जैनियों ने सुनिधापुर्वक शास्त्र-पुरागु-काव्य, शिल्प इत्यादि की त्र्यभिग्नद्धि की। त्र्यनेक प्रन्था की संस्कृत, प्राकृत, तामिल, कन्नड ऋदि भाषात्रों में रचा। तामिल भाषा में उन्होंने खुब साहित्य सिरजा। उनके पहले भी तामिल में प्रौढ़ बाङमय था । प्राचीन तामिल बाङमय में तीन पर्व हैं । उनमें से अन्तिम पूर्व "कडेंच्चरां" में जैन प्रत्यों को तामिल साहित्यिकों ने मिला लिया है। उनमें 'तिरुक्करल' —'नालदियार'—' पछिमोछी '— 'नानुछी '—' चिंतामणि '—' शिलप्पदिकार' '— -- 'वलगापदि' इत्यादि काव्य विशेष प्रशंसा के योग्य कह गये है। इनके ऋतिरिक्त 'पेरकंदै' 'यशोधरकाव्य'—'चुडामग्गि'—'एलादी'— कलिंगतुप्परग्गी'—'नन्नूल'—'नेमिनादं'—'चप्पारुं' 'कलकारिकै' 'श्रीपुराएं'--'मेरुमंदर पुराएं' त्र्यादि तामिल जैन प्रन्थ भी उल्लेखनीय हैं । निस्सन्दंह तामिल भाषा में ध्याकरण, छन्द:शास्त्र. जैनागम ऋदि-विषयक ऋनेक उत्तमोत्तम प्रनथ लिखकर तामिल वाङ्मय को उत्क्रष्ट स्थिति में लानेवाले जैनी ही थे।

कावेरीप्पुंपट्टनं, उरैयूर, मदुरे इत्यादि बड़े बड़े शहरों में जैनियों के विशाल मंदिर ऋौर मठ थे। वे स्त्रियों को भी विद्याभ्यास कराते थे। जैनाचार्यों ने वर्तमान प्रचारशैली के श्चनुरूप दिवाली. पूर्णिमा श्रादि त्यौहारों के श्रवसरां पर उन्न स्थानों पर खंड़ हो कर जन-समृहों को युक्तियुक्त हितकारी उपदेश बंड़ मनोरंजक रीति से दिया था. जिससे देश एवं जाति की विशेष उन्नति हुई थी।

जैनसमाज के प्रसिद्ध आचार्य श्रीकुन्दकुन्द महाराज ने बंदवासी तालुकवर्ती पोन्न्रधाम के निकट अवस्थित जीलगिरि नामक पर्वत पर तपस्या की थी। इनके आश्रम में आकर कांची के पहुववंशी शिवस्कन्दवर्म महाराज ने 'प्राधृतत्रय' सिद्धान्तप्रथ पढ़े थे। इन्हीं का दूसरा नाम एलाचार्य था। उन्होंने ही प्रो० चक्रवर्ती के मतानुसार, तामिल साहित्य के श्रेष्ठ नीति-प्रथ कुरल् को रचा था। अन्य प्रमाग्धों से भी इस मन का पोपण होता है।

ईसवी स्पन के आरंभ में अथवा उसके एक-दो शताब्दी उपरान्त तक द्राविड़ देश में जैनी विशेष त्युत्पन्न और विदान रहे। उस समय देश भी समृद्धिशाली रहा था। जैन अपनी समाज और संघों को गण गन्छ इत्यादि में विभक्त करके संगठित रूप में रहते थे और लोकमान्य थे।

तामिल देश के इतिहास में जैनधर्म तीसरी-चौथी शताब्दियों में नहीं सा दिखाई देता है. परन्तु ७. वीं ८ वीं शताब्दियों में अत्यन्त उन्निश्चित में विद्यमान था। गंगवाहि में दूसरी शताब्दी से नगभग ११ वीं शताब्दी तक शासन करनेवाले गंगवंशी राजान्त्रों के दारा जैनधर्म को विशेष प्रोत्साहन प्राप्त हुन्या था और उस काल में वह धर्म विशेष प्रवल था। "दर्शनसार" वस्थ से विदित होता है कि करीब ४०० ई० में श्रीपुज्यपाद जी के शिष्य बन्ननन्दी ने इतिगा मथुग में एक 'द्राविद्रमंघ' स्थापित किया था। सभी दिगम्बर जैन उसके सदस्य थे। उसका मुख्य उद्देश्य जैनमत का प्रचार करना था। उसकी पांट्यराज-द्रारा पूर्ण प्रोत्साहन मिला था। इसी कारण वह बाह्यणों के साम्प्रदायिक देश से अञ्चल रहे। पाग्ड्यराजा सभी जैनी थे। इठवी शताब्दी में तामिल देश की परिस्थित बदल गई। 'कलभ' राजवंशियों से उत्तर सथुरा झीन लिया गया।

पांचवीं शताब्दी से अनेक शिवालय तामिल देश में निर्मित हुए, जिनके द्वारा शिवभिक्त का बहुत प्रचार हुआ। शिवलीला चरितार्थ करनेवाल अनेक जीकस्तीत्र तामिल भाषा में रच दिए गये थे। कुलीनंग चील के समय में (११५०) पह्वदेश के बेलालकित ने ५३०६ पदाप्रमाण तिकतींडर अथवा पेरियपुराण रचा था। उस पुराण में शिवभक्तों का विशद बुत्तान्त हैं। साथ ही जैनियों की निदा भी उसमें खुब की गई है। यदि निदान्मक अंश को होड़ कर उस रचना को देखा जाय तो उसमें तत्कालीन जैनियों की परिस्थित का बोध होता है। शैवों ने जिन बातों को नहीं लिखा है उन बातों का पता वैष्णव-प्रबन्धों से चलता है।

सातवीं-त्राठवीं शताब्दी में जैनधर्म के लिए पहन और पाएड्य देशों में परामन के सिनाय कुछ और शेप न था। निरं शैन चीलगजा जैनमत के निर्माधी थे। इस पर भी हम यह नहीं कह सकते कि इन प्रान्तों में जैनियों का शैनों ने समृल नाश किया हो। 'सम्बन्धर' आदि शैन महात्माओं की उत्तेजना से जो आठ हजार जैनी मृत्यु को प्राप्त हुए 'वें सभी प्रायः जैनियों के मुख्या थे'। इस प्रकार जैन धर्म पर यह प्रलयंकर संकट आया था। इसका कारण भी है। पहले से ही जैनी सिद्धांत, नीति, धर्म, शीन, आचार, संस्कार, साहित्य आदि विषयों में निष्णात होकर राजाश्रय पाने में सफल हुए थे और अन्ततः राज्यभार के अधिकारी हुए थे। अजैनों के लिये जैनों की यह उन्नति असहा थी—ने उनसे जलने लगे। उधर स्वयं जैनी रागद्वेष के वशनतीं हो कर अपने पूर्व ध्येय से पतित हुए। क्रमेग यितयों और मुनियों की निद्धना भी कम हो गई। इससे जैनसंघ स्वयं प्रतिमाहीन हुआ। बलात बहुत से जैनी शैन बनाये गये—जो थेड़िस अपने मन पर हुई थे वह तजावार के घाट उतार दिये गये। अत. ९-१० वी शताव्ही में जैनधर्म प्रमाहीन हो गया।

कित्तु यह देखना जीवत है कि तामिन देश के प्रति जैनियों ने क्या उपकार किया ? यह मानी हुई यात है कि जैनी लोग पिएडत थे—शास्त्रह थे। उनमें खनेक कार्य थे ख्रीर वे लोकिक कलाख्यों में भी निषुण थ। परिणामतः जैनियों के सत्संग, सहवास ख्रीर सहयोग से तामिल देश में उत्तम नीतिमागे प्रचलित हुद्या। नीतिमन्थ ख्रियिक सिरजे गए। संस्कृत ख्रीर प्राकृत साहित्य के प्रत्यक्षत्रों को तामिल भाषा का जागा पहनाया गया। जब से तामिल साहित्य की बागडोर जैनियों के हाथ में ख्राई तब से वह साहित्य विशेष प्रीट ख्रयस्था को प्राप्त हुद्या। यह हुद्या भाषा—साहित्य के प्रति जैनियों का उपकार!

ांकिसमात के लिये तैनियों ने जो उपकार किया उसे कहना सुगम नहीं हैं। तैनियों के धमीपदेश और सद्धमीचरण के धाहन्य से तनता में आहिसा-तन्त का झान विशेष घर कर गया और अधिकांश जनता मधु मांस-भत्तण की त्यांगी हो गई। बाह्मण आहि उच्चिणी लोगों में से मांसाहार मिटाने में तैनियां का पवित्र तीवन ही कार्यकारी था। बाह्मणों पर इस अहिसा सिद्धान्त का इतना ज्यादा प्रभाव पड़ा था कि यत्तों में भी हिसा चन्द हो गई—- तीविहसा-रहित यज्ञ किये जाने लगे। लोगों को सेद्धांतिक मान्यताओं पर भी तैनधर्म का प्रभाव कार्यकारी हुआ। कितिपयं विद्वानों का मत है कि विष्रहाराधनाः पुराण पुरुषों की पूजाः गणपति पूजाः, देवस्थान-निर्माण-प्रथा और जीणोंद्धार-क्रिया इत्यादि शेव और विष्णुव मतों में जैनसंप्रदाय की देखादेखी प्रचलित हुई। निरंजन-निर्लेष मगवान की पूजा करने के लिये विष्रहादि वस्तुएँ आवद्यक होती है—परिणामतः जैनियों की अर्हत्पूज। केवलीपूजा इत्यादि धर्मक्रियाओं की नकल कर के शैवादि में उक्त कांद्यां प्रचलित हुई होगी। उदाहरणनः

प्रनथाधार सं कुछ रूढ़ियों को देखिए-

- (१) श्रेयांस महाराज ने वैशाख शुद्ध तृतीया के दिन त्रादि तीर्थेश्वर को इश्वरस का ब्राहारदान दिया—उस दान को देवतात्रों ने 'ब्राह्मयदान' कहा—इसीलिये ब्राह्मयतृतीया' का त्योहार प्रसिद्ध हुआ।
- (२) भरत महाराज ब्रतियों के सदाचार से प्रसन्न हुए श्रीर उन्हें ब्राह्मण् नाम से समलंकृत किया। उस समय उन्होंने प्रसन्न होकर पद्मानिधि से प्राप्त दिव्यसूत्र मंगाये श्रीर उन्हें उन ब्राह्मणों की प्रदान किये—-उसमें उन्होंने उन ब्रतियों के ब्रत-शील-टड्च्यों की लक्ष्य कर के पड्डच्या पंचास्तिकाय, सप्ततत्त्व, नवपदार्थ ऐसे २७ दल तथा नव देवता-संकल्प से ए मुख्य दल बना कर जनेत्र पहनाये। रत्रत्रय धारण करा के बन्धाभरणादि से उनकी पूजा की श्रीर उन्हें गृह-माम-नेवादि का दान दिया। इस दानोपलन में श्रावण गृद्ध परिणमा का श्रवण नचत्र उपाकमें पर्व-तिथि प्रसिद्ध हुआ।
- (३) श्रीत्रादि परमेक्वर ने माय वदी चतुर्दशी के दिन मोत्त (शिव) प्राप्त किया या। देवेन्द्रादि चतुर्निकाय अमरलोगों ने आकर अट द्रव्यों से कैलाश पर्वत की पूजा की और परिनिर्वाणकस्याणोत्सव मनाया, तभी से वह तिथि 'शिवरात्रि' के नाम से प्रचलित हुआ।
- (४) साकेत नगर के ब्रानंद महाराय ने गुरूपदेश से सूर्यमंडल-स्थित जिनदेव (की प्रतिमा) की त्रिकाल-पृजा-स्तवन किया, तब से सूर्योपासना प्रचलित हुई ब्रॉर 'सौरमत' चाळ हुआ।
- (५) अयोध्यापुर के रामस्वामी के विजगर्भूपण-नामक गजेन्द्र मदमत हुआ और भरत को देख्कर जातिस्मरण को प्राप्त हुआ। उसने खाना-पीना छोड़ दिया। अन्तर्रावज्ञानधर मुनिवर्य ने राजा को उसका तात्पर्य बताया, तो उस गजेन्द्र को बत नियम धारण करा दिये। उसने शेप आयु में उन बत-उपवामी का हदता से पालन कर के मरण किया और वह देव हुआ। उस हाथी के प्रतिरूप को शिलाओं पर अंकित करके पृजने से वह देव प्रत्यज्ञ होकर लोगों की अभीष्ट की पृति करता था। वह देव देवों का अर्थाश था इसलियं पर्माश' नाम से भाद्रपद ुढ़ चतुर्थों को प्रतिष्टित किया गया, तब से गमेश-चौथ का त्यौहार प्रसिद्ध हुआ। इस प्रकार उपर्युक्त पर्यों और प्रथाओं का उद्गम जैनमत से हुआ प्रमाणित है।

श्रव जरा श्राइए, कर्णाटक देश में जैनधर्म की स्थिति पर विचार करें। सब से पहले वहाँ हमें सिहनन्याचार्य मिलते हैं, जिन्होंने (संगवंश के श्रादि पुरुष) राजकुमार दृष्टिंग श्रीर माधव के प्रति समवेदना प्रकट कर के उनकी श्रपना शिष्य बनाया श्रीर उन्हें राजविद्यानिष्णात करके संगराज्य की स्थापना कराई। यह राज्य 'गंगवाडि' नाम से प्रसिद्ध हुआ। संगवाडि पर संगराजाश्री ने शासन किया। संगवंश का पहला राजा माधव कोंगुणिवर्म हुआ; जिसका

समय हूण शक द्वितीय शताब्दी निर्मात है। उस समय गंगवाडि में जैनधर्म ही राजधर्म था। गंगराजाओं में श्रविनीत के गुरु जैनमुनि कीर्तिदेव ख्रौर दुर्विनीत के श्राचार्य पृज्यपाद थे। गंगवंश के २१ वें राजा राचमह सत्यवाक्य के शासनकाल में उनके मंत्री ख्रौर सनापित चामुंडगय ने श्रवणवेल्गोल में श्रीगोम्मटेदवर की विशाल प्रतिमा की प्रतिष्ठा करायी थी। जबनक राजराजसेन चोल-द्वारा गंगराज्य का नाश नहीं हुन्या तव तक गंगवाडि में जैनधर्म की मुखद खाश्रय प्राप्त गहा था।

गंग-काल के दुर्विनीत. गुणवर्म प्रथम, चामुंडगय, नागवर्म प्रभृति उल्लेखनीय कर्णाटक कवि थे ।

चाल्क्य साम्राज्य के ब्रन्तर्गत भी जैनमत ब्रौर जैनवाङ्मय को समुचित सम्मान प्राप्त हुआ था। पुलकेशी दिनीय के राजगुरू श्रीरिवकीति थे। जयसिंहदेव के उपरान्त ब्राटवें चाल्क्य राजा विनयाहित्य थे ब्रौर उनके गुरू भी जैनावार्य निरवद्य पिएडत थे। चालुक्य-राज दिनीय विक्रमाहित्य ने जिनभवन का जीगोद्विर करा कर उसके लिये जैनगुरू विजय पिएडते व को दान दिया था। इस प्रकार जिनश्रमवस्मल होते हुए भी चालुक्यराज ब्रन्य भतों के विरुद्ध नहां थे, यह एक विशेष चात है। राष्ट्रकृट राजा खो में शायद यह गुगा नहीं था उन्हें जैनश्रम का विशेष पच्चपात था। राष्ट्रकृट राजा गोविन्द द्विष्ट के शासनकाल में प्रश्च जिनसेनाचार्य ने हुगा शक उट्ट में 'हरिवंश' को रचा था। ब्रमोधवर्ष प्रथम ने प्रवमाणिका' नामक प्रथ की रचना की थी। उन्हों के काल में श्रीमहाबीराचार्य ने 'गिएतनमार-संप्रह' नामक प्रस्थ लिखा था।

जय ्सरी वार चालुक्यों का अभ्युद्य हुआ तो जैनधर्म पृत्रवत कत्रतावस्था में नहीं था। जैनसंदिरों को तोड़ कर मृतियां नष्टभ्रष्ट की गई थीं। परन्तु इस मर्तवा चालुक्य अधिक समय तक राज्य न कर सके: क्योंकि सन ११२६ में इनको पराजित कर के कराचूर्य लोग आक्रमण् करते हुए आगे आये। यशिष काचूर्य राज्य भी अल्पकालीन था। उस काल में जैनधर्म की प्रतिभा स्थापित न हो सकी— बल्कि उस पर अनेक आपित्तयां आईं। लिगायत-मत के प्रवर्तकों ने उसका मृत्योच्छेदन करना ही ठान लिया। विज्ञल का राज्य ही नष्ट किया गया। शेवप्रन्थों के देखने से जैनियों पर हुए अत्याचारों का पता चलता है। एक दो दाहरण् देखिये:

(१) 'मारुडिंग' नामक प्राप्त में कडुगलि नाचय्य त्र्यकेला ही शिवभक्त था। वहां त्र्यौर सब जैनी रहते थे, जिनके १७०० जैन-बंदिर थे। शिवालय केवल एक था। जैनियों ने शिवालय का दर्वाजा तोड़ डाला, तब नाचय्य ने युद्ध कर सैकड़ों जैनियों को तलबार के घाट उतार दिया त्र्यौर सैकड़ों को मार भगाया। जैनियों के १७०० जिनगंदिर त्र्यौर प्रतिमायें नष्ट कीं त्र्यौर इनमें शिवलिंग की प्रतिष्ठा कराई। (२) कल्याण नगर में जैनियों पर जो आपित आई, उसका मूलकारण उनके द्वारा शैंवनिन्दा होनी थी। वहाँ शैंवों ने जैनियों को समृल नाश करने के लिए जो पराक्रम दरसाया वह स्वेद और आश्चर्य का विषय है। उसका वर्णन कन्नड भाषा की एक कविता में किया गया है, जिसका भावार्थ यों है:—"उस नगर में जितने जैनमंदिर थे उनको नष्ट और जिनप्रतिमाओं को विश्वंश कर के शैंवों ने सारे जैनियों को वहाँ से मार भगाया। नाममात्र के लिये एक भी जैन मंदिर या जिन-प्रतिमा कल्याण नगर में न रहे, इस उद्देश्य से रामदेव इत्यादि शैंवभक्तों ने सब जैनमंदिरों को तोड़ डाला, जिनप्रतिमाओं के दुकड़े-दुकड़े कर दिये और वहाँ के जैनियों को मार भगाया। जय लोगों ने जैनधर्मावलस्वी विज्ञलगय से चुगली स्वाई और यह खबर फैली कि उन्होंने अङ्गप मादय्य की औरव फुड़वा डाली है तो शैंवगण उनकी सभा में जा धमके और उन्हों मार डाला। इस प्रकार कलक्यूर्य राज्य नष्ट कर दिया गया।

इस प्रकार के वर्णन दौवप्रस्था में बहुत मिलते हैं। संभव है चिरकालीन पारस्परिक तैर के कारण जैनों ने मां विषम परूप सापण का प्रयोग किया हो। कलह काल्यों में श्रीव ह्यीर जैनों के पारस्परिक संघप में पराजितों को त्रस्त किये जाने के विशद उल्लेख मिलते हैं। धर्म के नाम पर परस्पर है प उत्पन्न होने से देश में लीभ फैला, जिसके परिगणाम-स्वरूप उस समय के इतिहास और साहित्य में भी वह कर्लक शेष रहा। वह तत्कालीन शोचनीय स्ववस्था का चिह्न है।

कर्गाटक देश के होय्सल-वंशी राजाओं के द्वारा मी जैनधर्म का उन्कर्ष विशेष हुआ था। होय्मल राजगण आदि से ही जैनधर्मावनस्था थे। जब चौलां ने रागराजाओं को प्राजित कर दिया तब होय्सल (सन १००४ है०) प्रचल हुए। इन्होंने अर्पा-वार्य से चौलां को कर्गाटक देश से तिकाल कर बाहर किया और बारहवीं शताब्दा में वह वहां के मुख्य राजा हो गये। मुनि शान्तिदेव के शिष्य राजा विनयादित्य से प्रारंभ हुए धिट्टिव-पर्यन्त सभी होय्सल राजा जैनी थे। बिट्टिवेच (सन ११११-११४५) को वैष्णव गुरु रामानुजाचार्य ने वैष्णवधर्म में दीचित किया था, जिसके कारण जैनधर्म का वह आदर होय्सलों में न रहा। एक और लियायतों के उपद्रव और दूसरी और चीलों के आक्रमण—जैनधर्म की रीह तोड़ने के लिये काफी हुए। फिर भी विष्णु के मन्त्री राजराय और नरमिंह के मन्त्री हुइ ने जैनधर्म का पुनरुद्धार करने का प्रयन्न किया, जिससे जैनधर्म का समृत नाश दिवण भारत से नहीं हो सका। ही, वह जीलप्रभ हो गया। जैनधर्म के मुख्याचरण शैव और वैष्णुवों द्वारा स्वीकृत हुए। यद्यपि जैनधर्म राजाश्रय-हीन हो गया था, फिर भी गुण्माही राजा लीग जैन गुरुआं, विद्वानों और नेताओं का यथीधित आदर करने थे।

एक बार श्रवणवेल्गांल के भठ की वार्षिक सहायना को हैदरऋजी खाँ ने वन्द कर दिया

थाः परन्तु उपरान्त उसने जैन देवालयों के लिए बहुत से प्राम छोड़ दिये थे । उसके बाद किसी भी राजा ने जैनों से द्रोह नहीं किया ।

यद्यपि होय्सल शासन के ऋन्तिम काल में जैनधर्म का किचित ऋनादर हुआ, परंतु दिचिए कल्लड और तौलव राज्य में जैनधर्म ऋभ्युद्य का कारए हुआ था। वहां के जैनी सन्मार्ग-दर्शक ही नहीं साहित्य-स्रष्टा भी रहे। वहां बहुत-से प्रन्थ लिखे गए। यह प्रथा थी कि उत्तमोत्तम प्राकृत, संस्कृत, और कलड भाषा के बन्ध को लिखवा कर जैन मठों में विराजमान कर के पूजा जाये। किव सालव, चन्द्रसागर वर्णी, रक्षाकर किव आदि जैन विद्वानों को उदार आश्रय भी मिला था। करीब १४वीं शताब्दी में सास्प्रदायिक-विद्वे व बहुत कम हो गया और लोग प्रेम से रहते लगे। परिणासन साहित्य में भी नवीनता आ गई। किजयनगर के राजाओं द्वारा जैनधर्म पर कोई उपद्रव नहीं हुआ: बल्कि बुकराय (१३५३—१३५७) ने जैन और बेणावों में परस्पर सन्धि करा दीं थी।

जैनियों के द्वारा हुए उपकारों में पहला उपकार देशभाषा का संस्कारित किया जाना था। इसमें ऋनेक लक्षण-धंथ रचे गए। इसके ऋतिरक्त सुगम रीति से जीवादि तस्त्रों का निरूपण करना तथा सर्वजनीपयोगी साहित्य सिरजना यह भी जैनों का उपकार था। ऋजिकल के भौतिक शास्त्रज्ञ भी उसकी महत्ता स्वीकार करते हैं। पाश्चात्य विद्वानों में से कुछ ने जैनशास्त्रों को पढ़ कर मथु-मांस त्याग दिया है। दिजण भारत पर भी जैन-अहिसा का प्रभाव पड़ा था।

अनुवादक- मा० बढ़ मान हेगाड

### कोपगा-कोप्पल \*

[ श्रीयुत पं० के० भुजवली शास्त्री, विद्याभूपण ]

श्री मान स्वर्गीय श्रार० नरसिहाचार्य, श्रीमान दिवंगत के० वी० पाठक, प्रोफेसर कीलहार्न एवं श्रीयुत कृष्णशास्त्री श्रादि विद्वानों ने निजाम राज्यान्तर्गत रायचूर की नेश्वर यदिशा में वर्तमान कोपल को ही प्राचीन कोपण श्रानुमान किया था। किन्तु कोप्पलस्य चन्द्रबंडि एवं वेङ्कटरमग्एदेवालय में उपलब्ध इधर के शिलालेखों से तो श्राय यह निर्विवाद सिद्ध होता है कि कोप्पल ही प्राचीन कोपग् था।

यह स्थान ई० पुत्र ३ री शताब्दी से भी पूर्व का सिद्ध होता है। इसके लिये कोप्पल के निकटवर्ती गविमठ और पार्कागृंडि के पवन-मूल में प्राप्त सम्राट् अशोक के शिलालंग्व ही साची हैं। निजाम कर्णाटक के मिक नामक स्थान में उपलब्ध सम्राट ऋशोक का दूसरा लेख भी कोप्पल से केवल ५४ मील इरी पर है। एरगुरि के शिलालेकों का अन्तर भी इन शिलालेखों से सिर्फ ९४ मील का है। उक्त पान्कीगृंडि पर्वत से पश्चिम इसी पर्वत की एक दसरी श्रेणी दिवाण से उत्तर की श्रोर ऋर्धचन्द्राकार से फैली हुई है। यहां के बृद्धजन इसी को इन्द्रकील पर्वत मानते हैं। इतना ही नहीं, पाशुपत ऋख्न की प्राप्ति के लिये ऋर्जन ने उक्त इन्द्रकील पर्वत के जिस स्थान पर खड़े होकर तपस्या की थी उस स्थान को भी वे वहीं दिखलाते हैं। 'इंदियगंड़' 'पांडवरवट्टल' आदि स्थानों को और तत्रत्य एक शिवालय को व ऋर्जन का महादेव के प्रत्यवीकरण का स्थान बताते हैं। यहाँ के मिलमङ्गप नामक पहाड़ के ऊपर सुप्राचीनकाल के मकानों एवं बहुत पुराने जमाने के त्र्यनेक कब्रस्तानों के चिह्न हॉप्ट-गोचर होते हैं। हैदराबाद अर्कियोलॉजिकल विभाग के डाइरेकर का मत है कि इस तरह के कब्रस्तान ईजिप्ट, यूरप खएड के कुछ भाग, एसिया माइनर, सिन्ध, धंगाल एवं निजाम-राज्यान्तर्गत रायगिरि श्रादि स्थानी में पाये गये हैं। परन्त हैदराबाद श्राकियोन्तीजकल सीरिज नं० १२ (कोप्पलद कन्नड) शासनगल्) के विद्वान सम्पादक, मद्रास-प्रान्त के शासन-विभाग के सुपरिन्टेन्डेन्ट थीमान सी० त्रार० कृष्णमाचार्च का ऋभिप्राय है कि स्थानीय जनता में प्रचलित इन कन्नस्तानों के नाम की परस्परागत एवं सार्थक मान लेने पर इन्हें

<sup>\*</sup> यह 'कर्णाटक साहित्य-परिपत्पत्रिका' भाग २२, श्रक ३ में प्रकाशित श्रीमान् स्वर्गीय नाः भाः ज्ञास्त्री के लिखे इसी शीर्षक के कन्नड लेख का सारांश है।

इधर मौर्यकाल तक खींच लाना समुचित होगा। इस पहाड़ के आस-पास भी कुछ प्राचीन चिह्न दृष्टिगत होते हैं।

महाराज नृपत्ंग (सन ८१५-८७५) ऋौर महाकवि रन्न (सन ९९३) की उक्तियों से यह एक बहुकालीन प्रख्यात महानगर तथा पावेत्र तीथ सिद्ध होना है। यह बात पिकारिपुर के नं० ३१७ (सन १२०५) के शिलालेख से भी पुष्ट होती है । चावुंडरायपुराण के 'श्रक्षिधारा-ब्रतिदेदें इस पद्य से श्रवगत होता है कि तत्कालीन जैनी कोपण में सस्लेखनापूर्वक देह-त्याग करना विशेष पुरुषप्रद मानते थे। कुमारमेन मुनि के पवित्र जीवन की अङ्कित करने के सुश्रवसर पर भी इन्होंने कोपण को उक्त मुनि महाराज का मुक्तिस्थान (?) वतलाकर **इस** स्थान की प्रशंसा की है। इस से भी व्यक्त होता है कि उस समय कोपण का माहात्स्य श्रितिशय समुज्जल था। जानाव में भारतीयों को पत्रित्र एवं पुएयतम स्थान तीर्थक्तेत्र ही है। श्यानीय 'चंद्रवंडे' में प्राप्त एक शिलालेख एवं अवगर्वेन्गोल के नं० ३८४ (सन ११३५ लगभग) श्रीर ३४५ (सन ११५६) के लेखों में कोपण को क्रमशः तीर्थ श्रादिनीर्थ तथा महातीर्थ कहा गया है। अवस्रवेन्सोल के नंद ४४५ का एक अन्य शिलालेख यहाँ तक लिखता है-कोपस् तीर्थ के उचारग्रामात्र से मानो कैवल्य की प्राप्ति होती है । नगरतालुक के नंद ४६ (सन् १५३० लगभग) का एक लेख भी कीपण की नीथों में अप स्थान प्रदान करता है। साथ ही साथ जात होता है कि इसी कोपण में आहवसड़ एवं राजेन्द्रदेव चील में यह हुआ था: क्योंकि सर जॉन माल्कम साहब ऋाँर नंजुंडदेव कवि (सन १५२५ लभगग या ७०) के वाक्यों से मिछ होता है कि पुरानन समय में यहाँ पर एक सुदृह दुर्ग मौजूद था। दिच्छा आकार जिला के कहलूरु तालुक के भंजकुष्पं एवं 'तिरुवस्लं' इन स्थानों में प्राप्त चीलराज राजेन्द्रदेव के दुसरे और तीसरे माल के शिलालेखान्तर्गत उक्त युद्धवर्णन से भी कीपग् ही इन शासकी का रएक्त्रेत्र सिद्ध होता है। डा॰ क्लांट ने इन शिलालेखों का जो ऋर्थ किया है वह सी० श्चारः क्रुप्रामाचाले के मन सं सर्वथा भ्रमपूर्ण है। डा॰ साहब ने कोल्हापुर की त्र्यानीय दिशा में लगभग ३० मील दुरी। पर कृष्णानदी के तट पर अवस्थित 'खिद्रापुर' को ही चालुक्य-राज प्रथम त्राहवमह एवं चौलराज राजेन्द्रदेव की युद्धभूमि त्र्यनुमान की थी। पर कृष्णमान चार्लु इस कोपए। या कोपल को ही उद्घिखित शासकों का संप्राम-वेत्र मानते हैं।

स्थानीय जनश्रुति एवं त्र्यन्यान्य ऐतिहासिक प्रमाणों से सिद्ध होता है कि पहले कोपण में श्रसंख्य भव्य जिनमन्दिर मौजूद थे। इन मन्दिरों में निम्नलिग्वित बारह मन्दिरों के नाम ऐतिहासिक-रीत्या सिद्ध हो चुके हैं:—

(१) सान्तलदेवि वसदि (२) तिमम्बरिस वसदि (३) तीर्थ वसदि (४) ऋरिस बरिद (५) नागदेव बसदि (६) द्रण्णायक बसदि (७) चन्द्रनाथ बसदि (८) शान्तिनाथ बसदि (९) कुश बसदि (१०) पुष्पदन्त बसदि (११) जयधीर बसदि (१२) नेमिनाथ बसदि ।

श्रव यह विचार करना है कि उक्त वे श्रसंख्य जिनमन्दिर हुए क्या ? कोपण जब

महा तीर्थ-रूप में था, ज्ञात होता है कि उस प्राचीनतम काल में वर्तमान दुर्ग एवं नगर के बाहर की चहार-दीवाली आदि नहीं रहे होंगे। पता नहीं लगता कि विद्यमान दुर्ग तथा चहार-दीवाली किसने बनवायी। यह चहारदीवाली चालुक्य-कालीन कला के ढंग की है। माल्स होता है कि पीछे से बीजापुर के बादशाह एवं टीपू सुल्तान के किलेदारों (दुर्गपतियों) ने इसका जीर्णोद्धार करवाया। नगर और पर्वत के उपर के जैनमन्दिर नष्ट होने पर इन्हों के पत्थरों से नगर के बाहर एवं पहाड़ के उपर के प्राकार बन गये हैं। यह केबल तर्क की बात नहीं है; जहाँ-तहाँ इनमें मन्दिर के महाद्वार में खंकित जिनप्रतिमायें एवं चित्रमय समंम आदि मन्दिर के अन्यान्य भाग प्रचुर मात्रा में दृष्टिगोचर होते हैं।

प्राकार के दिल्ला भाग में उपस्थित 'कोरिविय कोत्तल' की दीवाल पर बीम से ऊपर शिलालेख और शिलालेखों के टुकड़े चुने हुए हैं। इनमें कितप्य शिलालेख विशृद्ध काले पत्थर के हैं। इन शिलालेखों की लिपियाँ नवमी शताब्दी से लेकर तेरहवीं शताब्दी तक की है। इनके अतिरिक्त उजले पत्थर के भी कुछ म्लस्भ एवं शहनीर आदि में खुदी हुई लिपियाँ छठी शताब्दी की हैं। बल्कि इसे 'कोरिविय कोत्तल' न कह कर शासन कोत्तल' कहना ही अधिक समुचित प्रतीत होता है। दीवाल बनानेवालों ने इन शिलालेखों का जैसे-तेस उपर-नीचे, टेढ़ा-सीधा खेन्छानुसार उपयोग किया है।

पूर्वकाल में कोपण में कृषण-शिलानिर्मित स्नित सुन्दर जिनालय भी स्नित्क मौजूद थे यों स्रमुमान करना निराधार नहीं है। दुर्ग में बतमान वेंक्टेश देवालय के महाद्वार के दिवाण पाइवें में स्नित्दर हैं । दुर्ग में बतमान वेंक्टेश देवालय के महाद्वार के दिवाण पाइवें में स्नित्दर हैं सामने का हिस्सा) में एवं बाम पाइव में स्थित सार्वजितक 'श्रीराजाननवाचनालय' में जो सुन्दर कलापुर्ण इयेतप्रमाराङ्कित चार स्तम्भ मौजूद हैं इनके चारो स्रोर पयङ्कासनमण्डित कई जिनविम्य ही इसके लिये उज्ज्वल हर्शत हैं। ऐसे ही स्तम्भ दुर्ग के दिवरण भाग में वर्तमान कृष्णमित्दर तथा सिरमपे मेठ के शिवालय स्त्रीर इसके वाहर भी उपलब्ध होते हैं। पूर्वोक्त वेंक्टेश वेवालय भी जिनालय के देंग का है। महाद्वार में वर्तमान जिनविम्यों को प्रायः तोड़ एवं उनके गइदां को मसाले से भर कर स्त्रब वह श्रीकार लिखने के काम में लाया जाता है। निजाम कर्णाटक इतिहास संशोधक सिमित्त के संमहालय में वीस स्त्रंगुल लंबा, सोलह स्त्रंगुल चौड़ा स्त्रार चार फूट लंबा, दो फूट चौड़ा ऐसे कले पत्थर की दो पटियाँ रिज़त हैं। इनमें प्रत्येक स्रंगुल पर एक-एक सुलक्तण जिनविम्य खुदा हुस्रा है। स्थानीय डगूकन वावि—डगूक का कुस्रा भी धांश जिनालयों के पत्थरों से ही बंधा हुस्रा है। मगर ये पत्थर द्येतजिनालयों के है। यो पत्थर तो खुदर्रा है फिर भी इसका हम्तकीशल दर्शनीय है।

इस प्रकार सम्राट् ऋशोंक (ई० ५० २७२) के समय से बौद्ध साधुक्षों के विहार, जैन-मुनियों के मन्दिर, दुर्ग, प्राकार ऋदि समरोत्साह से बौद्धाओं का रण्वेत्र एवं विशुद्ध कन्नड-वाङ्सय का चेत्र बनने का सौभाग्य जिस कोपण को प्राप्त हुआ था वह बर्नमान कोपल ही है—यों निर्विवाद सिद्ध हुआ।

# आचार्य कादिराज और उनकी रचनाए

[ लेखक--श्रीयुत पं० परमानन्द जैन शास्त्री ]

द्धिगम्यर जैन साहित्यके रचियता प्रत्यकारों और टीकाकारों में आचार्य वादिराजका भी वहीं स्थान है जो अकलंक आदि आचार्यांका है। आचार्य वादिराज अपने समयके एक प्रसिद्ध ताकिक विद्वान थे। सिद्धान्त-शास्त्रके अच्छे मर्मज्ञ विद्वान होते हुए भी व्याकर रण, काव्य, कीप और अलंकारादि विषयों में आपकी अच्छी गति थी। साथ ही, आप एक साहित्यक, किंव और प्रतिभासम्पन्त व्यक्ति थे। आपको किंवता यड़ी ही सरस तथा हृद्य-प्राहिणी है और प्रामादादि गुणों से युक्त है। आपके उपलब्ध काव्य-प्रत्योंका रसाम्बादन करने और "न्याय-विनिश्चय-विवरण" नामकी टीकाकी भनी भांति अवलोकन करने से आपकी विद्वता का यथेष्ट परिचय मिल जाता है। साथ ही, आपकी चमत्कारिणी बुद्धि और सबतामुखी प्रतिभा का भी दिस्हणन हो जाता है। और इसीलिये आपकी पट्तके-परामुख्य स्थादादिवाणित और जगदेकमहवादि आदि अनेक उपाधियाँ थीं जैसा कि निम्न शिलावाक्यस प्रकट है:—

"पट्नकपगमुखकं स्याद्वादिवद्यापितगृहं जगदेकमञ्ज्वादि-गृहं फर्निसिद् श्रीवा।दगज देवरुम् ।"

Sile N. Jo Nagar Lauq Mr. Riec.

वादिराज सूरि सभामें बोजनेके लिये अकर्गकदेवके समान हैं और कीर्तिमें न्यायिन्दु आदि प्रसिद्ध तार्किक प्रत्थोंके कर्ना बोद्ध विद्वान धर्मकीर्तिके समान हैं। वचनोंमें बृहस्पति (चार्वाक)के समान हैं और न्यायवादमें अच्छाद (गोतम)के समान है। इस तरहसे वादिराज इन भिन्न-भिन्न धर्म-गुरुओंके एकीभूत प्रतिनिधित्वके समान शोभित होते हैं ≱।

इसके सिवाय, वादिराजसूरिकी विद्वता आदिके विषयमें अवस्वेत्सोत्तकी 'महिवेस-

 सदिस यदकलंकः कीतंने धर्मकीति — वंचित्र एरपुरोधा न्यायवादेऽत्तपादः । इतिसमयगुरूणामेकतः संगतानां प्रतिनिधिरिब देवो राजते वादिराजः॥

(Vide, Ins. N. 39, Nagar Taluq by Mr. Rice)

प्रशस्ति' नामक शिलालेखमें, जो शक संवत् १०५० श्रीर वि० सं० १९८५ में इत्कीर्ण हुश्रा है, लिखे हुए प्रशंसात्मक पद्योंसे स्पष्ट जाना जाता है कि वादिराज श्रपने समयके एक प्रसिद्ध तार्किक श्रीर वाद्विजेता विद्वान् थे—उनके सामने प्रवादियोंका गर्व चृर हो जाता था—राजा जयसिंहकी राजधानी सिंहपुरमें उनका विशेष प्रभाव एवं महत्त्व विद्यमान था। श्रीर वे उस समयके प्रायः सभी विद्वानोंमें शिरोमणि गिने जाते थे। 'मिल्लपेणप्रशस्ति'के उन प्रशंसात्मक पद्योंको लेखबुद्धिके भयसे छोड़ा जाता है। उनमेंसे सिर्फ एक पद्य यहां नमृनेक तौरपर दिया जाता है श्रीर वह इस प्रकार है:—

आरुद्धाभ्वरमिन्दुबिभ्व-रचितीत्सुक्यं सद्दार द्यशः— ४इत्रं वाश्चमरीजराजि-रुचयोऽभ्यर्णं च यत्कर्णयोः । १९६६ सिहसमर्च्यै-पीठ-विभवः सर्वो-द्रवादि-प्रज्ञा दसोच्चैर्तरमार-सार-महिसा श्रीवादिरालो विदास ॥

अर्थात जिनका यशो-रूपी छत्र आकाशमें त्याप था और जिसने चन्द्रमाको असुकता उत्पन्न कर दी थी—अर्थात उनका यश चन्द्रमासे भी अधिक समुख्यत था। स्तृतिवाधयरूपी चमरसमृहदी किश्में जिनके कानोंके समीप पड़ती थीं। तथा उद्धित्व नरेशरे जिनका सिंहासन पृजित था और सबै प्रवादि-प्रजा उच्चक्यसे जिनका जय-जय कार गाया करनी थी ऐसे आचार्य वादिराज विद्वानों के द्वारा सेवनीय है।

पकीभावस्तोत्रके ऋन्तमें किसी कविके द्वारा बनाया हुऋा एक पद्य वादिराजकी प्रशंसा-में निम्न प्रकार से पाया गया है :—

> वादिराजमनुष्राध्दिक्छोको वादिराजमनुतार्किकसिहः । वादिराजमनुकाव्यकृतस्ते वादिराजमनुभव्यसहायः ।।

श्राथान् जितने वैयाकरण् हैं, जितने नैयायिक है, जितने कवि हैं और जितने भव्य सहायक हैं वे सब बादिराजमे पीछे हैं अर्थात् बादिराजके समान वैयाकरण्, नैयायिक और कवि नहीं हैं।

त्राचार्य वादिराज निन्दसंघके त्राचार्य थे। उनके श्रन्वयका नाम श्रकांगत था%। परन्तु यह नंदिसंघ वह नंदिसंघ नहीं है जिसकी गणना चार संघोमें की गई है, श्रापि तु यह द्रमिल त्राथवा द्राविड संघका एक भेद है जिसकी स्थापना श्राचार्थ पृथ्यपाद या देवनन्दीके

श्रीमहिम्मिन्दे ऽस्मिन्दे दिहे इस्मिन्द्र हुन्द्र ।
 श्रीमहिम्मिन्दे विक्रिया ।

शिष्य वज्रनन्दीने की थी श्रीर जिसकी गणना इन्द्रनंदीके कथनानुसार पांच जैनाभासोंमें श की जाती है । अजान पड़ता है कि द्राविड़ देशमें होनेके कारण ही उसका नाम 'द्राविड-संघ' पड़ा है ।

श्राचायं वादिराजकी जन्मभूमि, पितृकुल श्रीर जीवन-संबंधी घटनाश्री श्रादिका कोई भी परिचय उपलब्ध नहीं होता जिससे उनके जीवन-संबंधमें यथेष्ट प्रकाश डाला जा सके। परन्तु किर भी 'पाइवेनाथचरित' श्रादिकी प्रशन्तिने इतना तो निश्चित ही है कि श्राचार्य वादिराज निह्युरके निवासी बैविद्यं इवर श्रीपालदेवके प्रशिष्य श्रीर मितसागर मुनिके शिष्य तथा सुप्रसिद्ध किपसिद्धि नामक प्रन्थके कर्ता द्यापाल मुनिके सब्रह्मचारीक या सहाध्यायी थे +।

'पंचयस्ति' के तृतीय शिलालेखमें जो कि 1147 A. D. और विक्रम सं० १२०४ का खुदा हुआ है वादिराजको गंगवंशीय राचमह चतुर्थ, सत्यवाक्यका भी गुरु लिखा है जो 977 A. D. या वि० मं०१०३४ में गद्दीपर वैटा था और समर-केशरी चामुग्रहराय जैन जिसका सेनापित था।×

श्राचार्य वादिराज का समय प्रायः विक्रमकी ११वीं शतान्दी सुनिश्चित है क्योंकि वादिराज-ने स्वयं श्रयने 'पार्व्वनाथचरित'की प्रशस्तिमें प्रत्थ-निर्माणका समय शक संवत् ५४७ (विक्रम सं० १०८२) दिया है। जिससे उनका समय ११ वीं शतान्दीका उत्तरार्ध ही मालुम होता है। वह प्रशस्ति निम्न प्रकार है:—

> र्श्राजेनसारस्वतपुरायर्तार्थनित्यावगाहामलवुडिसत्वैः । प्रसिद्धभागां मुनिदुंगवेन्द्रेः श्रोनन्दिसंघोऽस्ति निवर्हितांहाः॥१॥

ं बाब हीरालालजी एमः ए० के मत से यह संघ इत जेताभागींसे ' भिन्न नन्दिसंघक ही अंतर्भक्त है।

🗴 देखो. मिडियावल जैनिज्म, पृष्ठ ४० ।

द्धं 'जैनशिलालेष्य-पंग्रह' भृत एष्ट १४८ । — के वी शास्त्री

 गोपुच्द्रकः श्वेतवासी द्राविद्या यापनीयकः ।
 निःपिच्द्रकः श्वेतवासी द्राविद्या यापनीयकः ।
 निःपिच्द्रकः श्वेतवासी द्राविद्या यापनीयकः ।
 (नीतिसार्ग इंद्रवेदी)
 हितंत्रिणो यत्य नृणासुदात्तवाचा निवदा हितरूपसिद्धिः ।
 वन्द्या द्रयापालसुनिः स वाचा सिद्धः सतां सूर्यनि यः प्रभावैः ॥
 : 'एकत्रह्मवताचारा सिथः सबस्यचारिणः । ग्रभरकोशः—धह्मवर्गः, श्लोक ने १६ ।
 यत्य श्रीमतिसागरो गुरुरसो बङ्मग्रश्चन्द्रस्यः
 श्रीमान्यस्य स वादिराजगणभृत्सब्रह्मचारी विभोः ।
 एकोऽनीव कृती स एव हि द्यापालवती यन्मन—
 स्यास्तासन्यपरिग्रह्महक्था स्वे विग्रहे विग्रहः ॥
 देखें. श्रवणवेद्योल-मिछ्भेण-प्रशस्ति ।

तस्मिन्नभूदुधतसंयमश्रीस्त्रैविद्यविद्याधरगीतकीर्तिः।
स्रिरः स्वयंसिहपुरैकमुख्यः श्रीपालदेवो नयवर्त्मशालो॥२॥
तस्याभवद्भव्यपयोग्नहाणां तमोपहो नित्यमहोदयश्रीः।
निषेधदुर्मार्गनयश्मावः शिष्योत्तमः श्रीमतिसागरस्य॥३॥
तत्पावपग्रभूमरेण् भूम्ना निःश्रेयसः श्रीरतिलोलुपेन।
श्रीवादिराजेन कथा निबद्धा जैनी स्ववुद्र्ण्ययमनिर्द्रयापि॥४॥
शाकाःदे नगवाधिरंश्रगणने संवत्सरं कोधने
मासे कार्तिकनाम्नि वुद्धिमहिते शुद्धे तृतीयादिने।
सिंहे पाति जयादिके वसुमर्ती जैनी कथेयं मया
निष्पत्तिं गमिता सर्ती भवतु वः कव्याणनिष्पत्त्रये॥ ५॥
लक्षावामे वस्तिकदके कहुगातीरभूमो
कामावानिश्रमदसुभगे सिहचके द्वरस्य।
निष्पत्नोऽयं नवरसमुश्रास्यदंसिधुश्रवत्यो
जीयादृद्विजीनपतिभवक्षमेकांतपुण्यः॥ ६॥

भावार्थ —श्रीजेनवाङ्मय रूपी पुण्यनीर्थमें अवगाहन करनेमें निर्मल बुढिरूप सत्त्व जिन्हें प्राप्त हुआ है, ऐसे सुनिश्रेष्ठोंके द्वारा यह निर्दोष निन्दमंच प्रसिद्ध हुआ है। १। उस प्रसिद्ध निर्देश्य से सुन्दि संयमरूप लक्ष्मीवाल और त्रेविच-विचाधरोंके द्वारा जिनकी कीर्ति गाई गई है तथा न्यायमार्ग पर चलनेवाले. सिन्पुरमें एक अदिनीय श्रीपालदेव' नामके एक प्रसिद्ध आचार्य थे। २। उनके भव्यरूपी कमलोंके अंधकारको नए करनेवाल तथा जिनकी लक्ष्मी निरन्तर ही उद्यकी प्राप्त है और जो कुमार्गरूपी नयके प्रभावका निर्पय करने वाले हैं ऐसे श्रीमितिसारार नामके शिष्योत्तम प्रधान शिष्य हुए। ३। उनके चरण कमलोंके अमर अर्थान शिष्य और मुक्तिरूपी लक्ष्मीके लोलुप बादिराजने इस जैनी निर्देष्ट कथाको स्वयं अपनी बुद्धिमें रचा है। १३। आचार्य वादिराजने इस 'पाद्येनाथचरिन'को कोधन संबन्धरमें शक सं० ९४० वि० सं० ९०८२ में कार्तिक मासकी गुद्ध तृतीयांक दिन राजा जयसिंह नरेशकी राजधानी सिंहपुरमें उनके राज्यशासन कार्यमें—चना कर समाप्त किया है वह तुम्हारे कल्यागुके लिये हो। १३। जिस समय राजा जयसिंहकी राजधानी कट्टगानदीके+ किनारेपर लक्ष्मीवाम नामक स्थानमें धन-धान्य तथा हर्यादिसे परिपूर्ण थी. उस समय पाद्यनाथ जिनपतिके जीवन-बृत्तान्तों अदिनीय पुण्यवर्धक और नवरस्कूप अमृतके वहावसे निकला हुआ यह सिन्धु-प्रयन्ध मले प्रकार जयवंत हो। ६।

इतिहासका श्रवलोकन करनेमें मालुम होता है कि जयसिंह नरेश पश्चिमी चालुक्य + प्रयक्ष करनेपर भी यह मालुम नहीं हो सका कि यह कहा। नहीं कही पर है। वंशमें हुए हैं। यह अच्छे प्रतापी, न्यायिष्य और शासन-व्यवस्थामें इन्न थे। पृथिवी-वहम, महाराजाधिराज परमेश्वर चालुक्यचके स्वर, परम भट्टारक और जगदेकमह आदि उपाधियोंके धारक थे। इन्हें तृतीय जयसिंह कहते हैंकि। इनके समयके अनेक शिलालेख और ताम्रपत्र पाये जाते हैं। परन्तु उनसे उनके राज्यारीहण आदिका कोई निश्चित समय उपलब्ध नहीं होता। उन सब शिलालेखोंमेंसे सबसे पहला लेख शक मं० ९३८ (वि० सं० १०७३) का है और सबसे पिछना शक सं० ९६४ (वि० सं० १०९९) का है जिसमें इतना तो सहज हो में निश्चय हो जाता है कि राजा जयसिंह ने शक संबन् ९३ से ९६४ तक २६ वर्ष राज्य किया है। और उसके बाद उनके राज्य का उनराधिकारी उनका पुत्र सोमेश्वर (आह्वमह) हुआ था।

राजा जयसिंह बड़ा पराक्रमी-शृरवीर और धर्मात्मा था। इसे विद्या से विशेष प्रेम था, इसी कारण 'महिपेण-प्रशिक्त' में जयसिंह की राजधानी की 'वास्वयुजनमभूमी' पद दिया हुआ है। जिससे स्पष्ट प्रतीत होता है कि जयसिंह नरेशकी राजधानीमें विद्याकी विशेष गूंज थी, और वहाँ बड़े बड़े बामी, कवि. नैयायिक एवं प्रतिभासम्पन्त बादी विद्वान रहते थे। इसके राज्यमें आवाय बादिराजने बड़ी ख्वाति प्राप्त की थी और जयसिंह नरेश-द्वारा इन्हें 'जगदेकमहवादि' नामका विरुद्ध भी प्राप्त हुआ था।

शक संवत ९४५ पीप क्रुप्ण दोयजके एक शिवालेक्यमें तो यह बात भी जानी जाती है कि राजाखोंके राजा जयसिंहने—जो भोजक्षपकमत्तके लिये चन्द्र छोर राजेन्द्रचोल (परकेशरीवर्मा) हाथीके विये सिंहके समान था। साववावावींक सस्मिलित सैन्यका पराजय किया— उन्हें शिकस्त दी—छोर वेर तथा चोलवालींके लिये भी सज़ा दी।\*

यद्यपि यह बात निश्चित रूपमें नहीं कही जा सकती कि जयसिंह नरेश जैनी थे, परन्तु उनकी जैनधर्ममें श्रद्धा ज़रूर थी और वह श्राचार्य बादिराजकी तपस्या, विद्वत्ता और उनकी काव्य-शक्ति पर श्रितिशय मुख्य थे। वे उनका उचित सम्मान करते थे। इसी कारण जैनधर्म और उनके श्रानुयायियोंपर उनकी विशेष कृषा-हिए रही होगी इसमें कोई सन्देह नहीं है। वे उन्हें केवल श्रादरकी दृष्टिमें ही नहीं देखते थे किन्तु उनकी भक्ति भी करते थे। इसीलिये 'मिह्नपेण-प्रशक्ति'में 'सिह्ममर्च्यपीठविभवः' पद वादिराजके प्रति विशेषण्रूपमें दिया हुआ है, जिसमें जयसिंह नरेश-द्वारा उनके सम्मानित होनेका स्पष्ट समर्थन होता है। और यही

देखो मिडियावल जेतिहम, पृट ४४।

<sup>ा</sup> परस्तु कई ऐतिहासिक विद्वान इस बातसे सहसत नहीं हैं कि जयसिंह नेणाने राजा भोजको इराया था ।

कारण है कि श्राचार्य वादिराजने प्रायः श्रपनी सभी प्रन्थ-रचनाएँ जयसिंह नरेशकी राज-धानीमें ही की हैं%।

श्राचार्य वादिराजकी इस समय तक छह कृतियांका पता चलता है। एकीभावस्तोत्र, पार्व्वनाथचरित, काकुत्स्थचरित, यशोधरचरित, न्यायविनिश्चयविवरए श्रोर प्रमाणिनर्णय। शेष पाँचा उपलब्ध प्रन्थोंमेंसे ४ प्रकाशित भी हो चुके हैं श्रीर एक न्यायविनिश्चयविवरए श्रमी मुद्रित नहीं हुआ है। श्रोर काकुत्यचरित उपलब्ध नहीं हुआ है। उनका संज्ञिप परिचय इस प्रकार है:—

#### पकीभावस्तोत्र

यह एक छोटा सा संस्कृतका स्तोत्र प्रंथ है जिसकी इलोक-मंग्क्या सिर्फ २५+ हैं, छन्द मन्दाक्रान्ता है। यह स्तोत्र सरस स्त्रोर भक्तिरसरूप-माधुर्यमं स्रोत-प्रोत हैं। इसको एक-यार पढ़ कर फिर छोड़नेको जी नहीं चाहता। दि॰ जैनसमाजमें इसका विशेष स्रादर हैं। कहा जाता है कि इस स्तवनके माहात्म्यमें - स्त्राचर्य वादिराजका कुछ्रोग दृर हो गया था :

्डमको कथा मंजिस रूपमे इस प्रकार है :--

सनते हैं एक समय आचार्य वादिराजको कुछ रोग हो गया था। राजा जयसिष्ठके दरबारमें जब इस बातको चर्चा चलो तब वहाँ बैठे हुए एक गुरुभक्तः श्रावकसे पुढे जानेपर उसने गुरु निन्दाके भयसे कह दिया कि हमारे गुरु वादिसात कोड़ी नहीं हैं। इसपर बहुत देर तक बहस एवे तिह हुई । अन्तमें यह स्थिर हुन्ना कि महाराज स्वयं चलकर वादिराजको देखेंगे । गुरुभक्त श्रावकने उस समय कह तो दिया परन्तु पीहेसे उसे बड़ी चिन्ता हुई । अतः और कोई उपाय न देखकर, गुरुजीके पाम जाकर उसमें अपनी सब भूल प्रकट कर ही और कहा कि अब लाज स्वना आपके ही हाथ है। तब उपके वित्तकी घवड़ाहट दूर करते हुए भाचार्य श्रीने कहा कि चिन्ताकी कोई बात नहीं है, धर्मके प्रसादमें सब ठीक हो जायेगा। कहते हैं कि द्याचार्य वादिराजने उसी समय 'एकीभावस्तोत्र' की रचना प्रारंभ कर दी, उस स्तवनके प्रभाव एवं माहात्स्यसे बादिस तका कुष्ठ राग दूर हो गया और शरीर खबणे जैसी कान्तिवाला वन गया । दूसरे दिन राजा जयसिंहने जब जाकर वादिराजको स्वयं देखा, तो उनका शरीर विकार-रहित सुवर्ण मी कान्तिवाला था, उम ममय उनके शरीरमें ज्याधिका कोई भी चिन्ह अविशष्ट न था यह देखकर उन्होंने उस पुरुपकी ओर रापभरी दृष्टिसे देखा जिसने दरवारमें उक्त बातका जिक्रर किया था। सुनिराजने राजाकी इस रोपभरी दृष्टिका पिंहचानकर कहा कि राजन् । उस पुरुवपर गुम्सा न कीजिये, उसने जुरा भी श्रामत्य नहीं कहा है,—उस समय में सचमुच कोड़ी था और अनेक प्रभावसे आज ही मेरा कुछ दूर हुआ है और रागका कुछ ग्रंग अब भी इस कनिष्टिका अगुलीमें मौजूद है। राजाको यह सनकर बढ़ा भास्तर्य हुआ और भिक्तपूर्वक नमस्कार कर नगरको वापिस और भाये।

क्यायवितिम्चय-विवरणं और पश्चिताथ बस्तिको प्रशस्तिकस्य यह बात स्थष्ट रूपमे जाती।
 क्षाती है।

<sup>+</sup> एकं भावस्तां सके अन्तमं एक पद्य स्मोर भी पायः जाता है जिसमें आवार्य वाहिराजकी ख्य प्रशंसा को गई है। उसकी रचना आदि परसे स्वष्ट जाता जाता है कि यह ग्लोक सबयं वाहिराजका बनाया हुआ नहीं है. किन्तु उनके किसी शिष्य-द्वारा बनाया हुआ जान पड़ता है: इसी लिये उसे मूल प्रस्थ में शामिल नहीं किया गया है।

श्रीर उनका कुछ श्राभास 'एकीभावम्तोत्र'कं चतुर्थ पद्ममं स्पष्ट जाना जाता है। वह पद्म इस प्रकार है:---

> प्रागवेह तिद्विस्वनादेण्यता भव्यपुग्या-त्पृथ्वी-वक्षं कनकमयतां देव निन्ये त्वयेदम् । ध्यानद्वारं मम रुचिकरं स्वान्तगेहं प्रविष्टः स्वत्विकं चित्रं जिनवपुग्विं यत्सुवर्णीकरोपि ॥४८

अर्थ- हं भगवन ! स्वर्गलोकसे मानाके गर्भमें आनेके छह महीने पहलेसे ही जब आपने इस पृथ्वी-मग्डलको सुवर्गमय कर दिया तब ध्यानके द्वारमें मेरे सुन्दर अन्तर्गृहमें प्रवेश कर चुकने पर यदि आप मेरे शरीरको सुवर्गमय कर दें तो इसमें क्या आइचर्य हैं ? इसके सिवाय, एकीभाम्नोत्र के इ.रे. ७ वें और ७ वें प्यका भाव भी इसमें बहुत कुछ मिलता जुलता है।

### पार्द्भाथ चरित्र 🖖

यह एक संस्कृतका काव्य-प्रस्थ है। इसमें १२ सर्ग है। इस प्रस्थमें वादिराजने अपनेसे पूर्व होनेवाल कुछ --प्रस्थकर्वाञ्चाका उनकी कृतियों त्यादिके साथ स्मरण किया है। उनके नाम इस प्रकार है—गृद्धपिच्छ समन्तभद्र अकलंक, वादिसिंह, सन्मिन, जिनसेन, ध्यनंतकीर्ति, पाल्यकीर्ति, धनंजय, अनंतवीर्थ, विद्यानंद और वीरतंदी। यह प्रस्थ काव्यकी दृष्टिसे बड़ा ही महत्त्वपूर्ण है। इसमें भगवान पाद्यनाथ और कमठके जीवन-वृत्तान्तके साथ-साथ, कमठके द्वारा होनेवाल उपस्योंको जीन कर परमात्मपद-प्राप्तिका कितना ही सुन्दर एवं सरस वर्णन है। यदाप मेरी इच्छा थी कि पाद्यनाथचरितके कुछ चुने हुए सुन्दर पद्योंका पाठकोंको रसास्वदन कराऊ, परन्तु लेख बुद्धिके भय और अनवकालके कारण ऐसा नहीं कर सका। पाठकोंने अनुरोध है कि वे उक्त प्रस्थका अभ्यास कर उसकी विशेषताएँ माद्यम करें।

## काकुत्स्थचरित

यह प्रनथ श्रभी तक उपलब्ध नहीं हुश्रा . परन्तु नामसे माळूम होता है कि इस प्रन्थमें संभवतः रामचन्द्रजीका चिरत वर्षित होगा : क्योंकि 'काकुत्स्थ' शब्द रामचन्द्र और रघुवंशके लिये भी श्राता है । प्रन्थकारने स्वयं इसके बनानेका उल्लेख 'यशोधरचरित'के प्रथम सर्गके छठवें क्लोक में किया है—

<sup>ा</sup> यह स्तोल संस्कृत-हिन्दी टोका के साथ शीध ही प्रकाशित होनेवाला है।

<sup>ं</sup> यह प्रनथ 'माणिकचंद्र प्रथमाला' में नंब ४ पर प्रकाशित हो चुका है।

# श्रीपार्श्वनाथकाकुत्स्थर्चारतं येन कीर्तितम् । तेन श्रीवादिराजेन दृश्या याशोधरी कथा ॥

इसमें बताया है कि जिसने पाइर्बनाथपित श्रीर काकुत्यबरित की रचना की, उसी वादिराजने यह यशोधर चरित बनाया है। परन्तु न मालुम यह प्रत्थ किस भाएडारकी कालकोठरीमें दीमक कीटकादिका मक्ष्य बना होगा। श्रम्तु, जिनवार्गाके प्रेमियोंका कर्तत्य है कि वे इसकी खाजकर प्रकाशमें लाएँ, जिससे इस विषयका निर्माय हो जाय।

#### यशोधरचरित

उक्त दोनों कान्य-प्रन्थोंका निर्माण होनेके बाद इस प्रन्थको स्वना की गई है और इस बातको इस कान्यमें स्वयं प्रन्थकारने स्वचित किया है। यशोधरचरित संस्कृतका एक होटा सा चतुःसर्गात्मक कान्य-प्रन्थ है। इसमें महारज वशोधरका चरित बड़ी ही खुबीके साथ बर्णित है। प्रन्थको भाषा सरल और सुपाह्य है। रचना-सौन्द्य देखते हो बनता है। कथनशैनी रोचक और हदयस्पशिनी है।

#### न्यायविनिश्चय-विवरण

मानवीं शताब्दीके सुप्रसिद्ध आचार्य अकर्गकदेवक! त्यायांवितद्ययं नामका प्रस्थ वहा ही सहस्वपूर्ण है। इस प्रथम आवार्य वादिराजने एक विस्तृत दीका शिर्म्या है, जिसका नाम त्यायवितिद्ययविवरण अथवा 'तार्ययविद्योतनी त्यास्क्यानरत्रमाला' है। यह दीका बहुत ही अन्हीं और विषयको स्पष्ट करनेवाली हैं। इसमे तीन परिचेद्द है। प्रयाद्य, अनुमान और आगम। यह प्रस्थ महस्वपूर्ण, द्ययोगी और प्रमेश-यहल है। परत्तु इसकी महत्ता और उपादेयताको वे ही समस्य सकते हैं, जिन्होंने जैनद्र्यनका, स्यादाद और अनेकात्त-वादके रहस्यका अन्हीं तरहमे परिशालन या अनुभव किया है।

इस प्रस्थमें कितने ही मतीका—विद्वानी श्रीर उनकी मान्यताश्रीका. सयुक्तिक स्वग्रहन किया गया है। श्रीर जैनदर्शनकी मान्यताश्रीका यही खुर्थिक साथ—श्रीनकान्त पद्धितमे तथा विदेच चनात्मक रूपमे मंडन किया गया है। न्याय विनिश्चयिवरणमे—वीद्धिवद्वान धर्मकीति, प्रज्ञाकर उम्येक, शबर, विद्वरूप, मुमितदेव, वेद्मम्तक, त्योमिशिय, भामविज्ञ, विन्यावासिन, मग्रहनिम्भ, कुमारिक, श्रावेय, धर्मोत्तर श्रीर शान्तभद्र श्रादि विद्वानीकी मान्यताश्रीका निरमन किया गया है। सामकर, धर्मकीतिके प्रमाणवार्तिकालंकार श्रीर प्रज्ञाकरके वार्तिकालंकारके मिन्नभ्यतिकालंकार श्रीर श्रिज्ञाकरके वार्तिकालंकारके मिन्नभ्यतीका श्रानुपृवीसे स्वग्रहन किया गया है। साथ ही, हेतुबिन्दू श्रीर श्रचंदकी

ज्यायितिश्वयिविक्ता-प्रशस्तिमें इसी नामका शोतक प्रश्न इस प्रकार है—
 ज्यास्थानस्वमात्यं स्फ्रस्तयदाधिति । (१)
 क्रियनां इहि विद्वहिस्तुदेती मानम नमः॥

टीकाका भी यत्र-तत्र निरसन पाया जाता है। इसके सिवाय, समन्तमद्र श्रादि जैनाचार्यौकी युक्तियोंकी प्रमास्क्षिमें उद्धृत किया गया है।

इस प्रत्थमें 'स्याद्वादमहाएवं नामके एक न्यायप्रत्थका एक इलोक उद्भृत किया गया है— यथोनं स्याद्वादमहार्गवे—

> सुखमाल्हाद्नाकारं विज्ञानं मेयवोधनम् । शक्तिकयानुमेया स्याद्गनाकान्तासमागमे ॥

परन्तु प्रयन्न करने पर भी मुक्ते यह मारुम न हो सका कि यह प्रंथ कहां है, किस स्राचायका यनाया हुन्रा है स्वीर उनका परिचय क्या है ? यदापि यह परा स्रष्टमहम्बीमें भी पाया जाता है, परन्तु उससे प्रस्थ व प्रंथकर्ता स्वाहिका कोई पता नहीं चलता है। फिर भी, यह न्यायका कोई महत्त्वपूग्ण प्रस्थ स्ववद्य मारुम होता है। इस प्रस्थके विषयमें स्वत्वेषण होना चाहिये, जिससे उत्तर प्रस्थ कालकीटरियोसे यचकर प्रकाशमें स्वाज्ञाय। स्वाशा है, धर्मप्रेमी श्रीर जिनवाणी-भयत सज्जन इसकी खोज करनेका प्रयन्न करेंगे। इस प्रस्थकी स्वानम प्रशस्तिक निम्न प्रशसे भी यह यात निश्चित हो जाती है कि इस टीकाकी रचना भी राजा जयसिंहको राजधानी में ही हुँ हैं। यथा:—

श्चामित्महमण्यतेः परिपदि द्रस्थातवःदःस्रति — स्तकस्यायनमोपहोदयमिरिः सारस्यतः श्चानिष्यः । डिप्यः श्चामितसागरस्य विदुषां पण्युस्तपःश्चाभृतां, सत्रः सिहपुरेष्ट्यरो विजयते स्याद्याद्यविद्यापतिः ॥॥॥

#### प्रमागनिगांय

आपका छठा यन्य प्रमागानिगाय है। यह न्याय-विषयका एक स्वतंत्र प्रस्थ है, इसमें प्रमागा, एत्यच, परोज्ञ और खागम नामके धार परिच्छेद हैं। इस प्रस्थ के प्रत्येक परिच्छेदके व्यन्तिम इगोकमें देव के मतका संज्ञित्र दिख्योंन इसमें कराया गया है। इस प्रत्यकी रचना क्यायांविनश्यांकी द्याख्यान-रक्षमाणां नामका शकाके वादमें हुई हैं। क्यांकि पृष्ट १६ पर दिये हुए उद्धरणके माथ एक कारिकामां उद्धृत की गई है जिससे इस बातकी पृष्टि हो जाती है। उद्धरण-महित वह कारिका इस प्रकार है।

ात। एवं परामग्रात्मकत्वं स्वाष्ट्रवमेय भानस्यः यत्तरात्त्वनमरुङ्कारे

इदमित्यादियक्कानमभ्यासात्वुरतः स्थिते । माज्ञात्कारणन्तन्न प्रत्यन्नं मानसं मतम् ॥ यह प्रनथ न्याय-शास्त्रके जिज्ञासुद्यों के लिये बहुत उपयोगी हैं। स्त्राशा है कि पाठक-गए। स्त्राचार्य वादिराजके प्रनथोंका परिशीलन करेंगे।

इसके सिवाय पं० नाथूरामजी प्रेमी पाइवेनाथचरितकी भूमिकामें लिखते हैं कि एक सूचीपत्रमें वादिराजके चार ऋौर प्रन्थिकों नाम मिलते हैं। उनके नाम इस प्रकार हैं — हक्मिणियशोविजय, वादमंजरी, धर्मरलाकर ऋौर ऋकलंकाष्ट्रक-टीका, परन्तु ये प्रन्थ ऋभीतक मेरे देखने में नहीं आये। इसलिये, ये प्रन्थ जबतक सामने न हों, तब तक इनके देखे बिना कुछ भी नहीं कहा जा सकता है कि इनके कक्षी यही वादिराज हैं या ऋन्य कोई दूसरे वादिराज नामके विद्वान हों। क्योंकि वादिराज नामके कई विद्वान हों गये हैं।

- १ एक वादिराज पोमराजके पुत्र हुए हैं—जिन्होंने 'ज्ञानलोचन' नामका स्तवन बनाया है।
- २ एक वादिराज 'ऋध्यात्माष्टक' श्रौर 'वाग्भटालंकार टीका'के कर्ता हुए हैं।
- ३ एक वादिराज 'यशोधरचरिन' कर्नाटकके कर्त्ता हुए हैं। अ संभव है उन प्रन्थोंके कर्त्ता इनमेंसे कोई एक वादिराज हो श्रीर यह भी संभव है कि शायद उन प्रन्थोंके कर्त्ता भी यही वादिराज हों। श्रस्तु उन प्रन्थोंका परिशीलन किये विना निश्चय रूपमे कुछ भी नहीं कहा जा सकता है।

वीरसेवामंदिर, सरसावा

ता० २०-८-१९३९

कन्नड 'यशोधरचस्ति' के कर्त्ता वादिराजका पता नहीं लगता है।
 —कं० बी० शास्त्री

# विविध-विषय

(8)

# 'नयविवरण' के सम्बन्ध में

'मास्कर' माग ६, किरण १ में, "नयिववरण का कर्ता कौन है ?" शिर्षक का पं० सुमेर-चन्द्र जी दिवाकर का एक छोटा सा निवन्ध प्रकाशित हुआ है। दिवाकर जी ने प्रथम-गुच्छक में 'नयिववरण' के नाम से मुद्रित कारिकाओं का तत्त्वार्थक्रोकवार्तिक की कुछ कारिकाओं से मिलान कर के यह निष्कर्ष निकाला है कि नयिववरण निद्यानिद्स्वामी की ही अमूच्य रचना है। जहां तक मुभे म्मरण है, 'जैनहितेषी' की किसी फाइल में 'नयिववरण' के मंत्रंध में एक लेख मेरे हष्टिगोचर हुआ था, और संभवतः उसके लेखक पं० जुगल किशोर जी मुख्तार थे। उसमें भी संभवतः यही निष्कर्ष निकाला गया था। वास्तव में तत्त्वार्थ-क्रोकवार्तिक के 'प्रमाणनयैरिधगमः' और 'नैगमसंग्रह' इत्यादि मृत्र की वार्तिकों के साथ 'नयिववरण' की वार्तिकों का मिजान करने पर इसमें कोई सन्देह नहीं रहता कि किसी विद्वान ने उक्त सूत्रों की वार्तिकों को अपनी समभ के अनुसार सङ्कलित कर के, उनमें

'नयविवरण' में मुद्रित नंब्द्र की जो कारिका मुद्रित तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक में नहीं पाई जाती, हमारे विद्यालय के श्रकलंक-सरस्वती-भवन की लिखित प्रति में मौजूद है जिसका कम निम्न प्रकार है—

> "स्वार्थनिश्चायकत्वेन प्रमाणं नय इत्यसत्। स्वार्थकदेशनिर्णातलच्चणो हि नयः स्मृतः॥

'नयः प्रमाणमेव स्वार्थव्यवसायकत्वादिष्टप्रमाण्वत्, विपर्ययो वा, ततो न प्रमाणनयोभेंदोऽस्ति, येनाभ्यहितेतरता चिन्त्या', इति कश्चित्, तदसन, नयस्य स्वार्थेकदेशलक्त्रणत्वेन स्वार्थनिक्चायः कत्वासिद्धेः ।

> स्वार्थं।शस्यापि वस्तुत्वे तत्परिच्छेदको नयः। प्रमाणमन्यथा मिथ्याज्ञानं प्राप्तः स इत्यसन् ॥

स्वार्थेकदेशोऽपि यदि वस्तु तदा तत्परिच्छेदी नयः प्रमाणमेत्र, वस्तुपरिच्छेदलक्कण्त्वात् प्रमाणस्य । स न चेद्वस्तु, तद्विषयो मिथ्याक्कानमेव स्यात्, तस्यावस्तुविषयत्वलक्कण्त्वात् इति चोद्यमसदेव, कुतः ।"

इस प्रकार नं ० ५ की कारिका की समस्या सुलभ जाती है। 'नयविवरगा' के अन्स में

एक पद्य ख्रीर मुद्रित है, जो तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक में नहीं पाया जाता। श्रीयुत पं॰ के॰ भुजबली जी शास्त्रों इसे संमहकर्ता का समस्तते हैं। किन्तु वह पद्य प्रातःस्मरणीय श्रीभगवद् भट्टाकलंक के 'न्यायविनिश्चय' नामक प्रकरण का प्रथम परिच्छंद का दूसरा पद्य है। न्याय-कुसुदचन्द्र की भूमिका के में मैंने उसे उद्भृत भी किया है। प्रकरणों के ख्रन्त में प्राय: इस प्रकार के पद्य देने की पुरानी रीति है। संमहकार ने 'नयविवरण' को एक प्रकरण बनाने में जो कुछ कमी थी. उसे भट्टाकलंक के उक्त पद्य कं। उद्भृत कर के पूरा कर दिया जान पड़ता है। इस विवरण से यह स्पष्ट है कि 'नयविवरण' संमह है। ख्रतः ख्रब वही बात जानना शेष रह जाती है कि इसके संमह करने का श्रेय किम प्राप्त है? विभिन्न शास्त्र-भागडारों की खोज करने पर यदि नयविवरण की कुछ प्रतियाँ मिल सकें तो सम्भवतः उनसे उसके संमहकर्ता के सम्बन्ध में कुछ प्रकाश डाला जा सकता है।

—कैलाशचन्द्र शा**खा** 

### ( ? )

# हिन्दी के दो 'हरिवंदा पुराण'

श्रीशांतिनाथ दिगम्बर जैन मंदिर श्रातीगंज के शास्त्रभागडार में श्रीजिनसेनाचार्यकृत 'हरिवंशपुराण' की भाषा बचिनका के श्रातिरक्त उसकी है। इन्होंबद्ध रचनायें भी हमें देखने को मिली हैं। एक रचना का नाम हरिवंशपुराण चौपर्ड हैं. जिसे गृहस्थाचाय श्रीशालि-वाहन ने रचा है। यथानाम इस प्रन्थ में श्रोतप्रोत प्रायः चौप्ड छंद का ही प्रयोग किया गया है। इसकी यह हस्तलिखित प्रति १२६ पत्रों में पूर्ण हुई है, जो १२ इश्व लम्बे श्रीर ५॥ इश्व चौड़े हैं तथा प्रत्येक पत्र में प्रायः ११-१२ पंक्तियां हैं। इस रचना का श्रारंभ निम्न लिखित पद्यों से होता है:—

"<mark>प्रयम वंदि श्रीरिषभिज्ञाहि, जा सुमरंतहि हो</mark>य श्रानंद वंदू गगाधर सरस्वती माय, जा प्रसाद वहु बुधि पसाय ॥१॥"

सालिवाहन जी ने मृत संस्कृत प्रन्थ में विश्वित भाव का श्रमुसरण कर के यह रचना रची है—उनकी श्रपनी चीज़ इसमें प्रायः कुछ नहीं है। यो इसे संस्कृत प्रन्थ का हिन्दी पद्यानुवाद कहना चाहिये। श्रम्त में किव ने इस रचना का प्रसंग श्रीर श्रपना परिचय यो

<sup>्</sup>रं वह तो मेरा अनुमानमात था। कौर, प्रसन्तना को यात है कि गाम्त्रीजी ने इस उलक्षण को खलका दिया है।

## बतलाया है-

"संवत सोरहि सै तहां भये, तापरि अधिक प्यानवे गये।

माधमास किसन पत्त जानि, सोमबार सुभवार बपानि ॥५५॥

हस्त नत्तन जोग सुभ ठाम, जिनसेनु पुरानु सुनो मैं नाम।

ताकी द्वाया ठै बोपई करी, अतिसे सहित जगत विस्तरी ॥५६॥

महारक जगभूषण देव, गनधर साद्रस वाकि जु पह।

छंद कवित कावि जो करे, सुनि के पंडित मन मे धरे ॥५७॥

देवगिरा भाषे सम कोय, कवयनु ताको सेवग होय।

नगर खागिरो उतिम थानु, माहिजहां तप दूजा भानु॥५८॥

थंड-पंड में ताकी आन, चोर चवार न सुनीयं कान।

तिहि पुर बहुत पंडतवासु, रावत वाहन तिनको तास ॥५६॥

ग्यारहि गोंत बसे अधिकाय, पृजा दानु धरम अधिकाय॥

संबन् १६९५ में सालिवाहन जी ने यह रचना रची श्रीर उसे शायद श्रपने गुरु म० जगद्भूपण्डेव को बताया। यह भट्टारक जी विशेष विद्वान् थे। किवजनों द्वारा मान्य थे। मालिवाहन जी ने श्रागरे का उल्लेख किया है कि वह एक उत्तम स्थान है—उनके समय में शाहजहां का मुख्यमय राज्य था। लोगों में देवनागरी भाषा बोलने का रिवाज था – श्रागरे में तब बहुन-मे पण्डिन रहा करते थे। सालिवाहन जी को उनकी सत्संगित मुलम थी। जैनियों में वहां ११ गोत्र के लोग सर्वथा धर्मकमें में रत रहा करते थे। संभवतः गोत्र से किव का भाव जैनियों की उपजातियों से है। श्रागे किव ने लिखा है:—

'दूजे देश भवावर जानि, कंचनपुरु दीसे सुभथानु ॥६०॥ हिस्सिघ सेव (देव) राज्ज तहां करें, ताके साह तीनि संचरें । चेतृ भागमलु दुर्गादास, उदित दानु बहुत परगास ॥६१॥ तिनके गेह सिलावती नारि, तिन ए पुत्र तीनों अवधारि । लक्ष्मी सभी धरम-निधान, रामचंद जैनी परधान ॥६२॥ संकर जावो जगजीवन जानि, विनेसिंघ को कहाँ प्रमानि । उपसेन धाजित अतिनाम, रुपवंत दिनकरि सुतताम ॥६३॥ आंर कुटुंब घरन जो करों, बाढ़े कथा बेद अनुसरों । रावत घरगसेन तिहि धान, ईसुर विया परधान (१) ॥६४॥ तीन पुत्र ताके प्रवीन, भीसेन हीरामनि धरमलीन । बाहन करी खोर्ष बंधु, हीन बुध मेरी मति बंधु ॥६५॥

भ्रोर बहुत लंबेच्यू रहें, पूजा दान धरम दिव रहें। तिनकी संगति उद्यम भयो, नो नाटक रस हन मैं ठयो ॥६७॥ लालचंद जैनो भन्य जानि, तिन उपदेस कहों कक्कु भानि। सुन के भव सुर्ग सुष गहै, पायकालु मुक्तिकों लहे ॥६८॥

भदावर देश के कंचनपुर नामक नगर में हरिसिंहदेव नामक राजा राज्य करते थे। उन के तीन राजसेठ साहु चेतू, भागमल श्रीर दुर्गादास थे। यह वहां के जैनियों का एक खास वंश था। वहीं पर रावत खरगसेन भी रहते थे, जिनके तीन पुत्र (१) भीमसेन (२) हीरामनि श्रीर (३) सालिवाहन थे। वह सब लंबेचू जैनी थे। इन्हों सालिवाहन ने यह 'हरिवंशपुराण् चौपई' रचा।

श्चन्त में लिपिकार ने लिखा है. "संबत् १८०६ वर्ष वैशाप सुदी श्चष्टमी ८ शनिवासरे लिखितं ॥ श्री मंडलाचार्य काष्टासंय श्रीदीपकीर्तिजी तस्य शिष्य पांडे कान्हां पठनार्थे ॥ धर्मे मितिने भवति कि बहुन श्रुतं वा । जीव दया न भवित कि बहुधा प्रदानें: ॥ शांतिर्मितः न भवित कि बहुभिस्तपोभिः । श्रारोग्यमस्तुविभवा न चलेन कि वा ॥१॥ शुमं भवतु सदा ॥"

दूसरी रचना 'हरिवंशपुराण भाषा' कवि खुशालचंद-कृत है। इसकी प्रति में कुल १७६ पन्ने हैं. जो १३ इञ्च लम्बं ऋौर ६॥ इञ्च चॉड़े हैं। इसके प्रत्येक पत्र में ११ या १२ पंक्तियां है। इसका प्रारंभ निम्नलिखित पद्यों से हुऋ। हैं:---

> े महाबीर बंदू जिनदेवः इन्द्रादिः करिहे तिनसेव । तीनलाक में संगलकप, ते बंदू जिनराज श्रमूष ॥१॥ नेमोसुर बंदू चितलाइ, तिहुं जगकरि पृत्य श्रपाय । पाप विनाशन हे जिननामः सब जिनदर बंदू गुणधान ॥२॥ इत्यादि "

कवि ने इसकी रचना में अनेक प्रकार के छंदां का प्रयोग किया है और कविना भी मुंदर नथा लिलन है। प्रशस्ति में कवि ने लिखा है:---

> "तहाँ श्रीजिनवृक्ष जूं, प्रन्थ रच्यो इह सार : ्सो अनुसार खुस्याळ ले, कहाँ। भविक सुषकार ॥३५॥'

इस पद से प्रतीत होता है कि कवि खुशाल ने ब्रह्म जिनदास-र्यचन "हरिवंशपुराण' के अनुसार अपना यह प्रन्थ रचा है—श्रीजिनसेनाचार्य के 'हरिवश' का पद्मानुवाद यह नहीं है। आगे किव ने लिखा है:—

<sup>6</sup>देश दुंदाहड जानो सार, तामें धर्मतनो विस्तार ॥ विसनसिंह सुत तैसिंह राय, राजकरें सबको सुखदाय ॥१॥ देशतयो महिमा अति वर्णा जिनगेहा करि अति ही बना ।
जिनमंदिर सिव पूजा करें, केई इक वृत लै के इक घरे ॥२॥
जिनमंदिर करवावे नया, स्वर्ग विमान धकी वरद्भवा ॥
रथ जात्रादि होत बहु जहाँ, पुन्यउ पाँचे भवगण तहां ॥३॥
इत्यादिक महिमा जुत देश, किह न सकों में और असेस ।
जामें पुर शांगावित जानि, धमं उपावन को वरधान ॥४॥
जाको शोभा हे अधिकार, कव लों भाषो भिव विस्तार ।
जा मधि श्रीम्लनायक थान, सोसे भवान कों सुप्यानि ॥५॥
संघ मूलसंघ जाँनि गद्ध सारदा वपाँनि, गण जु बलात्कार जायोों मन लायके ।
कंदकुंद मुना की आमनाय साहि भए देव. इन्द्रकीरत सुप्रहमार पाय के ॥६॥
पंडित सु भए तहाँ नाम लिक्सी सुदान चतुर विवेकी श्रुतज्ञान कों उपाय के ।
पितन धकीं में भी कडू अध्यक्ता सुज्ञानलवि, फेरि में वस्पी जिहानावाद मध्य आयके ॥९॥

कित के समय में ढुंढाहड देश में जिसे हम आजकल जयपुर राज्य कह सकते हैं, श्रीजय-सिंह राजा राज्य कर रहे थे। उनके रा य में प्रजा श्रीत प्रसन्न थी। जैनी श्रपने धर्म का खृब पालन करते थ—नये जिन-मन्दिर बनवाने और रश्यात्रादि करवाने के लिए वह पूर्ण-स्वाधीन थे। उसी देश में मांगावित मांगानर) नामके नगर में मृलसंघी पिएडत लखमी-दास रहते थे। किव खुशालके वह विद्या-गुरु थे। उनके पाद मूल में सद्ज्ञान प्राप्त करके खुशाल जी जहानाबाद चले आए और वहीं रहने लगे। वहां का वर्णन किव निम्नलिखित पद्यों में करते हैं:—

> 'शहर जिहानाबाद में जैसिह पुरो सुथान। मैं बसियो सुपते सदा जिन सेऊ जित आँनि ॥८॥ महम्मद शा पातिशाह राज करिहे सु चकत्थों! नीतिबंत बलवान न्याय जिनि लेन अरत्थों॥ ताके राज-ममार प्रन्थ आरंभिह कीनों। पर को भय दुष शोक कभू हम कोइ न लीनों॥ इह विचारि राजातणों इतनू ही उपकार है। कांऊ दुष्ट पुरुष दंडि न सके जिनमत को विस्तार है॥९॥ शहर मध्य इक विणकवर, साह सुषानंद जाँनि। ताके गेह विचे रहें, गोकुलचंद सुजान॥१९॥

जिन ढिग मैं जाऊं सदा, पढों सुशास्त्र सुभाय । तिनको वर उपदेश ले, मै भाषा बनवाय ॥११॥

x x x

काला जाति खुश्याल सुजान, भाषा रची परम सुखदान ॥९२॥ संवत् सतरा से श्रव्य श्रसी, सुदि वैसाषी तीजावर लसी ॥१३॥ सुकबार अति ही शुभ जाग, सार नषत्तर की संजीग ॥१४॥

× × × × श्रीहरिवंशमच्छास्त्रं|तस्य भाषा विनिर्म्मित नाम्ना पुरयालु चंद्रेगा भन्यनापुशालुसर्मदा ॥१८॥'' लिपि सं॰ १८४४ लिखितं जवाहर विश्रेण ।

जहानाबाद उस दिल्ली का नाम था जिसे बादशाह शाहजहां ने बसाया था—उस समय दिल्ली इसी नाम से प्रसिद्ध हो गई थी। कि किव खुइयाल ने इसीलिए उसका प्राचीन नाम नहीं लिखा है। वह एक बड़ा शहर था—वहीं के जैसिंहपुरा महल्ले में वह जाक बसे थे। मालूम होता है कि उस महले में जैनियों की अच्छी आवादी थी और वहाँ जिन-मंदिर भी था—जहाँ किव जिनेन्द्र की पूजा किया करने थे। वहाँ उस समय किव बनलाते हैं कि महमदशा पातिशाह शान्तिपूर्वक शासन करने थे, जो चक्टधावंश के थे। इनिहास से पना चलता हैं कि अन्तिम मुराल बादशाह महमदशाह नामक थे, जिन्होंने सन १७१९ में १७४९ ई० तक राज्य किया था। किव ने अपना यह 'हरिवंश पुराण भाषा' संवत १७८० अर्थात् सन १७२३ ई० में समाप्त किया था। अतः किव ने जिन महमदशाह का उल्लेख किया है वह मुराल बादशाह ही प्रतीत होते हैं। किव रायमह जी ने 'जम्बूम्बामीचरित्र' में सम्राट अकबर को भी चकत्ता वंश का बनाया है और किव खुशाल भी महमदशाह को चकत्था लिखते हैं। इसलिए यह ठीक है कि उन्होंने मुराल बादशाह महमदशाह के प्रारंभिक शासनकाल में अपना प्रन्थ रचा था। उस समय दिल्लों में मुशासन का दौर-दौरा बतलाना उचित है। तब वहां सेठ मुखानंद के पुत्र सेठ गोहुल चंद रहते थे। किव ने उन्हों के उपदेश में यह प्रत्थ रचा था। इस प्रकार हिन्दी के इन दो 'हरिवंश पुराणों' का सामान्य परिचय है।

--का० प्र०

<sup>:</sup> फ्रोड्च यासी वरनियर ने जहानाबाद का वर्णन इस प्रकार लिखा है :--

#### (3)

# शहर मुड़ासा कहाँ था ?

श्चिकांश दि॰ जैन मन्दिरों में विराजमान प्रतिमाश्चों पर श्रिङ्कत लेखों का श्रवलोकन करने में पता चलता है कि सं॰ १५४८ में साह जीवराज पापड़ीवाल-द्वारा प्रतिष्ठा करवाई हुई प्रतिमाश्चों में शहर मुझसा श्रीर रावल शिव सिंह का उल्लेख हुश्चा मिलता है। श्री दि॰ जैन मन्दिर कटरा मैंनपुरी में विराजमान श्रीश्चादिनाथ की इवेत पापाएम् र्ति पर निम्न लिखित लेख इसी बात का दोतक है -—'

"सं १९४८ वरपे देसाप सुदी ३ श्रीमूलसंघ भट्टारक जी श्रीभानु<del>चन्द्रदेव साह</del> जीवराज पापडीवाल नित्यं प्रगामित सहर मुहासा श्रीराजा सवसिंघ।"

इसी प्रकार नयामंदिर कलकत्ता में विराजमान कई प्रतिमात्र्यों पर निम्नलिखित लेख त्रांकित हैं—

१ संवत् १५४८ वर्षे वैशास्त्र सुर्दा ३ श्रीमूलगंबे भद्दारक श्रीजि**नचंद्रदेवाः साह** जीवराज पापड़ीवाल शहर मुड़ासा ।"

२ "संवत् १५४८ वर्षे हेशाल सुद्धे ३ श्रीमृत्संघे भट्ट.रक जी श्रीजिनवस्ट्रदेव साह जीवराज पापड़ीबाल नित्यं प्रगमित राजा श्यासिह रावल शहर मुड़ासा।"

किन्तु इन उत्लेखों से यह स्पष्ट नहीं है कि शहर मुझसा कहां पर स्थित था। श्री वाबू ह्रोटेलाल जी ने इस विपय में लिखा था कि "यह मुझसा सम्भवतः राजपुतान में होना चाहिये। रावल की उपाधि भी राजस्थान-वासी चित्रय राजात्र्यों की ही प्रायः हुआ करती हैं। इन साह जीवराज ने सं० १५३३ में भ० अजयकीत्ति द्वारा तथा सं० १५४८ में भ० जिनचन्द्र-द्वारा अनेक मूर्तियों की प्रतिष्ठित करवाई हैं।" अवद्य ही इनकी प्रतिष्ठा करवाई हुई जिन प्रतिमायें गुजरात, राजपृताना, संयुक्त प्रात्त, वंगाल, मद्रास इत्यादि भारत के सब ही प्रदेशों में मिलती है। निश्चय ही साह जीवराज और शहर मुझसा धन्य थ कि जिनके अनुमह से जिन-पृजा उस काल में सर्वत्र सुलभ हुई थी! इस टिपपणी में साह जीवराज जो के पुण्यमय निवास-स्थान का परिचय कराकर हम उनके प्रति अपनी छत्त्रता प्रकट करने का लोभ संवरण नहीं कर सके हैं। इस विपय में वाबू छोटेलाल जी का अनुमान गलत नहीं है। राजस्थान की पश्चिमी सीमा के पर अहमदाबाद से उत्तर पूर्व दिशा में पचास मील की दूरी पर मोझसा ( Modasa ) नामक स्थान होने का उत्लेख मिलता े। कहा जाता है कि जब सन् १४१३

१ जीन सिद्धान्त भास्कर, भार २. किर २. प्रप्त १५ ।

<sup>॰</sup> जैन प्रतिमा-यंत्र लेख संप्रह एप्ट १

३ पूर्वः प्रस्पावना प्रः 'ठ'।

<sup>8 &#</sup>x27;Modasa, north latitude 25°29', cast longitude 75°21' fifty miles north-east of Ahmedabad. The Bembay Gazetteer, Vol. I, Pt. I, p. 237, F. N.

में ऋहमदशाह ने ऋहमदाबाद बसा कर के ऋपना शासन ऋारंभ किया तब कुछ मुसलमान सरदार ईंडर के हिन्दू राजा से मिलकर उसके खिलाफ वागी हो गये। अहमदशाह के सेना-पति फतह खां ने उनको लड़ाई में हरा दिया और ईडर से उन्हें मार भगाया। मोड़ासा में रुकन खां नामक मुसलमान सरदार शासकथा। वह भी बागी हुआ था। ईडर के राजा रनमल भागकर वहीं जा रहें। उन्होंने मोड़ासा के क़िले की मज़बूत बनाया श्रीर उसके चारों श्रोर खाई खुदवाई। फतह खां मोड़ासा पर चढ़ गया श्रीर घेरा डाल दिया। परिखामतः मोड़ासा का किला गिर गया अप्रीर वाशी लाग इधर-उधर भाग गये। ईडर के राक्ल रनमल ने श्रहमदशाह से सन्धि कर ली और वह ईडर में रहकर श्रासपास के नगर-प्रामों पर शासन करने लगे। ईडर से मोड़ासा करीय ५-६ मील की दरी पर था। अहमद शाह भी वहां कुछ दिनों तक रहा था। इस सब साची से स्पष्ट है कि मोडास। नगर ईहर के रावल राजात्र्यों के त्राधीन था। उपर्यक्त प्रतिमा-लेखों में भी मुहासा नगर के शासक की रावल शिव सिंह लिखा है। ईडर के रावलों में शिव सिंह नाम के राजा भी हये हैं। स्थतः ईंडर के निकट स्थित उपर्यक्त मोड़ासा नगर ही साह जीवराज जी का पवित्र निवास-स्थान प्रतीत होता है, जहाँ पर संबन् १५४८ में अगिगत जिन प्रतिमार्थ प्रतिष्टित कराकर सारे भारत में वितरण कर दी गई। क्या ही श्रन्छा हो, यदि ईंडर के कोई महानुभाव अथवा श्रीर कोई सञ्जन मुडासा नगर के ध्वंसावशेषों में जैन कीर्तियों का परिचय प्राप्त करके 'भास्कर' में प्रकट करें। — का० प्र०

(8)

# श्रीमाल नगर का एक जिलालेख

वतमान जैनियों में श्रीमाल उपजाति के हैनी भी मिलते हैं। कहते हैं कि श्रीमाल नगर की अपेद्धा यह उपजाति इस नाम से प्रसिद्ध हुई थी। व्यन्मान में यस्बई प्रान्त में जो भीनमाल नामक प्राम (north lititude 24°42 East longitude 72°4') है वही प्राचीन श्रीमाल हैं। ईस्वी छठा शताब्दी से नवीं शताब्दी तक श्रीमाल को गुजरात के गुजर राजाओं की राजधानी होने का गौरव प्राप्त रहा था। वतमान आबु पर्वत से पश्चिम की ओर भीनमाल (श्रीमाल) प्रचास मील पर अवस्थित हैं। वहां पर अब भी कितनी ही पुरानी इमारतें मिलती हैं। श्रीपाद्येनाथ का चार शिखरवाला मंदिर भी एक पुरानी इमारते हैं। इसी नगर में जयकीप नामक एक तालाय है। उसके उत्तरी किनारे पर एक गिरा हुआ स्तम्भ पढ़ा हुआ मिला था, जिस पर संवत् १३३३ (सन १२७७) का निश्नलिखित लेख आहृत था—

- यः पुरात्र महास्थाने श्रीमाले सुसमागतः । स देवः श्री
- २ महावोर ..... भयत्र।ता (१) प्रज्ञा

23

२४

- यं शरणं गताः । तस्य त्रीरजिनेंद्रस्य प्रजार्थं शासनं नवं ॥२॥ 3 -रापद्ध महागच्छं पुरुष-पुरुष स्वभाविना (?) श्रीपूर्णचन्द्र सुरि-8 —्णा प्रसादात लिख्यने यथा ॥ स्वस्ति सं० १३३३ वर्षे ॥ (q --अधिवन श्रुदि १४ सोमे ॥ अये ह श्री श्रीमाले महाराजकुल Ę —श्री च (१) चिंग देव-कल्याग्र-विजय राज्ये तन्नियक्त महाs -- प्रभृति पं चकुल-प्र(तपत्ताउ श्री श्रीमाल-देश वहिकाधिकृतेन Ċ —नैगमान्वय-कायस्थ-महत्तस-सुभटेन तथा (वे ?) चेटक कर्मसीहे --—न स्वारेयसे ऋदिवनमासीय यात्रा महोत्सवे ऋदिवन सदि १४ चy c —तुर्दशी-दिन श्रीमहाबीरदेवाय प्रतिवर्ष पं नोपचार—पुजानिमि-99 - तम् श्रीकरर्गाय पंचकुलं संलहथ-डासी-नरपाल-वरक्ति-पूर्व-संवी-१२ —ध्यःनलप-इंहल-महठी-पद-मः ....रल-सहठी 33 -- द ५ सत्यविशोपकोषं पंचद्रम्मा समा संलह्था-भावयं ऋाठ 88 -- हम्म द्रः ८ ऋष्टी हम्मः ॥ उभयं सप्तविसीपकापेन त्रयोदशह-74 —म्मा ऋचंद्राक्कं देवदाये कारापिताः ॥ वर्तमान पंच कुलेन व— 9 5 - र्नमान संल्हायन देवदाये कृतं इदं स्वश्रेयसं पालनीयं ॥ نۍ ع यस्मान पंचकरतो सर्वो मन्तव्यं इति सर्वदा । तस्य तस्य तदा श्रेयो 28 यस्य यस्य यदा पदं ॥ ॥श्री सत्य-रत्न-पुर-लाट-ह्नदाधिकारी श्री 23 —माल-देश-बिहकाधिकृतो धुरीणः । व्यासन चन्डहरिएा विद्रपा व-₹0 -रेगा योष्यापितः स विद्धं सुभटः प्रशस्ति ॥ठ॥ ₹ १ इयं गोगानुजाते--(-न) सूत्रधारेण धामता । उन्हींर्णा भीमसीहेन शासनाजरमालिका 22
- २५ .....शत——ती ॥ठ॥ म ( ) गल सदाश्रीः ॥शिवमस्तु सम्य०॥ भावार्थ-श्रीमहावीर देव महान नगर श्रीमाल में प्रधार थे, जिनकी शरण भयभीत विद्वज्ञन लेते हैं—उन वीर जिनेन्द्र के श्रनुष्रह से यह नया शासन पुरुवात्मा पूर्णचंद्र-सूरि द्वारा प्रजा के लिये लिखा गया। स्वस्ति सं० १६३६ श्रीविन सुदी १४ सोमवार को इस पुरुवमयी श्रीमाल में श्रीमहारावल श्रीचियग के विजय राज्य में उनके द्वारा नियुक्त महा गज-सिंह बादि पंची में से नैगमवंश के प्रमुख कायस्थ महत्तर सुमट ने, जो श्रीमालदेश के वाहिकों पर शासनाधिकारी थे श्रीर कर्मसीह चेटक ने श्रापनी श्रात्मा के हित के लिये श्राह्मन

·····सन इदं मठपीत महेन्द्रगोष्टिक आचंद्र पतिपत्ती ॥ठ॥

····· बससमय·····(लि)खितं तेन धीमता। यो वा व्यति पुएया-

सुदी १४ के महान् यात्रा उत्सव श्रीमहावीर प्रमु की पंचप्रकारी पृजा के वास्ते (कुछ दान किया)। पंच श्रीर सेलहथ इस दान की व्यवस्था रक्खें। सुभट श्रीसत्यपुर, रक्षपुर श्रीर लाटहीर का श्राधिकारी तथा श्रीमाल के वाहिकों पर शासनाधिकारी था। उसे चंडहरि पौराणिक ने शिचा दी थी श्रीर वह विद्वानों में श्रेष्ठ था—उसी ने यह प्रशस्ति रची है। गोगा के पुत्र भीमसीह सुत्रधार (बढ़ई) ने श्रचरों को उत्कीणे किया है।

इस लेख से भीनमाल में तेरहवीं शताब्दी में जैनधर्म के उत्कर्ष का पता चलता है। राज-कर्मचारी भी जैनधर्मानुयायी थे। श्रीमाल में श्राहिवनी चतुर्दशी को जिनेन्द्र की रथयात्रा निकला करती थी—वहां पर पारापद्ध संघ के श्राचार्यों का प्रावस्य था। राज्य की श्रोर से दान की व्यवस्था के लिये श्रिधकारी श्रीर पंच नियुक्त थे। जनता में उनकी प्रतिष्ठा थी। शासन-लेखक श्रीसुभट एक विद्वान् कायस्थ सज्जन थे—उन्होंने जिनेन्द्रपृजा के लिये दान किया था—उनका एक चेटक (नौकर) भी इस दान में शामिल था। जैनसंघ में सब ही जातियों के लोग शामिल थे, यह उस समय के जैनाचार्यों की विद्वना का सुपरिग्णाम था। श्राज भी जैनसंघ का द्वार प्राणिमात्र के लिये खुला रहना चाहिये।

—का≎ प्र≎

# ( ५ ) ''जैन एण्टीक्वेरी'' का सार (भाग ४, करण ४ )

पृष्ठ १०१—१०८ प्रो० चकवर्ती ने अपनी तामिल-साहित्य-विषयक लेखमाला के इस अंश में तामिल के प्रसिद्ध प्रत्य 'कुरल' के विषय में लिखा है कि आन्तरिक एवं बाह्य माली से यह स्पष्ट है कि वह वैष्णव सम्प्रदाय का प्रंथ न होकर जैनियों का प्रंथ है। जैन टीकाकार नीलकेशी कुरल' को अपना (जैन) आगम-प्रंथ बताते हैं। साथ ही तामिल में एक अजैन किव-कृत 'प्रवोधचन्द्रोदय' नामक प्रंथ है— उसमें भी एक जैन संन्यासी अपने धम की व्याख्या में 'कुरल' का वह पद्य कहता बताया गया है जिसमें आहिमा का विधान है। इससे स्पष्ट है कि कुरल की रचना जैनधमें के आहिसा-सिद्धान्त का प्रचार करने के लिये ईस्वी पहली शताब्दी में की गई थी। निवनार्किनियर-कृत कुरल की टीका जैनमतानुसार हैं। उसको ढंढ़ कर

तामिल का दूसरा प्रसिद्ध काव्यप्रन्थ 'नालडियार' भी जैनियों की रचना है। संभव हैं कि यह भद्रबाहु स्वामी के संघवर्ती मुनियों द्वारा रची गई हो। इसमें कुल ४०० पद्य हैं। इस मन्थ में वर्णित मुभाषित वाक्यों को प्रत्येक सम्प्रदायवर्ती तामिलु सहर्ष स्वीकार करता है।

प्रकाशित करने का प्रयत्न हो रहा है।

इसके अतिरिक्त 'अरनेरिबारम'—'पलमोलि'—'तिनैमालें'—'नान्मिएकडिगें' और 'ईलाति' नामक उस्लेखनीय तामिल प्रन्थ भी जैनों की रचनायें हैं ; जिनका परिचय प्रो० सा० ने कराया है ।

पृष्ठ २०५—१२३ डॉ० विमलचरण लॉहा ने 'विविधतीर्थकरूप' के श्राधार से कर्पाइयत्त, शुद्धदिन्त के पार्क्वनाथ, श्रवन्ती के श्रीमनन्दन देव, प्रतिष्ठानपुर, चम्पापुरी, पाटलिपुत्र नगर, श्रावस्तीनगरी, वाराससी नगरी, श्रीमहावीर गस्पधर, कोटिशिलातीर्थ श्रादि का परिचय कराया है।

पृष्ठ १२५—१२७ श्रीगोविन्द पे ने प्रकट किया है कि श्रीवर्द्ध देव श्रीर तुम्बलूराचार्य संभवत एक व्यक्ति थे। तुम्बल्राचार्य ने श्रपनी 'चृडामिए।' टीका दशवीं शताब्दी से पहले रची थी।

—कामता प्रसाद जैन

( & )

## अपनी यात

गत किरण में "जैन रामायण का रावरण" शीर्षक मेरा एक लेख प्रकाशित हुआ है। उस लेख में मैंने जिन जिन कुतियों से उद्धरण आदि लिये थे उन सबों का यथास्थान उल्लेख कर दिया है। फिर भी जैन रामायण-सम्बन्धी कथा आदि लिखने में जिन दी कृतियों से मैंने अधिक सहायता ली थी उन कृतियों एवं मान्य लेखकों का उल्लेख भूल से इपने में रह गया है। यह ऐसा हुआ—जब प्रेसवाल लेख का पेज बांधने लगे तब मैटर दो फर्में से कुछ बढ़ गया। साथ ही साथ वे दो फर्में से अधिक मैटर रख भी नहीं सकते थे; क्योंकि आगे का मैटर पहले ही छप चुका था। अतः उन्हें विवश हो दूसरे फर्में का कुछ मैटर जहाँ तहाँ का निकालना पड़ा। फलतः निकाले हुए मैटर के साथ आवश्यक एवं अभीष्ट वह उल्लेख भी निकल गया। जिसका पता शीवता में मुक्ते भी नहीं लगा।

श्रस्तु, मैं 'पंपरामायण्-संप्रह'के भूमिका-लेखक श्रीयुत डी० एल० नरसिंहाचार एम० ए० एवं 'यालपद्मपुराण्' के लेखक स्व० परिडत पन्नालाल बाकलीवाल के श्रत्यन्त श्रामारी हूं।

—के॰ भुजबली शा**स्त्री** 

# साहित्य-समालोचना

( )

# दादा श्रोजिनकुशाल सुरि

लेखक—श्रगरचन्द नाहटा श्रौर भँवर लाल नाहटा; पृष्ठ संख्वा ११४: मृत्य—चार श्राने; प्रकाशक—शंकरदान शुभैराज नाहटा, नं० ५६ श्रारमेनियन स्ट्रीट, कलकत्ता।

यह एक ऐतिहासिक ढंग पर लिखा हुआ जीवनचरित्र है। इसमें कोई सन्देह नहीं हैं कि चरित्र-नायक जिनकुशल सृिर एक उत्तम सदाचार सम्पन्न प्रभावशाली साधु थे। अन्यथा खरतरगन्छानुयायियों में आपके प्रति ऐसी प्रगाढ़ श्रद्धा नहीं हो सकती थी। मारवाड़, मेवाड़, मालवा, गुजरात, काठियावाड़, कच्छ, सिन्ध, एवं देहली आदि अन्यान्य स्थानों में श्रद्धालु मक्तों के द्वारा निर्मापित इनके १०८ स्तृप ही इस बात के लिये समुख्वल निदर्शन हैं। मक्त जनता की इन स्तृपों की उपासना से अभीष्ट सिद्धि होती है यह किन्वदन्ती भी प्रचलित है। चारित्रवल के साथ-साथ सूरि जी का ज्ञानवल भी उचकोटि का रहा। इसके लिये इनकी मिन्न-मिन्न साहित्यिक कृतियाँ ही साची हैं। दादा जी कई भाषाओं के ज्ञाना ही नहीं बल्कि उनके विशेष ममेज भी थे। हाँ, आचार्य के प्रभाव के महत्त्व को वतलाने के लिये लेखकों ने कुछ चमत्कारिक घटनाओं का जो उत्लेख किया है. उन पर संभव है कि सर्व साधारण विश्वास न करें।

अस्तु, इतिहास प्रेमी नाहटा बन्धुक्रों का परिश्रम प्रशंसनीय एवं अनुकरणीय है। उत्साही लेखकों को प्रस्तुत रचना में आये हुए निम्नलिखित शब्द दिनीय संस्करण में शुद्ध कर देने बाहिये:—मागक्ती, आह, गाड़े, तलहिट्टका, मूर्तिएं, भंडार, मुहुर्न, पृष्टरत्तक, प्रवृत्तियं आदि।

-के॰ भुजयली शास्त्री

( ? )

# जैनइतिहास (तीसरा भाग)

लेखक—पं० मूलचन्द जैन 'वत्सल' विद्यारम्न, दमोहः प्रकाशक मृलचन्द किसनदास कापिद्या चन्दाबाडी स्रतः १९७-संख्या—१२६: मृत्य—यारह स्रानेः कागज, मुद्रण सादि साधारखः।

यह 'सौठ सविता वाई मूलचन्द कापडिया स्मारक भन्थमाला' की श्राठवीं हति है। इसकी कुछ प्रतियाँ "दिगम्बर जैन" के ३१ वें वर्ष के माहकों को भेंटरूप में भी दी गयी । यह प्रस्तुत इतिहास प्रकाशक के ही कथनानुसार सामान्य पढ़े लिखे हर कोई भाई या षहन को उपयोगी हो इस बात का लक्ष्य करके ही तैयार कराया गया है। इसमें २९ पाठ हिये गये हैं। इनमें से अन्त के ५ पाठ श्रीयुत बायू कामता प्रसादनी के हैं जो कि पहले से प्रकाशित हैं और अवशिष्ट खुद लेखक की ही रचनायें हैं। इन पाठों में पौरािएक एवं ऐति-हािसक दोनां प्रकार की जीवनियाँ संकलित की गयी हैं। ये जीवनियाँ यदि दो मागों में विभक्त कर दी जातीं तो और अच्छा होता। इतिहास के नात खास कर नेिमनाथ, पार्श्वनाथ, महावीर एवं मह्याह जैसे ऐतिहािसक व्यक्तियों की जीवनी भी ऐतिहािसक पद्धित से न लिख कर पौरािएक ढंग में लिखी गयी हैं—यह खटकता है। हाँ, बायू कामता प्रसाद जी के द्वारा लिखी गयी अन्तिम ५ जीवनियाँ इतिहास-सूत्र के आधार पर ही हैं अवश्य, पर उनमें भी कुछ ऐसी वातें हैं जो कि प्रकृत इतिहासनेत्ता इन्हें प्रायः इतिहास-संगत मानने में आनाकानी करेंगे। इसमें सन्टेह नहीं है कि कामता प्रसादनी की अविरत साहित्यसेवा वास्तव में प्रशंसनीय एवं अनुकरणीय है। पुस्तक सरण एवं सर्वोपयोगी है।

—कं० भुजवली शास्त्री

(3)

#### रवकरण्ड श्रावकाचार

टीकाकार—पंच पत्रालाल जी 'यसंत' साहित्याचार्य : प्रकाशक—सरल जैन प्रन्थमाला, जन्यलपुर : मृत्य—साधारण् संस्करण पांच आने. विशिष्ट का सात आने: पृ० १२०।

प्रापंभ में पन्थकार का जीवन-चरित श्रांर स्त्रत्रय वृत्त, युगपरिवर्त्तन, चारों गतियों श्रांर जोकातोंकाकाश के काल्पनिक चित्र हैं श्रांर उनका परिचय भी। प्रत्येक श्रोक का श्रम्वय, श्र्यं, किटन शब्दार्थ श्रीर भावार्थ यथास्थान लिखे हैं। श्रावद्रयक स्थलों पर टिप्पणी भी दी है। स्थल-स्थल पर गृहार्थों का प्रकाश भी है। प्रत्येक परिच्देंद का प्रभ-संप्रह. श्रोकों का श्राकारादि कम से सूची, किटन-किटन शब्दों का करें हों में संप्रह श्रीर श्रन्त में सस्यम्दर्शन श्रादि पांच विपयों पर निबंध है। यानी पुन्तक इतनी श्रच्छी लिखी गयी है कि विद्यार्थियों को श्रिष्क जाकरन श्रथ्यापकों को नहीं रही. न श्रध्यापकों को दिमाग-पन्नी की। स्वाध्याय-प्रेमी भी इस नीटबुक से काम निकालेंगे। पुन्तक का यह नवीन संस्कार हुश्चा है। लेकिन नवीन संस्कार करते-करने प्रचलित पाठों को गौण-सा कर दिया गया है श्रोर किस्पत पाठों एवं पाठान्तरों को प्रचलित पाठों के तस्त पर भैठाया गया है जो कहीं-कहीं बहुत ही सुन्दर हुश्चा है। जैसे 'इदमेंबेहरामेंब' की जगह 'इदमेंबेहरां चैव' हदता लाता है। 'महाकुलाः' की जगह 'माहाकुलाः' भी श्रथल नहीं श्राने देता श्रोर न श्रन्दोभंग होने देता है। "माहाकुलाः" पाठ होने पर ही तृतीय चरण में १२ मात्राएं होती हैं, महाकुलाः पाठ में तो ११ मात्राएं ही रह जाती हैं। पर कहीं-कहीं सौन्दर्थ विगइ सा जकत है। जैसे 'श्राप्तेनोच्छिक' से रह जाती हैं। पर कहीं-कहीं सौन्दर्थ विगइ सा जकत है। जैसे 'श्राप्तेनोच्छिक' से

श्राप्तेनोत्सन्न का उद्यारण क्षिष्ट हो जाता है। उच्छिन्न का स्त्रर्थ जितना सरल है "उत्सन्न" का नहीं। अब 'ज्ञान ध्यान-तपोरलः' का सौन्दर्य देखिये। रत्न भुलाने की चीज नहीं हैं: संभाल के रखना चाहिये नहीं तो गायब हो जाने का डर है। इससे रख की कीमत साध् जानता है. लेकिन है उसमें अलग ही। जब कि- जान-ध्याननपोरका में वह ज्ञान-ध्यान-तप में रंग हो गया है। जिधर में देखों ज्ञान-ध्यान-तप का ही रंग है. वह तन्मय हो गया है। इसलिये मुलपाठ कहीं अच्छा है। फिर इस प्रसिद्ध-पद-त्याग के कारण एक गडबड़ी होने का भय और है। अध्यापक जिन्हें कि-प्रसिद्ध पर कंठरूथ हैं वहीं मूल पाठ पढावेंगे या परीचा-कापियों में इन पदों की ग़लन समक्त कर काट देंगे- एसी भूल होनी संभव है। इसलिए इन कल्पिन पाठा और पाठान्तरों को ऋलग ही दिखलाकर इनका गढ़ नत्व भी लोगों को बतलाया जाता और मूलपाठ ज्यों का त्यों रखा जाता तो ये पाठ कुछ दिनों में प्रचलित भी हो जाने ऋौर लोगों को भ्रम भी न होता। इसरे लोगों के ऋषिप का भय नो कभी का दर हो जाता। प्रष्ठ ४१ की दिप्पणी में ऋतिभारारोपण और ऋतिभार-वहन का ऋन्तर ठीक नहीं मारुम होता । क्योंकि 'दु:ख देने की इच्छा से अधिक भार जादना' तो हिंसा ही हो जायगा । मेरे खयाल से तो शक्ति का विचार न करके अधिक भार लाद देना (किसी दसरे पश या किसी आदमी के उपर) अतिभारारोपण है और लोभ-वश होकर अपने उपर ही काम का बोक बढ़ा लेना अतिभार-बहन है। बहन के माने खंद दोना और आरोपण के माने इसरे पर लादना स्पष्ट ही है। ऐसे स्थलों का विचार कर शृद्धिपत्र बढ़ा देना चाहिए। प्रफ तो सावधानी से नहीं पढ़ा गया माञ्चम होता है। मूल में भी इतनी ऋगुद्धियाँ है कि अलग शुद्धिपत्र की ज़रूरत है।

पुस्तक जितने परिश्रम से लिखी गयी है और जैसी यन गयी है, बैसी छपाई सफाई नहीं है। इस कोसे की पुस्तक की तो स्कूली पुस्तकों की मोति खुब साफ सुधरी खोर सुन्दर होनी चाहिए थी।

प्रकाशक जी एक उत्साही सजन है. इसलिए आणा है कि वे इस बृटियों को भविष्य में अवस्य दूर करा देंगे।

---महंन्द्रकुमार जैन, काव्यतीर्थ

# तिलोयपग्गती

। आगमर्शा गर्छ ।

णिक्कंता भवणादा गन्भे सम्मुच्छकम्मभूमीस् ।
पज्जत्ते उप्पज्जदि ग्रंपेसु तिरिपसु मिच्छभावज्जदा ॥१९५॥
सम्माह्धी देवा ग्रंपेसु पज्जत्तिकम्मभूमीष ।
गन्भे पज्जत्तेमुं सलागपुरिसागा होंति कहियाहुं ॥१९६॥ होंते विक्रियाहुं ॥१९६॥ होंते विक्रियाहुं ॥१९६॥ होंते विक्रियाहुं ॥१९६॥ होंते विक्रियाहुं गिर्देश होंते विक्रियाहुं ॥१९५॥

आवित्रदसंखा केई गागाचरित्ते किलिद्दमावज्ञदा । भवगामरेख आउं वंघंति ह मिच्छमावज्ञदा ॥१९८॥ अविगायमना केई कामिगिविस्हज्ञरेण जज्जरिया। कलहपिया पाविद्वा जायंते भवगदेवेस ॥१९९॥ सरिगाअस्एगां जीवा मिच्छाभावेगा संज्ञुदा<sup>2</sup> केई। जायंति भावगंसं दंसगासुद्धा ग् कर्या वि॥२००॥ मर्गो विराधिवस्मि य केई कंद्रप्यकिम्बिसा देवा। श्रमियोगा संमोहप्यहृदिस्रद्गादीस् जायंते॥२०१॥ जे सञ्चवयणहांगा हिसं कृञ्जंति बहुजगे गियमा। कंदप्परसहिदया ने कंदप्पेस जायंने ॥२०२॥ जे भृविकम्ममत्ता भियोगकोद्हलाइसंजुत्ता। जणवरागे पयश्रद्वा वाहरादेवेख ने होति ॥२०३॥ तित्थयरमंघमहिमात्रागमगंथादिएस पडिकला। दुव्विगाया गिगदिला जायंते किञ्चिसस्रेसं॥२०४॥ उपहुउवपस्परा विष्यडिवगुगा जिग्गिद्रमगम्मि । मोहेणं संमोदा संमोहस्रेस् जायंते ॥२०५॥ कोहमाणमायालोहासत्ता किविद्वचारिता। वर्ष्युप्रबद्धरुचिंग ते उप्पञ्जंति श्रासुरेसु ॥२०६॥ उप्पञ्जंते भवगो उववादपुरे महारिहे सग्गो । पावंति ऋपज्जत्ति जादा श्रंतोम्हत्तेण ॥२०७॥ भद्विसिराबहिरवसा मुत्तपुरीसाणि केसलोमाइं। वम्महमंसप्पहुदी या होइ देवाया संघडयो ॥२०८॥

<sup>ा</sup> तेक्सिमर्थातर (१) ; 2 संजुदा or सुजुदा (१) ; 3 संमृदा (१); 4 B S संमोहसुरे'; 5 S सक्वो ।

वगुगुरसगंधकासे श्रद्दसयवेकुव्वदिव्वखंदा हि। गेग्रहसु रोयवादि उवविदि कम्माग्रुभावेण (?) ॥२०९॥ उप्पर्णसुरविमार्गे पुव्यमसुधाडिदं कवाडसुगं। उम्बडवि तम्मि समप पसरिव श्राणंदभेरिरवं ॥२१०॥ भायिराज्य भेरिरवं तारां पासिमम कयजयंकारा। पंति परिवारदेवदेवीउ पमोदभरिवाओ ॥२११॥ वायंता जयघंटापडहपडा किञ्चिसा य गायंति। संगीयग्रहमागधदेवा पदाग्र देवीक्री ॥२१२॥ देवीदेवसमूहं दृहु गां तस्स विम्हओ होदि। तकाले उप्पञ्जिति विभंगं थोवपश्चक्खं ॥२१३॥ मग्रुस्सतेरिश्चभवम्हि पुन्ने लद्धो ग सम्मन्तमगं पुरुषं। तिलप्पमाणस्स सहस्स कउजे चत्तं मप कार्मावमोहिदेण ॥२१४॥ जिग्गोवदिद्वागमभावश्चिजं देसब्बदं गेग्ह य सोक्खहेदं । मुक्कं मप दुव्यिसयत्थमण्यं सोक्खासुरत्तेस विचेदसासा ॥२१५॥ अर्थातगागागि चउक्केट्रं गिव्वाग्र्वाजं जिगगाहिलंगं। पभूदकालं धरिदृश चत्तं मए मयंधेग वधूशिमित्तं॥२१६॥ कोहेगा लोहेगा भयंकरेगां मायापवंचेगां समच्छरेगा। मार्गेग वंदत महाविमोहो मेलाविरा हं जिमगाहममा ॥२१७॥ तत्तो ववसायपुरं पविसिय पुजामिरोयज्ञामाहः। गहिदूर्णं दन्बार् देवादेवहि संज्ञुसा ॥२१८॥ ग्राब्यि <sup>3</sup>द्विचित्तर्काडग्रामालावरचमरञ्जसाहिला । **गिम्भरभत्तिप**संग्रेणा वच्चेते कुर्डाजग्रमवर्गा ॥२१९॥ पाविय जिग्रापासादं अचरमंगळतोरम् रहवहळबोळा । देवा देवीसहिदा कुळांति पदाहिए। ग्रामिदा ॥२२०॥ सिंहासग्रहतत्त्वयभामंडलवामराविचार्वाग्रभा। बृह् गां जिगाप्यडिमा जयजयसदा पक्रव्यात ॥२२१॥ पहुपडहसंखमह्लज्ञयघंटाकलह् गीयसंज्ञुसा। बार्ज्जतंहि सुरा जिथिदपूजाः पकुर्व्वात ॥२२२॥

<sup>ा</sup> म B दबकिदि (१)। ≥ बंधंत or बदांत (१); ३ गांबाद (१); 4 वर (१); 5 S ककाद, बदांब (१)।

र्मिगारकलसद्य्यगळुत्तत्त्यचमरपहृदिद्वेहि । पूजंति फलिहदंडोवमागावरवारिघारेहि ॥२२३॥ गोसीरमलयचंदणक्ंकुमपंकेहि परिमलिल्लेहि । मुत्ताहलपंजेहि सालीप तंद्रलेहि सयलेहि॥२२४॥ वरविविद्युसममालासपहि ध्रवंगरंगगंधेहि। अमयादो मृहुरेहिं ग्रागाविह्दिव्यभक्तेहिं॥२२५॥ ध्वेहिं सगंधेहिं रयगार्पःवेहिं वित्तिरगोहिं। पक्केहि फग्गमकदलीवाडिमदक्खावियफलेहि ॥२२६॥ पुजार प्रवसागो कृत्वंत गाइयाह विविहाह । पवरच्छरापञ्चलाबहुरसभावाभिगोबार् ॥२२०॥ गिस्सेसकम्मक्ववगांकहेदुं मण्गांतया तत्थ जिगिदपूजं। सम्मत्तविरयं कृद्यंति गिच्चं देवा महागांतविसोहिषुव्यं ॥२२८॥ कुलाईदेवा इव मगणमागा प्रामादेवाम प्रबोधगोगा। मिच्छाजुदा ने य जिलिदपुजं भत्तीप लिच्चं लियमा कुर्गाति॥२२९॥ कादूण दिव्यप्रजं आगच्छिय शियशियमिम पासादे। सिंहासणाधिरुदा ओलगसालंत देवा गां ॥२३०॥ विविहर्गतकरणभाविद्विस्दुवुद्धाहि दिव्यस्वेहि। गागाविकुव्वगंबद्दविलाससंपत्तिञ्चताहि ॥२३१॥ मायाचारविवज्ञिवपिकविपनगणाहि अन्छराहि समं। ग्रियणियविभृविज्ञोग्गं संकण्यवसंगदं सोक्खं ॥२३२॥ वडवडहव्यह्वंहि सत्तमराभरगुमहरगीदेहि । बरललितणचरोहि देवा भूंजीत उवभोगं ॥२३३॥ ओहि पि विजार्गतो अगुगागुगुज्यगुगपेम्ममूलमगा। कामंधा ते सच्चे गर्द पि कालं ण याग्रांति ॥२३४॥ वरस्यगुकंचणाप विचित्तस्यलुज्जलिम पासादे। कालागरुगंधङ्के रागणिधागो रमंति सुरा ॥२३५॥ सयगागि आसणागि मजवागि विचित्तस्वरहदागि। तसुप्रमण्डवगार्गाद्रगाजगणाणि होति देवासा ॥२३६॥

<sup>।</sup> दिस (१); 2 AB परिकदि।

विभू जीती

वासरसहवचक्कृष्णि गंधेहि वड्डियाणि <u>सोजाणि । हो का कि</u> भोवयञ्जुका देवा तिस्ति ग लहंति ग्णिमसं पि ॥२३७॥ दीवेसु ग्रागिदेसु भोगिखदीप वि पदिग्रवगोसु । वरपोक्सरिग्रीपुलिग्रत्थलेसु कीडंति रापण ॥२३८॥

। यवं सुहसरूवणं समसं।

भवगोसु समुप्पणा पज्जन्ति पाविदूण क्रुभेयं। जिग्रमहिमदंसगोगां केई देविद्दंसगादो ॥२३९॥ जादीप सुमरगोगां वरधम्मप्पबोहगावलद्वीप । गेगहंते सम्मन्तं दुरंतसंसारगासकरं॥२४०॥

#### । सम्मलगहर्गा गर्व ।

जे केइ अग्रणागतवेहि जुत्ता गागाविहु<sup>2</sup>पाधिददेहदुक्ता । धोरूग<sup>3</sup> सग्णागतवं पि पावा डज्मंति जे दुव्यसयप्यसत्ता ॥२४१॥ विसुद्धलेस्साहि सुराउबंधं कोऊगा<sup>4</sup> कोहादिसुधादिदाऊ । सम्मत्तसंपत्तिविमुक्कबुर्डा जायंति पदं भवगोसु सब्वे ॥२४२॥ सग्गाणरयग्रदीओ लोयालोयप्ययासगसमत्थो । पग्रमामि सुमइसामि सुमइकरं भव्यलोगस्स ॥२४३॥

एवमाइरियपरंपरागयतिलोयपएएकोए भवरावासियलोय-सह्वरिष्कृत्वरापपरापको साम तिद्यो महाहियारो सम्मक्तो ॥

ह्रतुं उबरि माणुसलोयसम्बं वर्गणयामि— लोयालोयप्यासं पडमप्यहजिणवरं गमस्सिनों। माणुसजगपराणनां वोच्छामो श्राणुद्धीय ॥१॥ गिह्सेसस्य सम्बं जंबूब्रांड नि लबगाजलही य। धादिगसंडो दीश्रो कालोदसमुद्दपोक्खरज्ञाहं॥२॥ तेमुं ठिदमणुयागं भेदा संखा य धोषबहुश्रनं। गुगाठागण्यहुदीगां संकमगं विविह्मेयजुदं॥३॥

I B चन्मूचि; 2 विहुप्पादिद (?): 3 S धारूण, येन्या (?): 4 काळच (१); 5 चर्मकिसा (?)।

भाऊ बंधग्रमायं जोगिपमायं सुहं च दुक्लं च । सम्मक्ताहणहेदू गिन्दुदिगमगागा परिमायं ॥४॥ यवं सोलसमंत्रं अहियारे पत्थ हज्जास्सामो । जिणमुहक्तमलविशिमायगरजगपण्याक्तिगामाय ॥५॥ तस्मालीबहुमज्मे चित्तायखिदीय उवरिमे भागे । अहबहो मगुवजगो जोयगाग पग्याललक्ष्वविक्लंभो ॥६॥

जोयग्रलक्व ४५००००।

जगमज्मादो उवरि तं बहलं जोयणाणि इगिलक्लं। गावचदुदुगखिलयदुगचउक्केककिहः तप्परिही ॥॥

१०००० | १४२३०२४५।

सुर्गगमभगयग्पग्रुगण्कलियसुर्गगमयग्रासुण्यां । कुक्केकजोयगाः विय अंककमे मग्रुवलोयलेककः ॥८॥

१६००५०३०१२५०००।

वासकर्वा दसगुणिदा करणीपरिहि च मंडले खेते। विक्खंभयचडम्भागं पह्दा सा होदि खेत्तकलं ॥९॥ ब्रह्टत्थागं सुगगं पंचदुरिगिगयगतिगहणवसुगगा। श्रंबरह्वकोकोहि श्रंककमे तस्स विदंकलं ॥१०॥

१६००५,०३०१२५००००००० ।

। गिह सी गदा 2।

मासुस्तजगबहुमज्मे विकालादो होदि जंबुदीउ ति ।
पक्कजोयस्थलक्संविक्स्लंभजुदो सरिसवट्टो ॥११॥
जगदीविस्मासाई भरहक्तिद्वरी तिम्म कालभेदं च ।
हिर्मागरिहिमवदा महिंहमविहरिदरिसस्मिसहही॥१२॥
विजयो विदेहसामो सीलगिरी रम्मवरिसक्मिगिरी।
हेरसस्मवदो विजञी सिहरी परावदो ति वरिसो य॥१३॥
पत्रं सोलसभेदो जंबुदीविम्म अंतरिहयारो ।
वस्सां तास्म सक्वं बोच्छामो आसुपुळ्योप॥१४॥

<sup>ा</sup> गमकावि (१): 2 गदो (१)।

11135

2.

١, ١

वेढेबि तस्स जगदी अट्टं चिय जोयग्राणि उसंगा। दीवं तुं मणियसं सरिसं होद्दूग वडयगिहा ॥१५॥— जो ८।

मूले बारस मज्मे अह चिय जोयणाणि णिहिहा। सिहरे चसारि पुढं जगदीमंदस्स परिमार्गा।।१६॥

१२।८।४।

दो कोसा अवगादा नेत्तियमैत्ता हुवेदि वज्जमयं। मज्मे बहुरयग्रमवो सिहरे वेठलियपरिपुण्णा ॥१७॥ कोस २॥

तीय मूलपपसे पुष्वावरदो य सत्त सत्त गुहा। वरतोरणा य रामा श्रमण्डणिश्रणा विचित्तयरा ॥१८॥ जगदीउवरिमभाप बहुमउक्ते कणयवेदिया दिच्चा। वे कोसा उत्तुंगा विदिधमणा पंचमयदंडा ॥१९॥ को २ । दंड ५०० ।

जगदीउवरिमर्वदो वेदीवंदं खु सोधिभद्रकदो । जं ग्रद्धमेकपासे तं विक्खंभस्स परिमाणं ॥२०॥ पण्णरससहस्साणिं मत्तसया दंडधगुणि पगणामा । अभ्मंतरविक्खंभा बाहिरवासोधितमेत्ता ॥२१॥

१५७५० ।

वेदीदो पासेसुं उववणम् डो हवंति रमणिजा। वरवावीसंज्ञता विजित्तमुणिभारपरिषुगणा॥२२॥ जेहा दोसयदंडो विक्खंभज्जदा हवेदि मज्भिमया। पण्णासं चहियसयं जञ्गणवावी विसयमेक्कं॥२३॥

इं २०० | १५० | १०० |

तिविद्यात् वार्वातु ग्रिय<sup>ा</sup>र्भददसंस्मेनसम्बगाद्या । कद्म्भारकमलकुबलयकुमुदो <sup>4</sup>मोदेहि परिपुण्गा ॥२४॥ २०॥ २५॥ १०॥

पायारपरिमदाई वरगोउरदारतोरसाई पि।

पापारपारमञ्जूष वरगाउरदारतारमाई ।प । अन्भंतरम्मि मागं महोरगागं च चेद्वंति ॥२५॥

<sup>1</sup> वासो हि तैमेता (१); 2 संबा (१) ३ विजयमदोदस-(१) । 👍 इसुदामोदेहि (१)।

पाठान्तरम--

ग्रयरेसु रमगिजा। पासादा होंति विविह्वियगासा।
अन्भंतचेत्तरया ग्रागावररयग्राग्यरमथा ॥२६॥
दीष्पंतरयग्रदीवा समंतदो विविह्धूवघडज्ञता ।
प्रमुद्धत्तरि चावाग्रिं उत्तुंगा सयधग्रांग दीहजुदा।
पगगासदंडनंदा होंति जहग्रामिम पासादा॥२८॥

७५। १००। ५०।

पासाद(वारेमुं बारम चावाणि होति उच्छेहो । पत्तेक्कं छ्याहं ध्रवगाढं तं पि चत्तारि ॥२९॥ १२ । ६ । ४ ।

पर्यार्थासं दोशिण सया उच्छेहो होदि जिद्दपासादा। दीहं तिसयधगागं पत्तेक्कं सर्द्धविक्लंभो ॥३०॥ २२५॥३००॥१५०॥

तागा दुवारच्छेहो दंडा छत्तीस होदि पत्तेक्कं। भद्वारस विक्लंभो बारस ग्रियमेग अवगाढं॥३१॥

व ३६। १८। १२।

मिक्सिमपासादाणं हुवेदि उद्भो दिवङ्कसयदंडा। दोगिण सया दीहत्तं पत्तेकः पकसयकंदं॥३२॥ १५०।२००।१००।

चउवीसं चावाणिं ताग दुवारेस होदि उच्छेहो । बारस भट्ट कमेणं दंडा वित्थारअवगाढा ॥३३॥

28 1 82 1 61

सामग्रगाचित्तकद्वांगव्यस्त्राग्वयस्यागिहाउ ।
गेहा होति विचित्ता वेतरग्र्ययसु रमयारा ॥३४॥
मेहुग्रमंडग्रउलंगवंदग्रभिसेयग्रचग्राग्रां पि ।
ग्रागाविहसालाओ वररयग्रविणिम्मिदा होति ॥३५॥
करिहरिसुकमोराग्रं मयरपवालाग्र गठडहंसाग्रं ।
सारिच्छाइं तेसुं रम्मेसुं आसग्राग्रि चेहते ॥३६॥
वररयग्रविरहदाग्रि विचित्तसयग्राग्रि मउव्वपासाइं ।
रेहति मंदिरसं दोपासठिदोवधाणाग्रि ॥३७॥

कण्य व्य णिकवलेहा गिम्मलकंतीसुगंधिणस्तासा । वरविविहभूसग्यरा रिवमंडलसरिसमंडिसरा ॥३८॥ रोगजरापरिहोगा पत्तेकं दसधगूिण उत्तुंगा । वंतरदेवा तेसुं सुद्देण कीडंति सञ्द्वंदा ॥३९॥ जीमंदर(?)जुत्ताइं विचित्तविग्रगासभवगपुग्याइं । सददं श्रकिष्टिमाइं वंतरणयराणि रेहंति ॥४०॥ विजयंतवेजयंतं ग्रेजयंतअपराजयंतुणामेष्टिं । वत्तारिदुवाराइं जंबूदीवे चउदिसासुं ॥४१॥ पुन्वदिसाप विजयं दिन्त्वण्यासाप वहजयंतं हि । भवरदिसाए जयंतं श्रवराजिदमुत्तरासाप ॥४२॥ पदागं दारागं पत्तेक्कं श्रद्ध जोयणा उद्यो । उच्छेहमह हं दं होदि पवसो वि वाससमं ॥४५॥

#### 218181

वरवज्ञकवाडजुदा णागाविहरयणदामरमणिजा।

णिक्यं रिक्लउनंते वंतरदेवेष्टिं चउदारा ॥४४॥
दारोवरिमपपसे पत्तेकं होदि दारपासादा।
सत्तारहमूमिजुदा गागावरवत्तवारणया ॥४५॥
दिप्यंतरयणदीवा विवित्तवरसालभंजिभद्वं हा²।
दुर्भतं अथवडाया विविद्दालोक्चेष्टिं रमणिजा ॥४६।
अभ्मंतरयणसाणुसमंतादो विविद्दह्ववुदजुत्ती ।
दोवच्छाराहिं भविदा पष्टं सुयपहुद्दिकयसोहा ॥४०॥
उच्छेह्युसपह्दीसु दारभवणाण जेत्तिया संखा।
तप्परिमाणपद्भवणुउवपसो संपहि पणहो ॥४८॥
सीहासणक्तत्त्वयमामंडलचामरादिरमण्जि ।।४८॥
तिसंदीवे परिही लक्काणिं तिरिण सोलस्वहरूरा।
जोयणस्याणि दोणिण य सत्तावोसादिरित्ताणि ॥५०॥

3 4 6 2 2 0 1

<sup>1</sup> B वैक्वंतं ; 2 S अट्टंबा; 3 डज्मंत (१) ; 4 जुता (१)।

# पशस्ति-संग्रह

(२य) ये बारो विद्यानन्द के 'सूनु' या 'तनय' कहे गये हैं। मालूम नहीं होता है कि उक्त ये विद्यान् विद्यानन्द के आत्मज्ञ और शिष्य दोनों थे या केवल शिष्य। शिष्य के लिये भी सुनु, तनय आदि शक्यों का प्रयोग मिलता है अवश्यः फिर भी इन बारो विद्वानों के परिचय में श्राये हुए खास कर 'सूनु' 'तनय' इन शक्यों को देख कर इन्हें आत्मज्ञ और शिष्य दोनों अनुमान करना युक्ति-विरुद्ध नहीं कहा जा सकता। इन बारों का संज्ञिष्ठ उल्लेख आगे कर दिया है। इस 'दशभक्तयादिशास्त्र' में स्मरण किये गये देवरायक्ष, कृष्णुराय, श्रच्चुतराय, मिलुराय रामराय, रंगराय नृस्तिह, संगिराय, सदाशिव, पद्माम्बा और भैरचाम्बा आदि ये सभी ध्यक्ति विजयनगर-राज-धराने के हैं।

डा० सालेतोर का कहना है कि साल्य मिलुराय, देवराज, रूप्णाराज और संगिराय ये वारो तोळव देशान्तर्गत संगीतपुर अर्थात् हाडुहल्लिळ के साल्य या सालुव-वंश के हैं। संगातपुर, वेग्णुपुर एवं रेम्प्योण्ये इन तीनां स्थानों में इनकी राजधानियां थीं। पर यह निश्चित-क्ष्य से कहना कठिन है कि अमुक व्यक्ति अमुक स्थान में राज्य करता था। हाँ, संगिराय का लड़का इंद्रगरम्य संगीतपुर में ही राज्य करता था। नगरी राज्य का भी गेरुनेष्ये से सम्बन्ध था। देवराज और कृष्णाराज से विद्यानन्द का साजात् सम्बन्ध था। पद्माम्बा देवराज को वहन तथा कृष्णाराज की मां थी। उस समय गेरुनेष्ये एवं संगीतपुर में भी तोळव देशके समान अल्लि कट्ट अर्थात् भीगना के मामा का उत्तराधिकारी होना यह प्रथा जारी थी। इसी से कृष्णाराज की मामा देवराज का राज्य मिला था। संरवाम्बा का विवाह पाग्रज्याज से हुआ था। डा० सालेतोर विद्यानन्द का अस्तित्व ई० सन् १५०२ से १५३३ मानते हैं। परन्तु में ऊपर लिख चुका है कि विद्यानन्द का स्वर्गवास शक १४६३ ई० सन् १५४१ में हुआ था।

उत्तर अन्यान्य परिश्वयातमक एवं ब्रशंसापरक पद्यों में ब्रन्थकर्ता के द्वारा समरण किये गये देवराय (हें सन् १४२९—१४५०) से ब्रग्नुत धक्षमूषण, विद्यानन्द के 'सुनुवर्घ', ब्रतीन्द्र, महादानी, निष्कलङ्क चारित्र के आराधक, कर्णाटक का ही राजसमाओं में नहीं, दिल्ली के सुलतान महसूद<sup>ा</sup> के राजदरवार में भी बोद्धों को हरानेवाले एवं नाट्यशास्त्र के मर्मक भट्टारक

अ राय और राज ये दोनें। शब्द समानार्थक है, इसीिलये कोई 'राय' लिखता है और कोई 'राज'।

े यह दिल्ली के सुल्तान महमृद् या मुहम्मद तुरालक होना चाहिये। मुसलमान बाद-शाहों में यह बहुत ही बिद्वान और योग्य शासक था। उमे हिन्दुओं की धर्म-मान्यताओं के प्रति भी सम्मान-भाव था। यह इम्लाम और अगम्तू के सिद्धान्तों का अन्छा जानकार था। उमे तत्त्वयेत्ताओं से बाद करने का भी व्यसन था। इसकी तर्कशक्ति देख कर अन्छे अन्छे ताकिक बिद्वान भी आश्रर्यित हो जाते थे। अवतः इसमें कुछ भी आश्रर्य नहीं, यदि सिंहकीर्त्ति

सिंहकोर्त्तिः वादोन्द्रः, परमागमकोविदः, महातपस्वीः, सिकन्दरः सल्तानश्र-द्वारा सम्मानप्राप्त महारक विशालकोति, अपने ज्ञानबल से विद्यानगर (विजयनगर) के स्वामी विरूपात्तराय (६० सन् १४६५-१४७९) की सभा में वावियों को जीतकर विजय-पत्र को प्राप्त करनेवाले, अरगनगर के द्राइनाथ (वायमराय) देवल्प के दरबार में जैनधर्म के महत्व को प्रकट जी ने सुल्तान सुहम्मद तुरालक के दरवार में प्रसिद्धि प्राप्त की हो। दिल्ली के सुयोग्य सुल्तान के द्वारा निमन्त्रित किये गये तत्त्वयेतात्रों में यह भी एक होंगे और इन्होंने सन १३२६ एवं १३३७ ई० के मध्य सम्मान प्राप्त किया था यह ऋतुमान करना निर्मृत नहीं कहा जा सकता। (देखें— भास्कर' भाग ४. किरण ४. में प्रकाशित डा॰ सालेतोर का "दिही के मुलतान श्रीर कर्नाटक के जैनगुरु" शीर्षक लेख) पर एक बात है कि डा॰ सालेतीर 'पद्मावती-वस्ति' के शिलालेख-गत पाठ को इस ब्रन्थगत पाठ के समज्ञ गय कर इस पर फिर एक बार विचार करने का कष्ट उठायें। क्योंकि सिंहकीर्ति के पश्चिय को त्यक्त करनेवाले इस पदा में दुख शब्द ऐसे हैं जिन पर विचार करना अवशिष्ट है । प्रस्तृत प्रस्थ के पद्य में महस्मद सुरिवार्ग' शब्द स्पष्ट मिल रहा है जो कि उक्त शिजालेख में डा० साहब के कथनानुसार केवल 'मृद् सुरित्रास्। पाया जाता है । साथ ही साथ शिलालेख में जहाँ 'बंगाल्य-देशावृत' पाठ है यहाँ 'गंगाढ्यदेशावृत' है । इसके अतिरिक्त भी दोनों पाटों में और भी अन्तर है। उसका पाठ यों है—'बाभाति अक्वपतेदिने ततनयो बंगात्यदेशावतश्रीमददिदीपुरे स्मान्यदेशावतश्रीमददिदीपुरे त्राणस्य माराकृतेः निर्जित्यासु सभावनम् जिनसुरुत् बौद्धादिवादिवजं श्रीभद्दारकसिंहकीर्त्ति मुनि रा ... ... व क-विदां-गुरु:" (पद्मावनी-वस्ति का शिवानिस्व)

"वामात्यक्वपतेहिनेशननयो संगाह्यदेशादृतः श्रीमिङ्किषुरे महम्मद्मुस्त्रियागस्य माराकृतेः । निजित्याद्यु सभावनौ जितसुरु (जिनसुरुवौ) बौद्धादिवादित्रजम श्रीमद्वारकसिंहकी निमुनिराद् नाट्यै कविद्यासुरुः ॥" (दशभक्त्यादिशास्य)

अयह सिकन्दर दिही के मुन्तान सिकन्दर मुर होना चाहिये। साथ ही साथ यह भी निश्चित है कि सन १५५४ में जब मुन्तान सिकन्दर मुर दिही का शासक हुआ। संभव है कि इसी साल में विशालकीर्ति जी इसके दरवार में आये हो और मुन्तान ने इनका सन्कार किया हो। सिकन्दर का समय १४६८—१५५४ ई० है। विशेष बात जो जानना चाहें वे देखें—डा० सालेतीरके 'भासकर' भाग ४, किरगु ४ में प्रकाशित "दिही के मुन्तान और कर्नाटक के जैनगुरु"।

े विजयनगर का वायमराय (इएडनायक) गिरिनाथ का पुत्र देवाप दएडनाथ था। यह ऋरग का शामक था। देवाप मिहकार्जुन या इम्मीड देवराय एवं विजयनगर के दूसरे सम्राट् विरूपान के राज्यकाल में ऋरग का शासन करता था। (देखें भारकर भा० ४, किरण ४)

करनेवाळे पवं तत्रस्थ ब्राह्मण्यं से पूजित, अच्चुतराय (६० सन् १५३०-१५४२) तथा मिल्लराय (६० सन् १४५१ —१४६५) में सम्मानित, आगमत्रयसर्वज्ञ, महाकवि, विविधी-पन्यासविचन्नग, कार्कळ के पागुज्यराज के द्वारा समर्चित तथा विद्यानन्द के पुत्र भट्टारक देवेन्द्रकोर्त्ति, विद्यानन्द स्वामी के सधर्मा, पोम्बुद्य में पार्व्वनाथमन्दिर को बनवा कर बढे समारोह से पतिष्ठा करानेवाले नेमिचन्द्र, विद्वहत्य, सभी शास्त्रों के बाता ग्रोर महावादी, विद्यानन्द के पुत्र विशालकीर्त्ति, अर्थिशालकीर्त्ति के संधर्मा अनेक गुणसूषित अमरकीर्त्ति, शास्त्रभुरन्धर, विद्यानन्द् के पुत्र विद्यानन्दमूर्नीध्वर, बंकापुर में तृष मादून पहुष के मदोन्मक्त प्रधान गजेन्द्र को अपने तपोवल से शान्त करनेवाले, स्याहादमर्मञ्च एवं राजशिरोमणि देवराय (६० सन् १४२९:—१४५१) से बन्दा अकलङ्क, इनके सबमां तर्कव्याकरणादि शास्त्रों के पारगामा चन्द्रवभदेव, सर्वगुणालंकृत जयकांत्ति, अनता के लिये कल्पवृत्त-तुल्य श्रकलंक-तनय विजयकोत्तिः अनेक धर्मप्रभावना-सम्बन्धं कार्य करनेवारं, अकलंक के शिष्य विमल-कोर्निः महातपस्या एवं अञ्चलंकपन-प्रिय पाव्यकोर्निः, विद्यो समुज्ज्वलगुण्सस्पन्नाः, चारितवर्ता आर्थिका चन्द्रमतं संगीतपुर हाइहल्लिळ में अनन्तनाथ स्वामी का सरस्य एवं भव्य चैत्यालय को बनवा कर शास्त्रीय विधि से प्रतिष्ठः करनेवाले. अन्यान्य राजाओं से पुरितत, देशीयगण के योगिराज एवं चन्द्रवभतन्त नैमिचन्द्र, श्रीरंगपट्टण में वह बहे दिगाज विद्वानों से अलंकृत राजसभा में अपनी धारावाही। एवं ब्राजेय वाणी के द्वारा वादि-वन्त्र की जीतनेवाले. महातपम्बी, देशीयगण के नायक एवं कविनीशरोमणि विजयकींत्रि होयसल-राज्य-संस्थापक तथा इस राज-बंश को बत ब्रांर विद्या बदान करनेवाले वर्द्ध मान, मालवर्षात-वन्याः आगाधर, कार्गापतिनत कमलभट, पेनगाँडे के नरसिंहराय से सम्मानित लक्सीयन, मालवेन्द्र की सभा में बीद्धीं की परावित करनेवाले और पेग्रुद्वीपादि-बन्ध मतिसागरः।, सात्वराज-द्वारा पुजितः हैविद्यचक्रेश्वर शतकीर्ति, मन्द्रवादीश्वर एवं बल्लालराय-सम्मानित चारुकार्त्ति, राजा जयकेशरी है महोत्मत्त हायी को शान्त करनेवाले माधवचन्द्र कागुर्गण के प्रधान, जावालियर के राजा से सम्मानित रामचन्द्र, चन्द्रगृतियर के शासक, चन्द्रगुप्त के द्वारा - अश्चित× महद्धिक मनिचन्द्र, करलाधीश-सम्मानित देवकीर्त्ति,

अक्ष दिल्ली के वादशाह के दरवार में जाकर शास्त्राथ-द्वारा विजय प्राप्त करनेवाले उल्लिखित विशालकीर्त्ति से यह भिन्न हैं या वही हैं, विचारणीय है। क्योंकि बद्धेमानजी ने कई व्यक्तियों के नाम अनेक बार स्मरण किये हैं।

<sup>🕆</sup> यह मालवपति परमारवंश के प्रतापी राजा विन्ध्यवर्मे थे ।

<sup>ः</sup> यह प्रायः वादिराज के गुरू हों।

x पता नहीं लगता कि यह कौन सा चन्द्रगुप्तिपुर है।

मालवेन्द्र से सेवित माणिक्यनन्दी, मन्त्रवादिपितामह गण्डविमुक्त, अनेक राजाश्रों से अर्चित ग्रभयचन्द्र, देवणार्य के पुत्र, अभयचन्द्र सूरि के शिष्य एवं विजयनगर के देवराय-सम्मानित नेमिचन्द्रः विजयनगर् के देवराय के ख्याति-प्राप्त आस्थान-कवि भेम्मडि भद्रः नरसिंहनुपति-द्वारा प्रशंसित परिाडतार्यः कल्यागनाथ के पुतः साल्व महाराज के आस्थान-विद्वान अभयचन्द्र सुरि, मिलुराय के हृदयसपी कमल को विकम्पित करनेवाले आदिनाथ, वेग्रापुर के भव्यों के द्वारा अधितः ते ळवाधीश वन्य समन्तभद्रः श्रनेक गुगालंकतः साल्य-मिल्लराय के शास्त्र-विद्यागुरु देवरस सुरि, इनके पुत्र श्रनेक गुगाभृपित सान्यदेवराय के आस्थान-रत्न एवं विद्यानन्द के शिष्य बोम्मरस आदि आचार्य, कवि. विद्वान् तथा विदुषियाँ: देवराय, कृष्णराय, रामराय, कृष्णराय के भाई, रंगराय के पुत्र पत्नं नृसिंह के नाती सवाशिव, पागुज्यराज की महिषी जिनभक्ता भैरवास्त्रा, संगिराय की भगिनी प्रग्रास्त्रा, मावनायक के पुत्र और संगीतनगर (हाइहळ्ळि) में ब्रह्मि श्रेष्ट्री के द्वारा निर्मापित जिनालय को ताम्रपत्र से ब्याच्छादित करनेवाले साल्व नायक, जिन-मन्दिर-निर्माता कामगण श्रीर देवरस, महान् वीर एवं गुगागगालंकृत होन्नय नायकः सम्यक्तवचुडामणिः साल्वव कृष्णादेव राय से सम्पत्ति को पानेवाले तथा नीति-निष्णा हैवगा नायक विद्वानों के लिये कल्पतक-तृत्व और कृष्णदेवराय के दृत्तिण हस्त तिस्म नायकः वेलगावे के शासकः महाउभु लस्मण ब्रादि राजा, महाराज, सामन्त पर्व राज-महिषियांः विद्यानन्त के निकट दर्शनशास्त्र को अध्ययन करनेवाले, संगीतपुर के साल्वेन्ट्र भूपाल के आस्थान-भूषण, वैयाकरण और महावादी मंत्री चेतरस, प्रधानतिलक, देवराय के दर्गपति से सम्मानित सकवि तथा श्रत-कीर्त्ति के शिष्य मंत्री जैतरम, सोजन्यरत्नाकर, मन्त्रितिलक नागरस, विरुगय शासक के द्वारा रतित, मंत्री देवरान, महिकाजुन राय के महामन्त्री महत्य नायक, सत्यवादी, सात्यव मिल्लिगय के मन्त्रियवर एवं वीर नृभिहराय के हारा प्राप्त भाग्यवेभव सङ्करम, नेक्काय-पट्टण-सम्बन्धाः राज्यलक्ष्मां के सम्बद्धं के तथाः मन्त्रियेष्ठः नेमिचन्द्रः अमचवादिपुणन् (१) मुक्तद, महान् वीरः अनात्यश्रेष्ट गुम्मयः राजसभाओं में सम्मानितः, बोम्मरस्य के लघुभाताः, मोमभुवाल के मंत्रितिलक देवरम, आयुर्वद्-विजारद, बीरपृथ्वांज्ञ-सचिव धरिण प्रशिक्त, मन्त्रिगेत्वर पद्मग्ग श्रेष्टी, रामराज के अमान्य सगणमरि नायक देवि श्रेष्टी के पुत्र, चेन्ना देवी के भक्त एवं महापर कर्ष , मन्बीश विभिन्न श्रेष्ठी, कीर्किशाली, लोकविरूयात एवं धरग्रीश-प्रदक्त सौभास्य द्रगडनाथ वैचप्य, करिंगाक-तिल्ठक आदिनाथ ग्रादि मर्स्त्रा, महामन्त्री, दगडनायकः हरिगाकः विजयनगर एवं तं ळवशासकों के द्वारा सम्मानित, वीरसेन झौर मृनि विद्यानन्द के चरणसेवक, विद्वत्मेव्य एवं विद्वानों के आश्रयदाता, चतुरंग-दत्त, साहित्य-कोविद एवं टकसाला के अध्यन्न बोम्मि श्रेष्टी, देवराय की सभा में श्रेष्टि-पद को सुशोभित

करनेवाले. विख्यात दानी और धर्मभूषण के शिष्य सङ्ख्य, विजयकीर्त्ति के पादाराधक, कबेरमद्रश अनुल पेश्वर्यशाली तथा अनेक सुपातों के पोषक पायण श्रेष्टी, नेमिचन्द्र को वतगुरु एवं विद्यानन्द्र को शिक्षागुरु माननेवाले नागप्य श्रेष्टी ब्र्योर इनके पिता तम्मगुग् श्रेष्ठी, श्राप्रवेंद-मर्मज्ञ, देवेन्द्र के अनुज्ञ, नंजराय नृप से अतुल पेश्वर्य को पानेवाले, पण्डित देवरस के पुत्र एवं गोविन्दराज-प्रशंसित विजयप्य, चेन्न श्रेष्टी की बौहिन्नी, नेमिनाथ चैत्यालय के सामने ल हमानस्तम्भ वनवानेवाली देवरमी, विशिक्षवर, महादानी, दुम्ह में जिनमन्दिर बनवाने वाले बोम्मण अर्छाः पायि श्रेष्ठी वे पुत्र वेश्यातटाक (?) एवं पोम्बु में रंचवस्ति निर्माण करानेवाले पायगण, सालव मिल्रिया के शास्त्र-विद्यागर, साहित्य-विद्या पर देवरम तथा विजया के पुत्र. मान्द्रव देवराय के श्रास्थान-कवि और विद्यानन्ति-शिष्य बोध्मरम् अदि विख्यात श्रेष्ठी एव श्रेष्टि-महिलायं विशेष उत्लेखनीय हैं।

(३६) ग्रन्थ नंद <sup>२५५</sup>

# सारसंग्रह

कर्ता-विजयगग उपाध्याय

सम्बाई १२ इ.च

चौडाई है।।। इन्न

पत्रसंख्या २३८

प्रारम्भिक भाग-

श्रीमचातृर्निकाया भरावचरवरं तृत्यसंगीतकीर्तिम् नत्वा श्रीवीरनार्थं भुवि सक्तजनारोग्यसिदुध्यै समस्तै-गयुर्वेदोक्तसारै रिहममल (१) महासंप्रहं संलिखामि॥ ×

×

ाध्य भाग--

श्रथातः संववश्यामि तिथाशवलम्समम् । प्रथमायां तिथों व्याधिकत्पन्नश्चे <del>स</del>दाहतः ॥ श्रिप्तस्तु देवता तत्र तगडुलेन बलि हरेत् । आग्नेय्यां दिशि मध्याह्रे रोगनाशो भविष्यति ॥ द्वितोयायां तिथो व्याधिर्वतेन दशरात्रकः । गन्धमाल्यबलि दद्यादेव वद्यस्तु देवते (?)॥

× ×

श्रन्तिम भाग---

प्रमेहविंशतिप्रद्रामयन्नं पित्तान्तकं कामिलपाराडुनाशम् । श्वेष्यानुकुले (?) तद्मेच्यपथ्यं श्रीपृज्यपाद्प्रभुभाषितञ्च॥

×

यह प्रन्थ राजकीय प्राच्य पुस्तकागार मेसुर से लिपिवद कराया गया है। वहाँ की मुद्रित प्रन्थ तालिका में प्रन्थ का नाम अकलंक-मंहिता' और कत्तां का नाम अकलंक भट्ट लिखा मिलता है। अतः लेखक ने भी भवन की प्रति में प्रकलंक-संहित। एवं अकलंक भट्ट ही कमनः लिख होडा है। पर इसका कोई ग्राधार नजर नहीं आता। "नमः श्रीवर्द्धमानाय निर्धतकलिलातमने । कल्याणकारको प्रन्थः पुरुषपादेन भाषितः॥ सर्व होकोपकारार्थं कथ्यते सारसंग्रह् ॥ भश्रीमहास्मरस्थतादिविमलश्रीवैद्यशास्त्रार्णवे भास्वतुः ..... ससारसंप्रहमहावामान्विते संप्रहेः धंत्रतं रुपलान्य महिजयणापाध्याय सन्निर्मितं प्रत्येऽस्मिन्सञ्चराकसारनिचये पूर्णा भवेग्मङ्करम् ॥" विल्क प्रन्थगतः इन पद्यां से **बात होता है कि इसका जाम सारमंत्रह है। श्राय्**चेंदावर्य श्रीयुन ६० विमलकुमार जैन का भी कहना है कि वन्देलखगुड में भी इसकी एक-दो प्रतियाँ मुक्ते द्रष्टिगोचर हुई हैं और उन प्रतियों में इसका नाम सारसंग्रह ही मिलता है। बल्कि उन्होंने इस प्रन्थ की **आदो**पान्त देखकर बतलाया ै कि इसमें पृष्ठ १ से ५ तक समन्तभद्र के रसप्रकरण सम्बन्धी कुछ पद्म, पृष्ठ ६ से ३२ तक पूज्यपादोक्त रस, चूर्ण, गुटिकादि कुछ उपयोगी प्रयोग यबं प्रष्ट ३३ से श्रीगोम्मटदेव के मैरुद्गडतन्त्र-सम्बन्धी प्रन्थ की नाडी परीज्ञा पर्य ज्वर-निवानादि कुळ भाग हैं। इनके अतिरिक्त भिन्न-भिन्न प्रकरण में सुश्रुत, वाग्भट, हरीतमूनि पबं रहदेव आदि वैद्यानार्थों के भी मन मिलने हैं। पृष्ट ३ के ऊपर उद्धान प्रथम श्लोक का पुर्वार्क्क आचार्य समन्तभद्र के रज्ञकरगड-श्रावकाचार-सम्बन्धी मंगलावरण के पद्य का ही पर्वार्क्ड है। केवल उत्तरार्ध इस प्रनथ के संप्रहक्तां विजयगण का है।

यह भवन की प्रस्तुत प्रति यड़ी ही प्रशुद्ध है। इस की शुद्ध प्रति खोत कर प्रकाश में लाने की ज़करत है। साथ ही साथ समन्तभद्द, पृज्यपाद एवं गोम्मटदेव के मौलिक वैद्यक प्रन्थों का अन्वेचगा करने की परमावश्यकता है। बल्कि कम से कम यब-तब प्राप्त होनेवाले इन प्राावार्यवर्षा के पद्यों को संगृहीत कर प्रानुवाद के लाथ शुद्ध पवं सुन्दर रूप में प्रकाशित करने की ओर जैन वैद्यों का ध्यान अवश्य आरूष्ट होना चाहिये। भवन की प्रति इस समय मैरे सामने नहीं है। भवन की यह प्रति भवन की ओर में 'भास्कर' में क्रमशः प्रकाशित 'दैद्यसार' में इस प्रन्थगत पृज्यपाद के प्रयोगों को संकलित कर देने के लिये उक्त वैद्यसार-संग्रह के सम्पादक के पास भेज दी गयी है। इसी से इस पर विशेष प्रकाश नहीं डाला जा सका।

(४०) ग्रन्थ नं ० <u>२५६</u>

# हरिवंशपुरागा

कर्ना -- श्रुतकीर्ति

विषय—पुराण भाषा—अवस्र ज

सम्बाई १३। इस्त

बौडाई ८। ३३च

५त्रसंस्था ३१४

पार्शम्बक भाग

सिन्दानोमसः ते हरियंसः पायितिमिरहा विमलस्य गुणागणजसभृसिय तुरयअः सिया सुव्ययणेमिय हिल्य हार ॥त्र॥ सुर्यादातिगंडरयणेकिरणंवुयपवाहिसत्तणह्वलणं पणिविव तं परमित्रणं हरियंसकयत्तणं वुद्धे। हरियंसु पयोष्ट् अःरवण् ःह भरहित्वस्तरवर्यव्या, तह णालुसुकुलिणविणयग्त्तंगु तं तियः मणोहरु आः वंगु, तहकणियस्तरवायाणिवदसार कुसुमसरपमुहकेसरिकुमार पंडवजायवभोजयणेसा ते पत्तमणोहरणिय सेसा. जरिसदः दुवण् तहु णिसिममाणु कोविणहेमु जंमरदमाणु, तं णेमिहलीहरिकिरउजोय, सोविलयपत्तु हहमव्वलोय, परसंताविक पुणा अवहजाः धरयद्वियरावण्यमुहराः, हरिवंसु कमलु वियसिउ विसेमा तहु कित्तिसुर्राहअलिमहिणरेसा, दुक्किय सोहः सेविज्ञमाणु णिमि सामिउं जं उडगणममाणु, तहु कित्ताण महु उल्लाह वित्तु संकमिदायारहुरुक्चित्तु, पारमिम जह हरिवंसु अज्ञ णिद्धण कह हंति अभिदृकज्ञ, जह महु पसियंतु तिलोयणाह रिसहाइथीर असरणसणाह॥ वत्ता॥ वियणंत्ववदृह महुमः भद्दह देह सुमः पहु णित्थरिम सरसः सुपसायहं मणि अणुरायहं जिमि हरिवंसु पवित्थरिम ॥

मध्य भाग (पूर्व पृष्ठ १०२ पंक्ति ५)—

जिणवर वउवीसहं पण्मिय सीसहं चउित्सु णियजसु वित्थरए जिम कंसु उवगणाउं णिड अमणुगण उं उम्मसेणवंधगणुकरए ॥ रायधममबहुमच्छटु लक्खणु पयडह तह वसुणड वियक्खणु श्रसिवरधणुहवाणगुणभेयइं मुग्गलकुरिकावकश्रणेयहं, हयगयरहिवर जं वाहि- ज्ञाह वागराग कसश्रंकुसदिजहिं, अवर्वयरिरण्जिल्यणहेयहं पुंच्चिउ उवएसह इयभेगई, जे गित्थह खंड कम्म मणुगणहं तं उवएसु करह अणुगाई. पिडम पयदहं सावयधममहं दंसणपनुहुड देसह रम्मई, धम्मभाणह य कालु गमंतउ पुरपियण पिय मणु रंजंतउ पत्थंतरि तह कंसु परायउ चलण एवेह चिक्तअणुगयउ. सामिय तव भिश्चकणु ईहमि आउहु विज्ञ सिसक् समोहिमि, ता वसुपव उक्त अद्विज्ञह दिग्गदिण विज्ञाभामु करिज्ञह. ध्रणुगुणा- वाण्विहाण अणेयहं ते वसुपव कहिय वहुभेयहं असिवरमुगलकंत्विहाणहं मालजुभ पाइकविणाणहं॥ घन्ना।।

×

% न्तिम भाग

जह कमेणा सुयणाणि उद्धिगगाई अगत्रांगदेमई घरअगाई पंचमकालचलगापादमिलुई तह उवण आयरियमहत्वई कृंद्रकृंद्गणिगाअग्रुकन्मइं जायइं मुग्गिगगाविविहस्यक्षमईं गगावालतवारे। सरिगञ्जरं गांदिसंघमगाहरमइसुञ्जरं पहाचंदगिंगगा सुद्वुगगारं पोमणंदि तह पट्टउबगगारं पुण सुभवंददेवकमजायह गिणि जिगाचंद तहयविकावायह विज्ञागांदि कमेगा उवगगाई सीलवंत-बहुगुगासंपुगगाई पोमगांदिसिसक्रमिंग। ति जायई जे मंडलायरिय विक्लायई मालवदेस धम्म्-सुपयासस्य मुणिदेविदक्षित्रि मिउभासस्य तह सिम् अभियवासि गुस् ॥रउ तिहवणिकि।सपवो-हणमारउ तह मिस्सु मुद्दिकित गुरभत्तउ जिह हिन्बिमुप्रतणु पउत्तउ मञ्जरउक्तिउव्हिविही-णउ प्व्वयिरिहि वयगापयलीगाउ अप्यवुद्धिवृहदोसुप लिख्वउ जं अस्टुभू तं स्टुभूकरिभ्यउ पयह सयल्यांथ सुपमागाहु नेरसङ्गहमहभइं बुद्र जागाहु । संवतु विक्रमपे गागारसहं सहसुपंचसय-बावणसेसहं मंडवगडुवर मालवेदेसहं साहिगयासु प्रयाव ग्रमेसहं णयरजेरहर्वजणहरू नंगउ गोमिगाहितिगाबिबु अभंगर गंधुसराग्या तत्य इह जायहुर चरविह संस्तृति स्रीत प्राग्नुगयर मार्घाकण्हपंचीममसिवार इं हत्थगाखनममन्तुगुणालहं गंथु सउगाः जाउ सुपविनउ कम्मर-कयशामित्तज्ञउत्तउ पदहि सुर्गाह जे भावण भावहि पयदअक्रुअराहु णिसुणावहि तह सम्मक्तरयगावरलाहर्ः समापवमाअचलसुह साहहि ॥ घक्ता ॥ हरिवंसपुरागाहु तिजयपहागाह् भाउ करिवि जैसदहिह सियपुत्तकलन्तरं लाहमहेतरः समापवमारं पुराग्न लहिह ॥१८॥ दुवरं ॥ बीरजिगौड्चलगा पंगावेषिया जिणसामण महंतहो दिसंड समाहिसंतिभध्ययगाहं ध्रम्मग्राहाय-रसहो ।

# THE JAINA ANTIQUARY

Vol. V

SEPT. 1939

No. II.

#### Edited by

Dr. B. A. SALETORE, M. A., Ph. D.
Prof. HIRALAL JAIN. M.A., LL.B.
Prof. A. N. UPADHYE, M.A.
Babu KAMTA PRASAD JAIN, M.R.A.S.
Pt. K. BHUJABALI SHASTRI, VIDYABHUSHANA

#### Published at

THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY,
ARRAH, BIHAR, INDIA.

Annual Subscription:

INLAND RS. 4. FOREIGN F

FOREIGN RS 4-8 SINGLE COPY RS. 1-4

## CONTENTS

|    |                                                                          | PAGES. |
|----|--------------------------------------------------------------------------|--------|
| 1. | JAINA LITERATURE IN TAMIL By Prof. A. Chakravarti M.A., 1.E.S            | 3542   |
| 2. | SOME ICONOGRAPHIC TERMS FROM JAINA INSCRIPTIONS By Mr. V. S Agarwala M.A | 43-47  |
| 3. | A JAINA GANESA OF BRASS By H. D. Sankalia, M.A., LL.B., Ph D (Lond)      |        |
| 4. | ASOKA AND JAINISM By Kamta Prasad Jain, M.R.A.S                          | 53 60  |
| 5, | THE JAINA CHRONOLOGY By Kampa Prasad Jain M.R.A.S.                       | 61 -64 |
| 6. | SELECT CONTENTS OF ORIENTAL JOURNALS                                     | 65     |
| 7. | JAINA BIBLIOGRAPHY                                                       | 66     |

# THE JAINA ANTIQUARY.

''श्रीमत्परमगर्म्भीरस्याद्वादामोघलाञ्चनम् । जीयातः त्रैलोक्यनाथस्य शासनं जिनशासनम् ॥'

Vol. V. No. II

## ARRAH (INDIA)

Sep. 1939.

### JAINA LITERATURE IN TAMIL.

By Prof. A. Chakravarti, M.A., I.E.S.

Continued from Vol. V. No. I. pag. 8.

The Chera prince is complimented by his Brahmana friend Madalan as one who introduced the purer form of 'Pooppali' in temple worship. Incidentally we may mention unother interesting fact. There are two terms in early Tamil literature 'Andanan' and 'Parppan' each with a story behind. It is generally assumed that these two are synonyms. In several places they are probably used as synonyms. When in the same work these two terms are used in a slightly different connotations, they must be taken as different. In this epic of anklet the term 'Andanan' is interpreted by the commentator to mean 'Śrāvaka' the householder among the Jainas. This is very interesting piece of information. These two terms again occur in the famous Kural where the term 'Parppan' is interpreted to mean one who makes Veda Adhyayana; where the term 'Andanan' is defined in a different manner as "as one who is all love and mercy to all the living creatures." Evidently the term 'Andanan' was conventionally used by early Tamil authors to describe the followers of Ahimsa doctrine irrespective of birth, while the term 'Parppan' was reserved by them to designate the social

caste af the Brahmanas. This suggestion is worth investigating by scholars interested in the social reconstruction of the early Tamils.

Jivaka Cintāmaṇi.—This work, the greatest of the five Mahākāvyas, is undoubtedly 'the greatest existing Tamil literary monument.' In grandeur of conception, in elegance of literary diction and in beauty of description of nature it remains unrivalled in Tamil literature. For the later Tamil authors it has been not only a model to follow but an ideal to aspire to. The story that is told of Kamban, the author of the great Tamil Rāmāyaṇa, that when he introduced his Rāmāyaṇa before the academy of scholars, when some of the scholars remarked that they discerned traces of Cintāmaṇi there, Kamban, characteristic of intellectual courage and honesty, acknowledged his debt with the following words:—

"Yes. I have sipped a spoonful of the nectar from Cintamani." This indicates with what veneration the classic was held by the Tamil scholars. 'This great romantic epic which is at once the Iliad and the Odyssey of the Tamil language is said to have been composed in the early youth of the poet named Tiruttakkadeva. Nothing is known about the author except his name and that he was born in Mylapore, a suburb of Madras, where the author of Kural also lived. The youthful poet together with his master migrated to Madura the great capital of the Pandyan kingdom and the centre of religious activities. With the permission of the teacher the young ascetic poet got introduced to the members of the Tamil Academy or Sangam at Madura. While in social conversation with some of the fellow members of the academy he was reproached by them for the incapacity of producing erotic work in Tamil language. To this he replied that few Jainas cared to write poetry in Śriigāra Rasa. They could very well do it as well as the others, but the fact that they did not indulge in such literary compositions was merely the result of their dislike of such sensual subjects and not due to literary incapacity. But when his friends taunted whether he could produce one, he accepted the challenge. Returning to his Asrama he reported the matter to his master. While himself and his master were seated together there ran a jackal in front of them which was pointed out

by the master to his disciple who was asked to compose a few verses relating to the jackal. Immediately Tiruttakkadeva, the disciple, composed verses relating to the jackal, hence called Nari viruttam, illustrating the instability of the body, ephemeral nature of the wealth and such other topics. The master was pleased with the extraordinary poetic ability of his disciple and gave him permission to compose a classic describing the life history of livaka. It contained all the various aspects of love and beauty. To mark his consent the master composed an invocatory verse to be used by the disciple as his first verse of his would-be work. Then his disciple Tiruttakkaddeva started composing another verse in adoration of Siddha which was accepted by his Guru as much more beautiful than his own and instructed him to keep this as his first verse while his own was assigned a second place. Thus the verses containing Siddhanamaskāra starting with the words 'Moovāmudalā' is the first verse in livaka Cintamani while 'Arhan Namaskāra' composed by the Guru beginning with the words 'Semponyaraimel' is assigned the second place in the work. Thus as the result of the challenge from his friendly poet of Madura Sangam, the Cintamani was composed by Tiruttakkadeva to prove that a Jaina author also could produce a work containing Sringara Rasa. It was admitted on all sides that he had succeeded wonderfully well. When the work was produced before the academy, the tradition says, that the author was asked by his friends how he, from his childhood pledged to perfect purity and celibacy, could compose a poem exhibiting such unequalled familiarity with sensual pleasures. In order to clear up this doubt it is said he took up a red-hot ball of iron with these words "Let this burn me, if I am not pure"; and it is said he came out of the ordeal unscathed, and his friends had apologised to him for casting doubt on his parity of conduct.

Unlike the previous work Silappadikāram which is supposed to deal with the historical events which took place during the life-time of the author, this classic deals with the Purāṇic story of Jīvaka. The story of Jīvaka is found in Sanskrit literature in plenty. The continuation work of Mahāpurāṇam by Jīnasena composed by his disciple Guṇabhadra

contains the story of Jivaka in a chapter of Mahāpurāṇa. The story is again found in Śri Purāṇam which is a prose in Maṇipravāļa style, probably a rendering of this Mahāpurāṇam. In Kṣatracuḍāmaṇi, in Gadyacintāmaṇi and Jivandhara Campū we have the same story worked out. Whether the author of the Tamil work had any of these Sanskrit works as the basis for his composition we cannot assert with any definiteness.

Of all these Sanskrit works, Mahāpurāṇa is certainly the oldest and we have definite information that it belongs to the 8th century A.D., since it was composed by Jinasena the spiritual teacher of Amoghavarṣa of the Rāṣṭrakūṭa dynasty. But Jinasena himself speaks of several previous works on which he bases his own composition. Anyhorv it is generally agreed by scholars that this Tamil classic Jivakacintāmaṇi is probably later than the 8th century A.D. We may accept this verdict for the present. The work is divided into 30 llambakas or chapters, the first beginning with the birth and education of the hero and the last ending with his Nirvāṇa.

1. Nāmagal llambagam-The story begins with the description of the country Hemangada in Bharata Khanda. Rajamapuram is the capital of Hemangada. The ruler was Sachchandan of the Kuru dynasty. This Sachchandan married his maternal uncle's Śridattan's daughter named Vijava. This Sridattan was ruling over the country of Videha. Since the king Sachchandan was so much in love with his wife who was extremely beautiful, he spent most of his time in her apartment without attending to his state affairs. He delegated to one of his ministers Kattivangaran the royal privileges to be exercised. This Kattiyangaran, when once he tasted the power and privilege of royalty, desired to usurp the the same. The king, ignorant of such a Machievallian policy of his minister, to whom he foolishly entrusted the state affairs, discovered the mistake a little too late. In the meanwhile, the Queen had three dreams of rather an unpleasant nature. When she wanted the interpretation from the king, he somehow consoled her not to worry about the dreams. Anticipating troubles from his ungrateful minister, it is said that he had constructed for him a sort of aerial vehicle like the modern aeroplane in the form of a peacock. This peacock machine was secretly constructed within the palace in order to carry two persons in the air, and he instructed his Queen to manipulate this machine. When the queen was in the state of advanced pregnancy, the ungrateful Kattivangaran wanted to realise his wish to usurp the kingdom and thus besieged the palace. Since the peacock machine was constructed to carry the weight of two persons alone and since the queen was in advanced state of pregnancy, the king thought it advisable to place the machine at her disposal and himself stayed behind. When the machine started up with the queen on it, the king with the drawn sword in his hand came out to meet the usurper. In the melee of the fight the king lost his life and the wicked Kattiyangaran proclaimed himself the king of Rajamapuram. The queen, who by that time reached the outskirts of the city, heard this royal proclamation resulting from the death of her royal husband and lost control of the machine which descended and landed on the cremation ground in the outskirts of this city. In the darkness of night she gave birth to a son in those pitiable surroundings. The queen had nobody to help her and the child was crying helpless in the pitch-dark night on the cremation ground. It is said that one of the Devatas taking pity on the queen. assumed the form of one of her attendants in the palace and did service to her. Just then one of the merchants of that city carrying his dead child to be buried came there. There he met the beautiful child Itvaka which was left alone by his mother at the advice of the Devata. The merchant by name Kandukkadan was very much pleased at the sight of the royal baby which he recognised as such from the ring in the child's finger and took the live baby. the royal child, back to his house and gave it back to his wife, saying that her child was not dead. His wife gladly accepted this gift from her husband and brought him up thinking it her own. This child was Itvaka, the hero of our story.

The queen Vijayā accompanied by the Devatā went to Daṇḍakāraṇya where she assumed the form of a female ascetic and stayed in a Tāpasa Āśrama. Jīvaka was brought up in the merchant's house with a number of his cousins. As a youth he was educated by one Accanandi Ācārya and also learnt archery and other arts requisite for a prince. The Guru who was attracted by the ability of his student one day narrated to him the tragic story of his royal family and took a promise from the youthful prince that he should not rush to revenge and recover his state till the expiry of one complete year. After getting this promise from the youthful disciple the Guru blessed the prince that he would recover his kingdom after that period and discovered to him his own identity Afterwards the Guru left him and went his own way to perform Tapas and attain Nirvāṇa after worshipping at the feet of the 24th Tirthankara Mahāvira. Thus ends the first chapter devoted to the education of the prince Jtvaka, hence called Nāmagal llambagan, Nāmagal meaning Sarasvati the Goddess of tongue or speech.

- 2. Govindaiyar llambagam-While the prince was spending his time with his chetty cousins in the family of Kandukkkadan, the hill tribes from the borders carried away the cattle belonging to the king. The shepherds in charge of the cows being unable to prevent this, ran to the king for help. The king immediately ordered his 100 sons to go and fight the hunters and recover the cattle. But they were all defeated by the hill tribes. The king did not know what to do next. But the chief of the shepherds had it published in the city that he would give away in marriage his daughter Govinda to any one who could successfully recover and bring back the king's cows. Itvaka heard this proclamation, went in pursuit of these 'Vedars', and recovered all the cows. Since it would not be proper for a Ksatriya to marry a shepherd maid, he with the consent of the Nandakon the shepherd chief had Govinda married to his friend and associate Padumuhan. Thus ends the second chapter dealing with the marriage of Govinda
- 3. Gåndharvadattäiyär Ilambaga: ...—Gåndharvadattä was the daughter of a Vidyadhara king named Kalusavega. Learning from an astrologer that his daughter would marry someone in Råjamahäpura, he wanted to send his daughter to that city. When he was waiting for an opportunity for this, a merchant from that city Räjamahäpura by name Śridatta was returning home with ship-loads of gold as a

result of his sea-borne trade. Just like the magic ship-wreck effected by Prospero in Shakespeare's Tempest, this Vidvadhara king did create a magic ship-wreck and managed to bring the merchant Srtdatta to his court. There he was intimated why he was brought to the Vidyādhara capital; and he was instructed to take with him the princess Gandarvadatta to be given in marriage to anybody who would defeat her in a Vina contest. Returning to his capital with this Vidvadhara princess, Śridatta proclaimed to the citizens the conditions of Viva Svayamvara and offered the Vidyadhara princess to one who would succeed in this contest. This contest was arranged with the permission of Kattiyangaran the then ruling king. Members belonging to the first three Varnas were invited for the contest. Every one got defeated by this princess Candharvadatta. Thus elapsed six days On the seventh day the prince livaka, who was taken by the citizens for merely a merchant's son, wanted to try his chance in this music contest. When Jivaka exhibited his musical skill in this contest, the Vidyadhara princess acknowledged him to be victorious and accepted him as her husband. Several princes who were assembled there, out of jealousy, wanted to fight livaka but all these were defeated and finally livaka took Gandharvadatta home where he celebrated the regular formal marriage. Thus ends the third chapter of the marriage of Gandharvadatta.

4. Guṇamālaiyār llambagam—On another day during Vasanta festival the youth of the city went to the adjoining Park for play and enjoyment. Among these were two young ladies Suramañjari and Guṇamālā. Between them there arose a discussion as to the quality of the fragrant powder used for the purpose of bathing. Each claimed that her powder was superior. The matter was referred to the wise youth Jivaka, who gave a verdict in favour of Guṇamālā. Hearing the decision Suramañjari was sorrow-struck and decided to shut herself up in Kaṇyāmāḍa with a vow that she would never see male's face, till this very Jivaka would come begging for her hand in marriage. While Suramañjari desisted from taking part in the Vasanta festival Guṇamālā encouraged by the verdict in her favour went out to enjoy the festival. Jivaka himself on his way observed a dog beaten to death by some Brāhmaṇas whose food was

touched by this poor dog. When he saw the dying dog, he tried to help the poor creature and whispered to him the Pancanamaskara with the hope that it would help the creature to have a better future. Accordingly the animal was born in Devaloka as a Deva called Sudanjana. This Sudanjana Deva immediately appeared before Itvaka to express his sense of gratitude and was willing to serve him. But Iwaka sent him back with the instruction that he would send for him whenever he was in need. While he thus dismissed the Deva, he witnessed a terrible scene. The king's elephant escaped from its place and immediately ran towards the Udvana in front of the people returning home after the festival. Just then he saw Gunamālā with her attendants returning home. They were all frightened at the sight of the mad elephant. It livaka rushed to their rescue, subdued the king's elephant and made it return home quietly; and thus made the way clear for Gunamala and her friends. While Gunamala saw the beautiful prince, she immediately fell in love with him. This was reported to her parents who arranged for the marriage of Gunamala with Itvaka, which was accordingly celebrated. But the king Kattiyangaran came to know of the chastisement of his royal elephant and sent his sons and brother-in-law Madanan to bring this Chetty boy livaka. They with a number of soldiers came and surrounded Kandukkadan's house. Though livaka wanted to fight against them, he remembered his promise to his Guru to keep quiet for one full year and therefore was not in a position to defend himself. Thus in difficulty he remembered his friend Sudanjana Deva who immediately brought about a cyclone and rain thus created confusion among his enemie. In this confusion Jivaka was lifted and carried away by his friend Sudanjana Deva to his own place. The king's officers, in their confusion, were not able to find out livaka; they killed some one else; and reported the matter to the king that they could not bring Jivaka alive and therefore they had to kill him in the confusion created by the cyclone. The king was very much pleased with this result and rewarded them all amply.

## Some Iconographic Terms from Jaina Inscriptions.

RY

#### Mr. V. S. Agarwala, M.A.

The late B. Puran Chand Nahar, famous Jaina scholar of Calcutta, published in three volumes about 2,500 Jaina inscriptions which he had after great patient labour compiled from numerous temples and images. While going through the volumes I noticed some technical words used in the inscriptions themselves, and which considering their importance for the sake of Jaina iconographic terminology I collected, and am now presenting below. I have supplemented the same from the Kushana Brahmi Inscriptions found from the Kankali Tila, Mathura, so that the inscriptions all together present a range of about two thousand years. Where reference to Kankali Tila is not specifically mentioned, the terms are mostly those from the medieval period.

An image is generally called मूर्ति; more often it is also styled as विम्य or जिन विम्य, if the image represents a Tirthamkara. A temple is rightly named जिना त्रय . The cella of the temple is called गर्भगृह.

Images of Supirsva and Parsvanatha had a hood of serpent-heads, and the name for such images was 电轨机 其何. From the Kankali Tila we have found several four-fold steles, representing four standing Jinas. One of these images is always a 电轨机 其情, and I believe was intended to represent the Tirthankara Supirsva, in whose memory a stupa was built at the Kankali Tila site, as stated in the Mathura Kalpa of the Vwidha-tirtha-kalpa.

The four-fold Mathura images are technically named in the Brahmi inscriptions as प्रतिमा सबेनोमद्रिका | Ep. Ind., Vol. I, Ins. 2 | dedicated to the Lord (भगवता), or अरहन्त प्रतिमा सबेनोमदिका (Ep. Ind., Vol. II, Ins. XVI), or in its Praktitised form as राबदोमदिक | E.L., II, Ins. no. XXXVII |. In the medieval period this name

appears to have been supplanted by another word, viz., चतुनिम्ब, used in a Kankali Tila epigraph of the Vikrama year 1080. E.I., Vol. II, Ins. XLIJ. The modern name चौमुखी is almost a derivation from चतुनिम्ब.

Among the medieval Jaina images there is a class in which around the figure of a central Jina, twenty-three other Jinas are also carved, so that the complete slab honours the memory of all the 24 Tirthankaras. Such images are now known as चौबीसी मूनि. In the medieval period inscriptions they are called चनुविश्विषद्धि [Nahar Vols. Ins. no. 2407]. The चनुविश्विष् प्रति पर derived its specific name from the name of the central Jina figure. For example we find mention of the following Jina slabs:—

- ी. श्रादिनाथ चतुर्वि शतिकः [Ins. 2457].
- 2. शान्तिनाथ चतुर्विशित पद Ins. 2553 ].
- विमलनाथ चतुर्वि शित पर | Ins. 2554 |
- 4. श्री कुन्धुनाथ सपरिकर चतुर्वि शति पटः | Ins. 1695 |
- 5 श्री सुविधिनाथ चतुर्वि शनि पह | Ins. 1329 |
- श्री संभवादिनीथंकृष्यनुर्विशति पट | Ins. 1733 |.

In the last inscription the name of the Central Jina is given as Sambhava, but the other twenty-three are also implied in the phrase मंभवादि, i.e., Sambhava and others. We are indebted to Inscription No. 1731 for the technical name of the principal Jina represented on the चतुर्विशति slabs; he was designated as मुननायक. The particular slab is inscribed as अंश शान्तिनाथ मूजनायक—चतुर्विशति पद:—

The word for a standing Jina image is कायोहसर्ग मूनि. In Ins. 2146 we read कायोत्सर्गाम्थना श्रो सुपाइर्व प्रतिमा which description is justified by its सफण feature. In Ins. 2402 we read on a colossal standing image of Bāhubali: श्रो बाहूर्या नमृति: कायोत्सर्गस्था कारिता!

In connection with the carving of the 24 Jina images on one slab, it may be noted that sometimes the mothers of;the 24 Jinas also were represented on a single slab. One such example depending 24 female figures we find in Ins. no. 2432 describing the same as भी चतुर्विशति नीर्थकर मातृपट्टिका,

In fact the fondness of the lainas for carving religious slabs or tablets was responsible for a variety of them having come into existence. In the earliest inscriptions of about the 1st century B. C. from the Kankali Tila we read of आयागपट s Ep. Ind Vol. II, Ins. V,XXX,XXXII ] Dr. Bühler rendered it as a 'Tablet of Homage' and connected it with the Sanskrit from आर्याप्रवह. We have several perfect examples of Ayagapatas from Kankali Tila, now preserved in the LKo museum, and it can be asserted that for perfect grouping, symmetry of composition and for the wealth of contents, there is nothing else in Mathura art that can compare with the Jaina Ayagapatas from the Kankali Tila, They were established in honour of a lina or one of the sacred symbols which occupied the centre of the picture, and symbolically they could be said to represent the Jaina conception of Time and Space as making up the Cosmos and the Spirit that presides over it. Ayagapatta no. 82 in the Mathura Museum depicts the stupa with gateways and railing that actually stood at the site of Kankali Tila.

The custom of establishing Ayagapatta of the Kankali Tila type seems to have been discontinued after the Kushana period. In the medieval period records we come across other kinds of pattas:—

- 1. पहानती पहरू [Ins. no. 2574]. This is one of the most important inscriptions published in his volumes by Sri P. C. Nahar. It gives the genealogy of the Jaina pontiffs from Mahavira to Devardhigani, covering a period of 980 years. This slab is illustrated in the beginning of Vol. III of Jaina Inscriptions by Nahar.
- 2. तपपहिना [Ins. No. 2144] Illustrated on p. 22 of Vol. III by P. C. Nahar. It gives the dates of the Five Great Events (पंचकस्याग्रक) of the 24 Jinas, but its particular name is derived from the fact that it gives charts of the six kinds of tapas and also illustrates graphically the two kinds of penances known as यवसध्य and क्षमध्य. The six kinds of penances given there are the following:—
  - (a) महामद्र तप, lasting for 196 days, punctuated by 49 paranās or eatings.

- (b) सर्वतोमद्र तप, 392 days, 49 pāraṇās.
- (c) मद्रतप—75 days, 25
- (d) मदोत्तर तप—175 days, 25
- (e) श्रीधर्म चतुथ तप.
- ( ) श्री कर्म चतुथ तप.

The वज्रमध्य तप is performed in the dark half of the month regulating the morsels according to the waning phases of the moon, and the यवमध्य variety is followed in the bright half as a चान्त्रायस अत.

- 3. कस्याग्रकपट्ट [Ins. on p. 35 of introduction, to Vol. III, and the illustration also facing it ] The Jainas believe that there were five great events in the life of each Tirthankara, viz., चवग् (= च्यवन, Descent or Conception), जंम (= जन्म. Birth), दिक्खा (= दीज्ञा, Initiation), नाग् (= ज्ञान, Enlightenment) and मोरको (=मोज्ञ, Passing Away). The slabs which give the dates viz. the month and day of these auspicious events were known as पंचकस्याग्यक पट्ट. In the नवपट्ट given above, the पंचकस्याग्यक details are also incorporated.
  - 4. समोसरण पट्ट. [Ins. 2409] depicting the नमनसरण congregations.
  - पादुकापट्ट depicting foot-prints.

Cognizance or symbols—The distinguishing symbols of the 24 Jinas are well-known. What I wish to emphasize here is the fact that the linchhanas appeared at a later date in Jaina iconography. Of all the images from Kankali Tila I have not come across a single image with a cognizance to mark it out as the statue of a particular Tirthamkara. The lanchhanas in fact do not exist, so far as art is concerned, up to the end of the Kushana period. The dedicatory inscriptions only help us in knowing the name of the Jina represented. For example we have from Kankali Tila आर्टनीम E.I., II, Ins. 14), एल्टिआवर्स (E. I. II, Ins. 20), यह मान (E. I., II, Ins. 23), उसम (E.I., II, Ins. 28), पार्च (E. I. Vol. II, Ins. 29) etc.

A temple in the early Brahmi inscriptions was called पासाद [E. I., II, Ins. 4] and a gateway or architrave as पासाद तोरन [E. I., II,

Ins. I]. In one inscription the pillar is referred to as सिल्थंस (E I., I., Ins. II).

The word for a sculptor is सिजावटा [Ins. 2501; also 2503, 2505 etc., Nahar].

Its variation is शिलावर [Ins. 2504]. In fact this title for a sculptor is still in vogue in Rajputana and in some parts of North India where it has not been replaced by the Persian sang-tarash. In one inscription the engraver is referred to as सूत्रधार, [Ins. 2512]. It may be added that in a Brāhmt inscription of the Kushāṇa period engraved on the pedestal of a seated Bodhisattva statue of Mathura red sandstone, discovered at Śrāvasti, the epithet to denote the sculptor is \$aila-rāpakāra (Arch. Survey Report, 1908-9, p. 135.)



A lama to the of Erass.
Participates of Indian Historical Research Institute 194 office

#### A JAINA GANESA OF BRASS

BY

#### H. D. SANKALIA, M.A., LL.B., Ph. D. (Lond.)

The image of Ganesa 'which is here discussed and illustrated is now exhibited in the collection of "Bronzes" in the Museum of the Indian Historical Research Institute, St. Xavier's College, Bombay.

The image is cast in brass and is 6.5" in height and 4.5" in breadth (the entire crst). Ganesa is represented as sitting in the crose-legged posture for meditation (padmāsana), on a lotus-seat (padma-āsana), which is resting on a rectangular stand. Behind, on the stand, is a "toraṇa" surmounted by a kalaŝa. Over this was held an umbrella as is indicated by a loop affixed at at the back. He has 18 arms the additional 16 springing up from the two main arms), and has his trunk towards the right. The point where it is again turned to the left is joined up with the main part of the trunk to form a circular receptacle (perhaps to hold some object?). Ganesa wears a karandamukuta, hāra, sarpopavīta (sacred thread in the shape of a serpent), which also covers the

I. See Plate. A photograph of it is published here with the kind permission of Rev. H. Heras, S. I.

<sup>2.</sup> After Comaraswamy, Catalogue of the Indian Collections in the Museum of Fine Arts. Boston (1923), pp. 105 and 108, though usually it is called a prabhāvali.

<sup>3.</sup> Coomaraswamy Ibid., calls this ornament, which appears on the images published by him (mainly from Gujar<sup>4</sup>t) a caitya and doubts if it is a vestige of Buddhist or Jaina influence. This name for the ornament seems to be improper. It is undoubtedly kalaša, and is usually found on the images in Jaina temples from Gujar<sup>4</sup>t. Most probably this kalaša—type ornament is a result of the evolution of the triple umbrella marks found on Jaina sculptures, which getting mixed up with the architectural ornament—kalaša—took this shape. Caitya, however, would be a proper name for this ornament in Buddhist sculptures as explained by Bhattacharyya, Buddhist Iconography, p. 191.

belly, and a lower garment. In his left lap is seated his Sakti, Laksmidevi, who is represented with two arms only; her right hand carries a flower nilotpala (?) and the left a citmara. Just near the left leg of the lotus-stool is a small rat eating a sweet ball, modaka.

This image is remarkable for a number of reasons.

First, for the number of arms. Ganesa in his representations as Vira-Vighnesa or as Maha-Ganapati is, at the most, endowed with 16 or 10 arms respectively 1 but not more. Neither has a figure with more arms been published so far. This figure of Ganesa has 18 arms and the emblems held by the hands are not in accordance with those prescribed in the case of a multi-handed Ganesa 3. Here we have (beginning with the right hands from the top), a pointed object held in the fist-perhaps a sula (dagger, now broken); 2 paraéu axe); 3 radish 4; 4 muéala (pestle) or bana (arrow): 5 gada (mace) or is it a kind of flower? 6 palm stretched out on the side (is it dandahasta 5 or abhaya mudne); 7 palm similarly stretched out but holds absamili (rosary); & trisiila (tridenta)? 9 vajra (thunderbolt). The left hands have: 1 abhaua mudrā 6; 2 dhanur bow); 3 kalaša (water-vessel); 4 pomegranate (?), 5 ankusa (elephant-goad) or pisa (noose); 6 book (?); 7 ankusa again (?); 8 broken tooth (?; 9 bijorakam or vigout (ruit (citon)?)

Secondly for the pose. The usual sitting pose for Ganesa figures is mahārājalīlā; less frequently the ardhapadmāsana pose prescribed by canonical texts <sup>8</sup>. But this figure is seated in a full

<sup>1.</sup> Cf. Gopinath Rao, Elements of Hindu Iconography, Vol. 1, pp. 52 and 35.

<sup>2.</sup> See Ibid., and Getty Ginetic also Coomaraswams, op. cit., and Catalogue of the Collections in the Calombo Museum. Ramachandran, South Indian Hindu Metal Images in the Madras Museum: Bhattasah, Iconography of Buddhist and Brahmanical Sculptures in the Dacca Museum.

<sup>3.</sup> See Gopinath Rao, op. cit., Vol. 1, pp. 52 and 55,

<sup>4.</sup> See Getty, op. cit., pp. 18 and 32.

<sup>5.</sup> This should properly be shown by the left hand.

<sup>6.</sup> Usually this is shown by one of the right hands

<sup>7.</sup> See Getty, op. cit., unnumbered page after the Introduction

<sup>8.</sup> See Gopinath Rao, op. cit., Vol. I, p. 49 and pl. x. fig. 1.

padmāsana Till now no sculpture either in stone or in "bronze" seated in this pose is published from Indian collections.

Thirdly, for its trunk. It is turned to the right. This is, however, not an absolutely unusual feature for figures with trunks similarly treated are found. 2

Fourthly, for the kalaka-like ornament on the torana of the stand. This suggests lains influence, as an identical ornament is found on the images of the laina Tirthankaras in the collection of the Museum It is not improbable that the image belonged originally to the grabha-grho (shrine-chamber) of some lains temple where it was worshipped along with other brass images, because Ganesa is worshipped as a lord of auspicious events and remover of obstacles even by the Jainas, and the ritual of establishing (pratiet happanayidhi) his image is described at length in a laina work called Acharadingkara.3 According to this work an image of Ganesa may be of several kinds—pri si dastha, piciani ua, dharani ua, and vidu i ganasa : may be made of any metal including brass (riti or riri) but not of any other mixed metal, may have 18 or even 108 hands and may be seated in a padmisuna\*. Our image, it will be seen, has many of these features -viz., it is made of brass and has 18 hands. Further, (to cite archaeological evidence), an image of Ganesa is usually placed either on the entrance gateway or on that of the shrine in a Jaina temple.

- 1. Even from outside India, Ganesa figure in full performance published so far is only one a Four-headed Ganesa from Indo-China, (See Getty, op. cit., pl. 27 and pls. 25–28 respectively), though a number of figures in partial performance known.
- 2. Ibid., pls. II. b., IV.b., Xb.; XXb., XXXVIa., cf. Rao, op. cit., p. 48; (however he has not published a single image of this nature).
- 5 Published in two parts in the Kharatara Granthanials, No. 2 (A.D. 1922), p. 210. I am thankful to my friend, Mr. S. C. Upadhyaya for drawing my attention to this work.
  - 4. Ibid. p. 210.
- 5. For instance, on the doorway of the a thirty on the left of the principal entrance of the subdimendation of the Jama temple at Sarotri, N. Gujarat. See Burgess. Archaeological Survey Western India, Vol. IX. p. 100.

It may be pointed out here incidentally that this point—the place of Ganesa in Jainism (literature 1 and sculpture has not been touched upon by Getty in her otherwise exhaustive work on Ganesa.

Two other points may be noted. First, that though the Śakti of Gaņesa is seated on his left lap as is the case with Śakti Gaṇapatis she sits unsupported.

Second, this is one of the very rare cases in which the figure of Gaṇeśa is so well proportioned as this one. Artistically it does not look ugly but looks well modelled just because the belly is made proportionate to suit the padmāsana-pose of the figure.

It is not known whence the figure came. The kalaśa-type ornament and other features point towards Gujarūt as its provenance where it was probably worshipped in a Jaina temple or home as a dhārmīyamūrti portable image) and place it in about the 15th century A. D.

<sup>1.</sup> Hemachandra's works, for instance, do not begin with an invovation to Gines. Still Gauesa is mentioned by him in his Abhidh nak (c) intāmaņi, ed. by Boehtlingk and Rieu (Petersburg 1847), p. 35 as Heramba-Vighnesa, Paršupāņi, Vināyaka, etc.; see also Abhidh nasamgraha, Vol. II, p. 12.

## Asoka and Jainism.

BY

Kamta Prasad Jain, M. R. A. S.

#### Introductory.

At the beginning of the Indian researches the inscriptions of the Mauryan Emperor Asoka were a sealed book for the European Scholars; but it was also through their laudable efforts that these records on stone were deciphered by the help of Cylonese Buddhist texts. Prof. T. W. Rhys Davids remarked that "It is not too much to say that without the help of the Ceylon books the striking identification of the king Piyadasi of the inscriptions with the king Asoka of history would never have been made." Henceforth it became an easy task for the scholars to study the inscriptions more successfully; but in doing so they could not keep clear their vision of the latter monkish evidence and were mostly swayed by the accounts of the poetical and sectarian boo's of the Cylonese Buddhists.

### The Buddhist legends are not pure history.

It seems that the accounts of the Buddhist legends are not pure history to rely upon. Mr. Vincent Smith admitted that these chronicles are full of 'silly fictions' and hence are 'of no historical value.' They should be 'treated simply edifying romances.'2 Prof. D. R. Bhandarkar supports him when he says that Buddhist traditions expressed in these chronicles contain 'such downright absurdities and inconsistencies' and 'disclose so much of dogmatical and sectarian tendency that very little that is contained in these traditions may be accepted as historical truth.' Moreover in the words of Prot. R. K. Mookerjee, 'these legends are themselves at

<sup>1.</sup> American Lectures, p. 46,

<sup>2.</sup> Smith, Asoka, pp. 19-23.

<sup>3.</sup> Bhandarkar, Asoka, p. 96.

conflict with one another in many places and thus betray themselves all the more.' Prof. T. W. Rhys Davids' following remarks also seem to hold good:—

"Now that we have the contemporary records in all their simplicity and redolent of the time, the pictursque accounts, written six centuries or more afterwards by well meaning members of the Buddhist Order, who were thinking the while not of historical criticism, but of religious edification, seem of poor account "Buddhist India, p. 274).

"It is therefore," says Dr. Kern, "unsafe to draw inferences from such narrations." Yet there are a few scholars like Dr. Hultszch who have faith in these legends. But the recent remarks of Rev. Fr. H. Heras, S. J. may be taken as a last word on the point. He writes :—

"The Buddhist chronicles of the 4th, 5th and 6th centuries have deceived many a scholar. To count so great a monarch as Asoka among the disciples of Gautama was unquestionably a distinct advantage to the declining Buddhist monachism. Hence their statement is not reliable at all."

## Dharma of the Predecessors of Asoka.

Therefore the only reliable evidence on the subject are Asoka's inscriptions themselves and we should see from them that what was the Dharma of Asoka. But we find Asoka stating in his 7th pillar edict that his predecessors endeavoured to propogate and diffuse the spirit of Dharma among the people, though they were not successful. Now let us see, who were these predecessors of Asoka and what was their Dharma? Asoka ruled over India from Magadha and no doubt he was the king of Magadha. Therefore his predecessors

<sup>4.</sup> Mookerjee, Asoka, p. 2.

<sup>5.</sup> Manual of Indian Buddhism, p. 115.

<sup>6.</sup> Quarterly Journal of the Mythic Society, Vol. XVII p. 255. The present writer is indebted to Rev. Fr. H. Heras for deriving help from his learned collaboration, loc. cit.

<sup>7.</sup> Mookerjee, Asoka, p. 186 (P. E. VII).

can only be the kings of Magadha. In the Indian history the first historical king of Magadha known is Śrenika Bimbaśara. He and his successors Ajātaśatru and Udayin were followers of Jainism and we know from the Jaina records that they strived and worked for the cause of the religion of Jinas. Nandas upset these Saisunāgas and it is evident from the Hāthigunhā inscription in and from the literary evidence as well, that the earlier Nandas were likewise the adherents of Jainism. Some of the latter Nandas of course seem to have been of Brahmanical pursuasion. These were a bit remote predecessors of Asoka, though Jainism mostly had a great claim on them. But the immediate predecessors of Asoka were his own parents. These too, were attracted by Jainism and seem to have actually professed it.

It is evident from the Jaina accounts that Mahavira, the last Jaina Tirthankara was successful in preaching his religion among the Moriyas, who were the kinsmen of Chandragupta. One of the chief apostles of Mahavira was a Moriyaputta and there were also many other Moriyaputtas<sup>13</sup> who became his followers. Thus Jainism predominated amongst the Moriyas <sup>15</sup> and it was but natural for Chandragupta, the grandfather of Asoka, who of course had connections with the Moriyas and lived with them, <sup>16</sup> to get into its influence from the very boyhood. The Jaina tradition make him a Jaina king from the very beginning of his reign. <sup>17</sup> He

<sup>8.</sup> Early History of India, p. 33,

<sup>9. ..</sup> p. 33 and Cambridge History of India, I, p. 161.

<sup>10.</sup> My 'Sankaipta Jaina Itihasa, vol. II pt. I pp. 14--28.

<sup>11.</sup> Journal of the Behar & Orissa Res. Soc., Vol. XIII p. 245.

<sup>12.</sup> Early History of India, pp. 45-46; Parisista-Parva; Yogasastra etc., and Sack; Jaina Itihasa II, pt. I. p. 29 ff.

<sup>13.</sup> Samktipta Jaina Itihāsa, Vol. II, pt. l. p. 122.

<sup>14.</sup> Bhagavati-Sutta (Hyderabad ed.) page 427. 'तामकी नाम मोरियपुत्तेगाहावड्ड होस्था।' etc.

<sup>15.</sup> Sauktipta Jaina Itihasa, Vol. II, pt. I, p. 237.

<sup>16.</sup> Some Ktatriya Clans of Ancient India, p. 205 and Samkt. Jain ltih4s II, i.

<sup>17.</sup> Bhadrabahu-Charitra, Ch. II & Tiloyapannati, Prasasti.

has been styled as a Jaina king along with Himasitala, in a geneo-logical list of Hindu Rājās as well. 18 In fact, the available Jaina evidence is reliable enough to impress the scholars with its authenticity. 19 Hence Chandragupta has been regarded as a disciple of the great Jaina monk Śrutakevali Bhadrabāhu, who abdicated in favour of his son on hearing about a 12 years famine in North India from his venerable precept and retired with him and the Samgha to South India, where he served his preceptor till his death at Śravaṇabelagola and glorified Jainism by his illustrious religious deeds. 20

After Chandragupta, Vindusēra sat on the throne of Magadha. Buddhistic legends state that he followed the religion of Brahmanas; but they are not unanimous on the point, for we find in one of them stated that Vindusēra and his queen, the mother of Asoka, honoured the Ājīvika Saints.<sup>21</sup> On the other hand, the Jaina literature styles him as a Jaina and names him as "Simhasena" also.<sup>22</sup> It is stated therein that some Vedic Brāhmanas once influenced the

- 18. Mackenzie Mss. Book No. 20, JASB., VII p. 4 1-
- Early history of India, p. 154 & Cambridge History of India, I, pp. 164.
   165.
- 20. Narasi shachariar, Śravaņabelagolu pp. 25-40.

The Jaina tradition describes Charkya, the minister of Chandragupta, also as a Jaina and states that he too, retired and became a Jaina monk like his master. However Prof. S. R. Sharma's following remarks are notable in this respect. "The Jainas believe that Charakya was also a Jain, favoured Jain teachers, and in his old age tried to strive himself to death like a true Jain saint." (Jolly, Arthasistra, Intro. p. 10) Tradition represents the wicked minister as having repented and refred to Shookal Tircha on the banks of the Narbada, where he died and Chandragupta is also supposed to have accompanied him. "Shookal Tircha" is the exact Sanskrit equivalent of Belgola which in Kanarese me are "White pond." In the interiptions it is also called dhavalusaram which also means. "White lake". This co-incidence, if it were merely accidental, is certainly significant. Apart from minor details, this confirms the opinion of Rhys Davids that "the linguistic and epigraphical evidence so far available confirms in many respects the general reliability of the tradition current among the Jains." (Buddhist India, pp. 164–270).

- 21. Mookerjee, Asoka pp 3 and 64 f.
- 22. Paristaparva and Rajavalikathe—Prof. Hiralal, Jain Silllekha Sangraha, Introduction pp. 61 ff.

the king and pursuaded him to celebrate the bloody sacrifice; but the Jaina Brahmanas vanquished them in debate and the king was glad to follow their instructions. <sup>93</sup> If we can give credit to this latter evidence which we should, since the Buddhists themselves describe him to have honoured the Ājivika saints, who were almost akin to Nirgrantha (Jain) asceties, <sup>24</sup> it may be justified to regard Vindusāra also a Jaina. <sup>95</sup> His father being a zealous member of the Jaina Church, it would be a wonder if he would not have at all come into the touch of Jainism. At any rate it seems a fact that he was not an staunch member of the Brahmanical pursuasion, otherwise he would never have sent for Ājivika saints on the auspicious occasions in his family.

Under the circumstances it is clear that the father and grand-father of Asoka had never followed either Brahmanical or Buddhistic religion: rather Jainism direct or in disguise of Ājivikism had a great influence over them and they tried to glorify it; as their Saisunāga and Nanda predecessors had done. Therefore the Dharma, to which Asoka refers in his edict, was Jainism: which they endeavoured to preach. Thus it is but natural that the Dharma of Asoka can hardly be alien to it, for Asoka makes no distinction between his and his predecessors' Dharma. Moreover we shall try to see below that the Dharma preached by Asoka was emphatically based on Jaina tenets and it betrays the Jaina belief of the Mauryan King.

#### Some objections answered.

But the current opinion is mostly against the idea that Asoka was ever a Jaina. Scholars regard Asoka a Buddhist and they say that he never took 'greater interest in the welfare of the Jainas, Jaina scriptures do not support that Asoka was ever a keen member

- 23. Jaina Sidhanta Bhasakara, Vol. I, pt. I p. 12.
- 24. Sankipta Jaina Itihasa, Vol. II, pt. 1 pp. 62 -74.
- Mr. Thomas passed Vindus<sup>5</sup>ra as a Jain. (JRAS, IX, 170ff) and like wise Mr. N. N. Vasu, the author of Hind; "Encyclopaedia Indica" has regarded him a Jain. (Vi<sup>5</sup>wako<sup>5</sup>a, Vol. VII. p. 157).

of their order Samgha). Lot But it is a bit too bold to make such a declaration, since we find the narration of the grandson of Chandragupta in the latter Jaina books, The 'Rājāvalikathe' perhaps following the historical data of two Asokas of the Cylonese Buddhists with their claim for him, left out that name altogether; but as he was sure that according to the Jaina tradition the son and the grandson of Chandragupta were Jaina and built Jaina monuments when they came to visit the Samādhi-sthala of Bhadrabahu and their illustrious ancestor Chandragupta at Śravaṇabelgola, he expressed clearly that grandson of Chandragupta was a devout Jaina. Asokan edict of Brahmagiri is also remarkably characteristic since in it the king exhorts people to respect and serve their preceptors and parents. The same such serve their preceptors and parents.

But even if we do not take into consideration and give credit to the latter Jaina literary evidence, our position is not a bit altered, since we find that Jaina literature is altogether silent about such a great Jaina monarch as Khāravela.

It is also objected in certain quarters that Asoka being not an strict vegetarian from the very beginning of his life cannot be a Jain. But here too I may be allowed to say that the truth in fact lies otherwise. Asoka mentions indeed that a certain animal used to be killed in his royal kitchen <sup>2.8</sup>; but it is not clear from it that they were killed for his personal diet. Most probably these meat dishes were used to be prepared for and served to those members and relations of the Royal family who were not Vegetarians.<sup>3.0</sup> Besides it, we may also note that in Jaina ethics a believer only i.e., an avirtasamyagdrasti is not required to give up the habit of causing injury to movable and immovable (Trasa & Sthāvara) beings and

<sup>26.</sup> Cambridge History of India, Vol. 1, p. 166.

<sup>27.</sup> Parisitapava, Yogasastra and Rajavalikathe.

<sup>28.</sup> Mookerjee, Asoka p. 116. 29. Ibid p. 130.

<sup>30.</sup> In the Jaina literature we find that Jain hosts entertained non-vegetarian guests in their own fashion. e.g. Jiiatadharma (Hyderabad ed.) p. 619 and Harivanisa pursana (Sarga 55, Sl. 86, 87.)

sensual indulgence all atonce. 31 As he advances in his spiritual belief he gets disgusted with his that condemnable habit and gives it up altogether in no time. Moreover in the Buddhist period it was only Jainism that gave a full stress on Ahimsa and condemned meat dishes. Brahmanas, Buddhists and others freely partake of Hence the statement of Asoka that in end he abolished hinsā in the shape of killing animals for his royal kitchen altogether betrays the influence of Jainism on him. Rice,38 Thomas 84 and others 35 admitted that Asoka was a Jaina at an early stage of his life.

Buddhist literature also seems to support our this view indirectly, for we find mentioned in the 'Mahavamsa' (V) that "Asoka fed religious mendicants of different sects to test their conduct," and it is said clearly in the 'Samantapāsādikā' (I, 44-45) that "Asoka followed the doctrine of the heretics for three years. 36" The heretics (Titthyas) of Buddhists are mostly Jainas 47. Thus we may be justified to regard that Asoka followed Jainism openly at a time in his life.

#### Asaka's Dharma was not Buddhism

It is not a new idea that the Dharma of Asoka was not Buddhistic. Fleet,35 Wilson,35 Thomas,40 Macphail,41 Monahan 42 and other scholars 43 have affirmed this prior to us. Rev. Fr. Heras also

# 🔢 ... Commatasarā 28. 'शो इंदियेस विरदो एो जीवे थावरे तसे वापि । जो सहहदि जिणुत्तं सम्माहट्टी श्रविरदो सो ॥२५॥

गोम्मटमार ।

- 32. See my Hindi treatise entitled "Bhagawāna Mahavīra Kī Ahinisā" Delhi), pp. 12-37.
- Mysore and Coorg from the Inscriptions, pp. 12-13. 33.
- 35. Hindi Viswakota, Vol. VII. p. 150. JRAS, IX 181 ff. 34
- Buddhistic Studies, pp. 205 206. 36.
- 37. JBBRAS. Vol. IV Jany 1855, p. 401 ff.
- 39. Ibid. p. 238. 38. JRAS, 1908. pp. 491 - 492.
- 41. ASOKA p 48. 40. JRAS. IX. 181 ft.
- 42. Early History of Bengal p. 214
- 43. Journal of the Mythic Society, XVII. 271-273 and Hindi Viswakota, VII.

remarks that "Even Dr. Kern says that 'inscriptions, with a few exceptions, contain nothing particularly Buddhistic.'\* Senart after having said that in the Dharma 'there is nothing exclusively Buddhist +; makes the following statement: 'In my opinion our monuments (Asoka's inscrip's) are witnesses of a stage of Buddhism sensibly different from that which is developed in later times.' This is only a guess without any foundation. The same contradiction is also made by Hultzsch. He says that all his moral proclamations 'do not characterize him as Buddhist reformer.' but he adds 'if we turn to an examination of what he tells us about the nature of his Dharma, it appears that the latter is in thorough agreement with the picture of Buddhist morality which is preserved in the beautiful authology entitled 'Dhammapada.' Both the statements of Senart and Hultzsch seem to have been elicited in compliance with the statement of those who style Asoka the great Buddhist missionary." 44

Prof. Radhakumud Mookerjee also do not find pure Buddhism in the Dharma preached by Asoka, but he tries to uphold the view that Asoka professed Buddhism by pointing out that his private or personal religion was different than that of his edicts. But it seems hardly tenable since human psychology teaches us that man cannot inspire and work against the ideal which is very near and dear to his heart. Hence the following statement of Rev. H. Heras, S. J. is characteristic on the point:—

"But if we examine carefully, without bias and with an open mind, Asoka's moral precepts and dogmatic tenets we immediately realise that his Dharma is common to all Indian religions, though specially influenced by Jaina doctrines as regards sacredness of inviolability of life." (JMS., xvii. 271).

Contd.

<sup>\*</sup> Manual of Indian Buddhism, p. 112,

<sup>†</sup> Indian Antiquary, XX, p. 260. † Ibid pp. 264-265.

<sup>§</sup> Hultzsch, C. I. I., I., p. xlix.

<sup>44.</sup> Journal of the Mythic Society (JMS.) XVII, p. 271.

<sup>45.</sup> Mookerjee, Asoka, pp. 60-68.

# The Jaina Chronology.

By Kamta Prasad Jain, M. R. A. S.

Continued from Vol. V No. 1, page 32.

#### **EVENTS OF THE ANCIENT HISTORICAL PERIOD**

| No. | Period & Date.                                    | Events.                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|-----|---------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 27  | ••••                                              | Jaratakumāra of the Yādava-vamsa and cousin of Śrí Krasna went to Kalinga and ruled over that country. In his line the following kings appeared who were followers of the Jaina faith and rulers of Kalinga:—                                                                          |
|     |                                                   | Vasudhwaja, Suvasu, Bhîmvarmā, Ka-<br>piṣṭha, Ajātśatrū, Śatrusena, Jitāri and<br>Jitaśatru Jitaśatru was related to the father<br>of Tirthankara Mahāvira.<br>(Ref. Hari s. 66).                                                                                                      |
| 28  | Pausa Kṛṣaṇa<br>Ekūdasi 895 B. C.<br>or 877 B. C. | After 83750 years since the nirvāna of Tirthankara, Aristā-Nemi, Pārsvanāthā, the last but one Tirthankara born at Benares. His father was King Asva or Visvasena of Ugravaṃsa and his mother was Queen Vāmādevi.                                                                      |
| 29  | <b></b>                                           | Prince Pārsvanātha while on a stroll, met Tāpasa Mahipāla, who was practising false asceticism, viz Panchāgani-tapù, Haṭhayoga etc., and pointed to him its uselessness and harm. But the cenceited tāpasa became enraged at his thus publicly denouncing the mode of selftorture as a |

| No. | Period & Date.                                   | Events.                                                                                                                                                                                                                      |  |  |  |  |
|-----|--------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|--|
|     |                                                  | means to salvation and he showed a half-<br>burnt pair of snake to the beguiled Tāpasa.<br>This incident is significant of the great reform-<br>ing spirit, deep thoughtfulness and clear sight<br>of Prince Pársva.         |  |  |  |  |
| 30  |                                                  |                                                                                                                                                                                                                              |  |  |  |  |
| 31  | Pausa Kṛṣanā<br>Ekādasi 865 B.C.<br>or 847 B. C. | King of Ayodhyā sent an embassy to<br>Benares with valuable presents for Prince<br>Pārśva; who received it joyfully and enquired<br>of him about the history of Ayodhyā and its<br>kings. When Pārśva came to know about the |  |  |  |  |

| NO. 11 }                                                   | THE JAINA CHRONOLOGY. 63                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |  |  |
|------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| No. Period & Date.                                         | Events.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |  |
|                                                            | greatness and pious deed of Śri Rsabhadeva<br>and other kings of Ayodhya from the narra-<br>tion of ambassador, his spirit of renunciation<br>was awakened. He renounced the world<br>and became a naked ascetic.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |  |  |
| Pausa Krsana<br>Chaturdasi<br>865 B. C.<br>or<br>847 B. C. | Parsvanatha after attaining to manah-<br>paryaya-jnitna at Asvatthavana retired to the<br>town named Gulmakhetapura, where he was<br>entertained as a pious ascetic by king Dhanya.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |  |  |
| Ditto to Chaitra Krasnii 13th.                             | Śramana Pārsva returned to some quiet peaceful forest and set himself to observe deep contemplation and severe asceticism. His manly valour and bravery then manifested in the shape of perfect spirit of forbearance, endurance and sacrifice. He suffered much at the hands of men and gods, but he never lost his temper. For full four months continuously he remained absorbed in concentrating his mind and atlast travelling about he reached again in the Ascatthic cana in the vicinity of Benares; where when he was standing lost in undisturbed meditation, a celestial being namely Samvara, who bore enemity against him since last nine incarnations of worldly life, appeared on the scene and began to harass the great ascetic in many ways. At this moment the Nāga king Dharanendra and his consort Padmāvati came of their own accord to do homage and show their gratitude since they were the snake-pair in their previous life whom Pārsvanātha saved half-burnt. They |  |  |

made Samvara to run away.

| No.       | o. Period & Date.                                   | Events.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|-----------|-----------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 34        | Chaitra Kṛaṣṇā<br>14th<br>865 B. C.<br>or 847 B. C. | As a result of this struggle Pārśvanātha succeeded to crush all the four Ghātā Karmas and attained true perception. He became an omniscient teacher and came out to world to preach his great gospel of Truth and Ahimsā. Jacobi and other oriental scholars regard Pārśvanātha as an historical personage and the founder of Jainism, but in fact he was only the last but one of the Tirthankaras. The real founder of Jainism in this cycle of time was Rṣabha, the first Tirthankara. Dr. Jacobi himself remarked once that, " there is nothing to prove that Pārśva was the founder of Jainism. Jaina tradition is unanimous in making Rishabha, the first Tirthankara (as its founder)there may be something historical in the tradition which makes him the first Tirthankara." (1A. IX-163). |
| 35        | Śrāvana Śukla<br>Saptami 795 B. C.<br>or 777 B. C.  | Părsva attains Nirvana from Svarna-<br>bhadra—Kūța summit of the Sammeda-<br>Sikhara hill in the province of Bihar—the<br>same has since been known by the name of<br>Părasnāth-Hill.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <b>36</b> | Do.                                                 | Suyambhu—gaṇadhara succeeded Pārsva and became the head of the Jaina Samgha.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| -         |                                                     | [Refer. Uttarapurāna, S-73; Bhagawāna<br>Pārśvanātha (Hindi) Surat 2455<br>A.V.; Life stories of Pārcvanātha;<br>etc]  To be Continued.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

## Select Contents of Oriental Journals.

- 1. Indian Historical Quarterly, Vol XV, June 1939:
  - pp. 175-182.—Magic and Miracle in Jain Literature by Prof. Kalipada Mitra, M A, B.L.
  - pp. 208—229.—The Silk Trade of Patna by Prof. J. N. Sarkar.
- 2. Ditto., Vol. XV. March, 1939 :
  - pp. 75-89.—Crime & Punishment in Jaina Literature, by Kalipada Mitra, M A., B.L.
- New Indian Antiquary Vol. I, March 1939.
   Inscriptions of Kathiawad by D. B. Diskalkar.
- 4. Journal of the Royal Asiatic Society, April 1939 :
  - pp. 217-240.—Demetrias in Sind? by E. H. Johnson.
  - pp. 264-265. Date of the word Urdu by T. G. Bailey ("the word Urdu used alone for the language, as far back as 26th May, 1782.)
- 5. Epigraphia Indica, -Vol. XXIII, Pt. VII, July, 1936:-
  - Four Ganga Copper-Plate grants "ed. by S. N. Chakravarti.
- 6. Quarterly Journal of the Mythic Society—Vol. XXIX, January 1939.
  - pp. 259-269-A leaf from the Early Chalukya Chronology by K. S. Vaidyanathan, B. A..
  - pp. 310-315.-Poligars of Mysore by P. B. Ram Chandra Rao.

# Jaina Bibliography.

#### Sanskrit, Prakrata etc.:-

- Varānya carit of Jaṭāsimhanandyācārya in Sanskrit, edited with notes and Introduction etc., by Prof. A. N. Upadhya 500 pages. Māṇikcand Jain Granthamala, Hirabagh Girgaon, Bombay (1939) Rs. 3/-
- Atmāušasana of Guṇabhadrācārya in Sanskrit, edited with English translation by Pt. Ajita Prasad M.A., Ll. B. in the Sacred Books of the Jainas Series, Central Jain Publishing House, Ajitasarma, Lucknow
- Utlāsakallolini by T. R. V. N. Sudarsanāchārya, pp. 52 (Madras 1936).
- Sanskrta-Prācina-stavana Sandoha by Muni Višālavijaiji, Vijayadharma Suri Granthamala, Sarāfa, Ujjain (1939).

#### English:-

Sayings of Lord Mahavira by K. P. Jain (S. L. Jain Gift Series, 1)
Jain Litreature Society, Jaswantnagar (Etawah). 1939.

#### Hindi, Marathi, Gujrāthi etc :-

- Jain Itihasa K. Purva Pithika (Hindi) by Prof. Hiralal Jain, M.A., Hindi Grantha Ratnakara Office, Girgaon, Bombay (1939).
- Prüchina Jaina Itihasa (Hindi) Pt. III by Pt. Moolchand Vatsal.
  Digambara Jaina Office, Chandawadi, Surat (1939).
- Saral Jain Dharma (Hindi) in four parts by Pt. Bhuvanendra Saral-Jain Granthamālā, Jawahargani, Jubbelpore (1939).

#### "INDIAN CULTURE."

#### (JOURNAL OF THE INDIAN RESEARCH INSTITUTE)

A high class research quarterly in English on Indology, conducted, under the distinguished editorship of Drs. D. R. Bhandirkar, B. M. Barua, B. C. Law, with a strong Advisory Committee, consisting of such eminent orientalists as Sir, Brajendra Nath Seal, Sir D. B Jayatilaka, Drs. S. N. Das Gupta, Laksman Sarup, Radhakumud Mukerjee P. K. Acharya, MMs. Kuppuswami Sastri, Gananath Sen, and others, each of whom represents a particular section of Indian Culture.

It deals with all the branches of Indian Culture-Vedas, Philosophy, Buddhism, Jainism, Zoroastrianism, Ancient Indian Politics and Sociology, Indian Positive Sciences, History, Archaeology, Dravidian Culture, etc. Among the contributors are the best orientalists of India and foreign lands including Drs. Sir B. N. Seal, Sir, A. B. Keith, Drs. Winternitz, Otto Schrader, Otto Stein, R. C. Mazumdar, P. K. Acharya, etc.

Indispensable for every lover of Indology. A most attractive get up and printing. Each issue contains about 200 pages. Price very moderately fixed Rs. 6 or Sh. 10 per annum (including postage)

Among the other publications of the Institute, which aims at wide propagation of Ancient Indian Culture and Wisdom by publication of the best products of Ancient Literature under various Series-Vedic, Buddhistic, Jain, etc., are:

- An encyclopaedic edition of the Rigveda with texts, commentaries and translations with elaborate research note in English, Bengali and Hindi.
- (2) Gaya and Buddha Gaya, 2 Vols. Rs. 12.
- (3) Barbut, 3 Vols. Rs. 18.
- (4) Upavana Vinoda (a Sanskrit treatise on Arbori Horticulture), etc., etc., Rs. 2-8.
- (5) Vangiya Mahakosa (each part), As. 8.
- (6) Books of the Buddhistic Series.

For further particulars, please apply to:

The Hony. General Secretary,
The Indian Research Institute.
170 Maniktala Street.
Calcutta, (India.)

# RULES.

- 1. The 'Jaina Antiquary' is an Anglo quarterly, which is issued annually in four parts, i.e, in June, September, December and March.
- 2. The inland subscription is Rs. 4 (including 'Jain Siddhanta Bhaskara') and foreign subscription is 6 shillings (including postage) per annum, payable in advance. Specimen copy will be sent on receipt of Rs. 1-4-0.
- 3. Only the literary and other descent advertisements will be accepted for publication. The rates of charges may be ascertained on application to

THE MANAGER,

The "Jaina Antiquary"

Jaina Siddhanta Bhavan, Arrah (India).

to whom all remittances should be made.

- 4. Any change of address should also be intimated to him promptly.
- 5. In case of non-receipt of the journal within a fortnight from the approximate date of publication, the office should be informed at-once.
- 6. The journal deals with topics relating to Jaina history, geography, art, archæology, iconography, epigraphy, numismatics, religion, literature, philosophy, ethnology, folklore, etc., from the earliest times to the modern period.
- 7. Contributors are requested to send articles, notes, etc., type-written, and addressed to,

K. P. JAIN, Esq. M. R. A. S.,

EDITOR, "JAINA ANTIQUARY"

Aliganj, Dist. Etah (India).

- 8. The Editors reserve to themselves, the right of accepting or rejecting the whole or portions of the articles, notes, etc.
- 9. The rejected contributions are not returned to senders if postage is not paid.
- 10. Two copies of every publication meant for review should be sent to the office of the journal at Arrah (India).
- 11. The following are the editors of the journal, who work honorarily simply with a view to foster and promote the cause of Jainology:—

DE, B. A. SALE TORE, M. A., Ph. D. PROF. HIRALAL JAIN, M.A., L.L.B.

PROF. A. N. UPADHYE, M.A.

B. KAMTA PRASAD JAIN, M.R.A.S.

PT. K. BHUJABALI SHASTRI, VIDYABHUSANA.

# जैन-सिद्धान्त-भवन आरा की प्रकाशित पुस्तकें

| (१)         | मुनिसुत्रतकाव्य (चरित्र | ) संस्कृत             | ऋौर म        | ाषा-टीका-सहि    | त …        | રા)           |
|-------------|-------------------------|-----------------------|--------------|-----------------|------------|---------------|
|             |                         |                       |              | (मृ             | कम कर वि   | (या गया है)   |
| (२)         | ज्ञानप्रदीपिका तथा सा   | ामुद्रिक-शा           | स्र भाषा-    | टीका-सहित       | •••        | <b>(</b> )    |
| <b>(</b> ३) | प्रतिमा-लेख-संप्रद      | •                     | •••          | •••             | •••        | u)            |
| (8)         | जैन-सिद्धान्त-भास्कर,   | १म माग                | की १म,       | २य तथा ३य       | किरसों …   | २।)           |
| (५)         | 11                      | २य माग                |              | _               | •••        | ૪)            |
| (ξ)         | "                       | ३य ,,                 |              | ~               | •••        | ઠ)            |
| (v)         | ,,                      | <b>જર્થ</b> "         |              |                 | •••        | 8)            |
| (८)         | **                      | <b>ध्म</b> "          |              |                 | •••        | ૪)            |
| (৭)         | मवन के संगृहीत संसृ     | त्त, प्रा <b>कृ</b> त | , हिन्दी प्र | न्थों की पुरानं | ो सूची ··· | 11)           |
|             |                         |                       |              |                 | (यह ऋ      | र्घ मूल्य है) |
| (१०)        | मवन की संगृहित अंप्र    | जी पुस्तव             | ों की नय     | ी सूची          | •••        | III)          |
|             | v                       |                       |              |                 |            |               |

प्राप्त-स्थान— जैन-सिद्धान्त-भवन, आरा ( बिहार )

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

भाग ६

किरण ३

# THE JAINA ANTIQUARY

VOL. V.

No. 111

#### Edited by

Dr. B. A. Saletore, M. A., Ph. D.

Prof. Hiralal Jain, M. A., LL. B.

Prof. A. N. Upadhye, M. A., D. Litt.

B. Kamata Prasad Jain, M. R. A. S.

Pt. K. Bhujabali Shastri, Vidyabhushana.

THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY

(JAINA SIDDHANTA BHAVANA)

ARRAH, BIHAR, INDIA.

DECEMBER, 1939.

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर के नियम।

- १ 'जैन-सिद्धान्त-मास्कर' हिन्दी त्रैमासिक पत्र है, जो वर्ष में जून, सितम्बर, दिसम्बर; श्रौर मार्च में चार मागों में प्रकाशित होता है।
- २ 'जैन-एन्टीक्वेरी' के साथ इसका वार्षिक मूल्य देशके लिये ४) रुपये श्रीर विदेश के लिये डाक-व्यय लेकर ४॥) है, जा पेशगी लिया जाता है। १।) पहले भेज कर ही नमूने की कापी मंगाने में सुविधा होगी।
- ३ केवल साहित्यसंबन्धी या अन्य भद्र विज्ञापन ही प्रकाशनार्थ स्वीकृत होंगे। मैनेजर, 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' आरा का पत्र भेजकर दर का ठीक पता लगा सकते हैं मनीआर्डर के रुपये भी उन्हीं के पास भेजने होंगे।
- ४ पते में हेर-फेर की सूचना भी तुरन्त उन्हीं का देनी चाहिये।
- प्रकाशित होने की तारीख से दो समाह के भीतर यदि 'भास्कर' नहीं प्राप्त हो, तो इसकी सूचना जल्द आफिस का देनी चाहिये।
- इस पत्र में अत्यन्त प्राचीनकाल से लेकर श्राधुनिक काल तक के जैन इतिहास, भूगोल, शिल्प, पुरानत्त्व, मूर्ति-विज्ञान, शिला-लेख, मुद्रा-विज्ञान, धर्म्म, साहित्य दर्शन, प्रभृति से संबंध रखने वाले विषयों का ही समावेश रहेगा।
- लेख, टिप्पणी, समालोचना—यह सभी सुन्दर और स्पष्ट लिपि में लिखकर सम्पादक,
   'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' त्रारा के पर्न से त्राने चाहिये। परिवर्त्तन के पत्र भी इसी प्रते से त्राने चाहिये।
- ८ किसी लेख, टिप्पणी आदि को पूर्णनः अथवा अंशतः स्वीकृत अथवा अस्वीकृत करने का अधिकार सम्पादकमण्डल को होगा।
- ९ अस्त्रीइत लेख लेखकों के पाम विना डाक-व्यय भेजे नहीं लौटाये जाने ।
- १० समालोचनार्थ प्रत्येक पुस्तक की दो प्रतियाँ 'भास्कर' श्राफिस, श्रारा के पते से भेजनी चाहिये।
- ११ इस पत्र के सम्पादक निम्न-लिखित सज्जन हैं जो अर्वतिनिक रूप में केवल जैन-धर्म के उन्निति और उत्थान के अभिप्राय से कार्य्य करते हैं :---

प्राफेसर हाराजाल, एम.ए., एल.एल.बी. प्राफेसर ए.एन. उपाध्ये, एम. ए., डी. लिट्-बाबू कामना प्रसाद, एम.ब्रार.ए.एस. परिडत के. भुजवली शास्त्री, विद्याभूपण

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

# जैन-पुरातस्व-सम्यन्धी त्रैमासिक पत्र

भाग ६

मार्गशीप

किरण ३

#### सम्पाद्क

थ्रोफेसर हीरालाल, एम. ए., एल.एल. बी. श्रोफेसर ए० एन० उपाध्ये, एम.ए., डी. लिट्. बाबृ कामना प्रसाद. एम. घार. ए. एस. पं० के० भुजबली शासी, विद्याभूपमा.

. जैन-सिडान्त-भवन श्वारा-हारा प्रकाशित

मारत में ४)

विदेश में ४॥)

एक प्रति का १।)

# विषय-सूची

|   |                                                                                                   | 80   |
|---|---------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 8 | ् <mark>रौपदी के पञ्चपतित्व पर विचार—</mark> [ श्रीयुन पं० के० भु बवली शास्त्री विद्याभूपण् · · · | १३७  |
| ₹ | क्या पावागढ़ दिगम्बर तीथं है ? —[ श्रीयुत ऋगरचन्द नाहटा, बीकानेर 💎                                | १५५  |
| ३ | <b>अणुत्रत-रत्न-प्रदीप—[ श्रीयुत</b> प्रो० हीरालाल जैन. एम० ए०, एत० एत० वी १०००                   | १५५  |
| 8 | <mark>श्रीनिर्वाराक्तेत्र गिरिनार—[ श्रीयुत वा० कामता प्रसाद जैन. एम० त्र्यार० ए० एस०</mark>      | 2.44 |
| 4 | सार 'जैन एएटीक्वेरी'—[                                                                            | 16.8 |
| Ę | साहित्य-समाजोचना—(१) समाधितन्त्र —[ श्रीयुन हीराजान जैनः एम० ए० 🔻 \cdots                          | 84.5 |
|   | (२) सर्वार्थसिद्धि—[ श्रायुन कैनाशचन्द्र शास्त्री · · · ·                                         | 800  |
|   | (३) <b>प्रन्थरा</b> ज श्रीधवलसिद्धान्त का प्रकाशन—[ श्रीयुन पं० केट                               | ,    |
|   | मुजवली शास्त्री, विद्याभूपरा                                                                      | 255  |
|   | प्रन्थमाला-विभाग                                                                                  |      |
| • | तिलोयपरएची [श्रीयुत प्रो० ए० एन० उपाध्ये, एम० ए० 💛 🥬 से १०९                                       | र तक |
| ₹ | प्रशस्ति-संप्रह 💎 (श्रायुन पं० के० भुजवर्ना शास्त्रो. विद्याभूषण 💎 🕬 १६                           | : तक |
|   |                                                                                                   |      |



जैनपुरातस्य और इतिहास-विषयक त्रैमासिक पत्र

भाग ६

दिसम्बर १६३९। मार्गशीर्घ बीर नि० सं० २४६६

किरसा ३

# द्रोपदी के पञ्चपतित्व पर विचार

[ लेम्बक—श्रीयुन पं० के० भुजवज्ञी शाम्ब्री. विद्याभूपण ]

अविकास प्राचीन धर्मों में हिन्दू, जैन और बौद्ध धर्म प्रमुख हैं! इनमें बौद्ध धर्म की छोड़कर हिन्दू एवं जैन धर्म में हुपद-पुत्री हौंपदी को उच्च स्थान प्राप्त हैं। साथ ही साथ भारतवासी प्राचीन सितयों में होंपदी का भी नाम बड़ी श्रद्धा से लेते हैं। इतना होते हुए भी हौंपदी के पतित्व के सम्बन्ध में उक्त धर्मों में जो पत-मेद चला आ रहा है उस पर कुछ प्रकाश डालना ही प्रस्तुत लेख का ध्येय हैं। सम्पूर्ण महाभारत का तुलनात्मक विवेचन करना इस लेख का लक्ष्य नहीं हैं। इस गुक्तर कार्य का निर्वाह इस छोटे से लेख में हो भी नहीं सकता। यह तो अगाध परिश्रम एवं विपुल अवकाश की अपेता रखता है। अन्तु, इस प्रस्तुत विपय का कमशः पुस्तकीय प्रमाण, इतिहास, तक एवं भिन्न-भिन्न प्रामाणिक तथा मान्य विद्वानों की सम्मति-द्वारा विवेचन किया जायगा।

हिन्दू धर्मे होपदी राजा द्रुपद की पुत्री तथा धृष्टशुम्न की बहन थी। राजा द्रुपद द्रौपदी का विवाह शूरवीर अर्जुन के साथ ही करना चाहता था। किन्तु वन-वास होने के कारण अर्जुन का पता लगाना भी सुलभ नहीं था। इसलिये द्रुपद ने एक ऐसा मत्स्यबंधी लक्ष्य बनवाया जिसको अर्जुन के अतिरिक्त दृसरा कोई धनुर्धर बंध ही नहीं सकता था। इस कार्य की पूर्त के लिये इन्हें एक स्वयम्वर की आयोजना करनी पड़ी। क्योंकि द्रुपद को पक्षा विश्वास रहा कि वीरता-चौतक स्वयम्वर की यह ललकार सुन कर अर्जुन इसमें बिना सिम्मिलित हुए नहीं मानेगा। बात भी ऐसी ही हुई। अर्जुन उस लक्ष्य को बंध कर द्रौपदी से विवाह करने में सच्चम हुआ। अर्जुन अपने भाइयों के साथ द्रौपदी को अपनी मा के पास लिवा ले जाकर दूर ही से कहा कि मा! आज एक रमर्गाय भिचा लाया हूं। कुन्ती घर के भीतर ही से बोली कि सभी भाई मिलकर बाँटकर खालो। अपनी पृच्य माना के इस आदेश से विवश हो पाँची भाइयों (पाएडवों) ने सम्मिलित रूप से द्रौपद्री के साथ विवाह कर लिया। (महाभारत)

जैन धम—द्रीपदी राजा द्रुपद की पुत्री थी। द्रुपद माकन्दीपुर का शासक था। जब द्रौपदी बाल्यावस्था की पार कर यावनावस्था में पदार्पण करने लगी तब पिता द्रुपद की इसकी विवाह की चिन्ता हुई। इस बीच में खगाचल पर्वत पर रहने वाले मुरेन्द्रवर्धन नामक एक विद्याधर ने आ राजा द्रुपद को एक धनुए और कल्या मींप कर कहा कि मुफे एक देवज्ञ से ज्ञात हुआ है कि मेरी इस कल्या का वर वही होगा जो आप की कल्या द्रौपदी को बरेगा। किन्तु शत यह है कि इस गाएडीव धनुप को चढ़ाना उस वर के लिये अनिवाय होगा। इस कार्य की पूर्ति के लिये ग्रुम मुहुर्त में स्वयम्बर-समागेह रचा गया और देश-विदेश के सभी राजकुमार निमन्त्रित किये गये। इस अवसर पर पाएडु के पुत्र युधिष्टिर आदि पाँचों पाएडव भी द्रिप कर ब्राह्मए-वेश में आकर सम्मिलत हुए। गाएडीव धनुप चढ़ाने में सभी राजकुमारां के विकत होने पर अपने यह भाई युधिष्टिर की आज्ञा पाकर वीरवर अर्जुन ने इस धनुप को बड़ी आसानी से चढ़ा दिया। द्रौपदी ने पूर्व निक्चयानुमार अर्जुन के गले में जयमाला पहनाई। पर देववशान् वह माला वायु के अतिवेग से दृर गई. जिससे वहीं पास में बैठे हुए चार पाएडवों की गोद में भी उसके मोती जा पड़े। इसीलिये लोगों की दन्तकथा चल पड़ी कि इसने पांचों ही पाएडवों को वरा है।

( शुभचन्द्रकृत पाएडवपुराए, अध्याय १६)

हां, ब्र्वेनाम्बर जैन भाइयों की मान्यना इसमे भिन्न है। द्रौपदी पाँचाल के शासक हुपद की पुत्री थीं। द्रौपदी का विवाह 'राधा-बेघ' के विजयी से ही होना निश्चिन हुआ। इसके लिये भी स्वयम्बर रचा गया और इस प्रतियोगिता में धनुर्धर अर्जुन ही विजयी हुआ। श्चतः द्वौपदी ने उन्हीं के गले में वर-माला डाल दी। परन्तु वह माला केवल अर्जून ही के कएठ में नहीं पड़ो, पास-पास बैठे हुए सभी भाइयों के गले में पड़ गयी। इस कौतुक की देखकर सभी आइचर्यित हो गये। यह जटिल प्रश्न अब उठ खड़ा हुआ कि ट्रीपदी के पति पाँची पाएडव होंगे या ऋर्जुन ही ? इस बीच में एक चारण मुनि वहाँ पर श्रा पहुंचे **।** इनके समज्ञ यह विपम समस्या उपस्थित की गयी। चारण मुनि ने कहा कि यह श्राप की कन्या पूर्व भव में सागरदत्त नामक एक वैदय की पुत्री थी । बहाँ इसका नाम सुकुमारिका था। उस समय इसके साथ विवाह करना किसी ने भी स्वीकार नहीं किया। फलतः यह उदासीन हो दोच्चा-प्रहरण कर एक साध्वी के निकट रहने लगी। एक दिन सुकुमारिका कुटी के पास बैठी हुई उद्यान की प्राकृतिक शोभा देख रही थी। उसी समय इसने देखा कि एक वेदया के साथ पाँच नवयुवक चले जा रहे हैं ऋौर उस तरुणी पर वे मुख्य हो रहे हैं। वेश्या भी बहुत प्रसन्न थी। उस हज्य को देख कर सकुमारिका के हृद्य पर बड़ा गहरर प्रभाव पड़ा। वह सोचने लगी कि भाग्य भी एक ऋलीकिक वस्तु है। एक मैं युवती है कि जिसे कोई पुरुष नहीं चाहता श्रीर एक यह वेझ्या है कि जिसे पाँच-पाँच युवक तन-मन-धत श्रर्पण कर सेवक वने हुए हैं। यो विचार कर कामान्ध सकुमारिका ने अपने चित्त में यह इट् भावना की कि मेरे तथायल के ऋमित प्रभाव से ऋगणामी जन्म में मुक्ते पाँच पति प्राप्त हो। ऋपने पूर्व भव के संकल्पानुसार यह त्र्याप की कन्या द्रौपदी पांच पतियों की गृहिग्गी हुई है। मुनि के वचन पर राजा दृषद को विक्वास हुन्ना । यथासमय राजा ने सहर्प द्रोपदी का विवाह पाँची पांडवी के साथ कर दिया।

हीपदी के पूर्व भव-सम्बन्धा यह कथा कुछ ही हेर-फेरके साथ दिगम्बरीय शुभचन्द्र-कृत पारुडव पुरारा्% (विश् सं०१६८०) में भी मिलती हैं । वहाँ पर बताया गया है कि वसन्त-

· इस प ग्रहपुराण के श्वातिरिक्त पागडवचरित्रप्रतिपादक तिस्वतित्वित जेगपन्य भो<sup>जि</sup>ः—

विगम्बरीय

(१) संस्कृत में —द्वीपदी-प्रबन्ध — जिनसेन (२) पागडवपुराण —वादिचन्द्र सूरि (विः सं१६८३) (३) पागडवपुराण —पिगडन श्रीदत्त । प्राकृत में —(१) पागडवपुराण —देवप्रभ (२) पागडवपुराण —पशा-कोन्सि । दिन्दी में —(१) पागडवपुराण —पन्नालाल चौधरी (२ पागडवपुराण जल्होबढ़ — दुलाकीदास । (देसे पिगस्बर जैन प्रस्थ और उनके ग्रन्थ?)

कन्नड में—(१) माल्य भारत—सास्य (ई॰ सन् लगभग १४४०) (२) जिन भारत—ब्रह्मणांक (ई॰ सन् लगभग १८००) (देखें—कन्नडकविचरिते) इनके अलावा हरिवंशपुराण (संस्कृत) नेमिजिनेशसंगति ंकन्तड) आदि ग्रन्थों में भी पागडवों का चन्त्रि उपलब्ध होता है।

**इवेताम्बरीय** 

(१) ज्ञातासूत्र (२) वसुदेव हिंडी (३) त्रिमिन्टिशालाका-पुरुमचरित्र (तेरहवीं शताब्दी) (४) पागडवचरित्त-

सेना नाम की वेश्या को देख कर इसने जो निदान (श्वागामी भवसम्बन्धी सुखलिप्सा) किया था; यह उसका प्रभाव है कि सारे संसार में इसकी यह श्वपकीर्ति उड़ी कि द्रौपदी के पाँच पति हैं।

बोद्धधर्म—बौद्ध धर्मान्तर्गत द्रौपदी की कथा के सम्बन्ध में में ऋपनी श्रोर से कुछ भी न लिख कर मेरे पत्र के उत्तर में सारनाथ से श्रीयुत भिक्ष श्रानन्द कौसल्यायनजी का जो पत्र आया है उसी का अंश सधन्यवाद यथावत यहाँ उद्धृत किये देता है:—

द्रौपदी श्रथवा करहा (कृष्णा) स्वयंवर में श्रपने रागाधिक्य के कारण एक नहीं पाँच पित्रयों (श्राञ्जुनो, नकुलो, मीमसेनो, युधिष्ठिलो, सहदेवो, पार्डुराज-पुत्ता) का वरण करती हैं। उनकी श्रनुपस्थित में श्रपने एक कुबड़े परिचारक के साथ भी सहवास करती हैं। सब को धोरें में रखती हैं। सब यही समभते हैं कि उनमें से प्रत्येक को वह व्यक्तिगत रूप से श्रीरों से श्रधिक प्यार करती हैं। लेकिन श्राचिर में भेद खुन जाता है। श्राजुन श्रादि पाँची माइयों को स्त्री से वैरास्य होता है श्रीर वे हिमानयको चले जाते हैं। वहां योगाध्याम कर श्रायु के समाप्त होने पर श्रपनी गति को प्राप्त होते हैं। (जातक-कथा में कुनालजातक)

उपर्युक्त हिन्दू एवं बाँद्ध धमें कि उल्लेखों से यह बात स्पष्ट सिद्ध होती है कि द्रौपदी अथवा कृष्णा ने पाँचों पाएडवों से विवाह किया था। अब रहा जैन धर्म है ने उस में भी सिफ्त दिगम्बर साहित्य इस बात से असहमत है। यह तो उसे खुले रूप से ख्याइन करता है। हाँ, इवेताम्बर-मन्थ—प्राचीनतम आगम-प्रत्य ज्ञातासूत्र से लेकर सभा—पाँचों पाएडवों के साथ द्रौपदी के विवाह को बात स्पष्ट स्वीकार करते है। अब हमें यह देखना है कि दिगम्बरीय साहित्य में एतन्सम्बर्धी सबसे प्राचीन उल्लेख कहा पर मिलता है। दिगम्बर-जैन-साहित्यमें जितसेन-कृत हरिवंशपुराण एक प्रसिद्ध और प्राचीन प्रत्य हैं। उपलब्ध संस्कृत-पुराण प्रत्यों में रिवंगणचाय-कृत पद्मपुराण के बाद समयको हिए से यहां दुसरा प्रस्थ हैं। यह हरिवंशपुराण शक सम्बत् ४०५ विक्रम सम्बत् ४४० में रचा गया था। इस में द्रौपदी के पश्च-पतित्व के स्वएडन में निम्निलियत उल्लेख उपलब्ध होता है:—

द्रापर्वा च द्रुतं मालां कन्धरेश्म्येत्य बन्ध्रेरं । अकरोत्करपद्माभ्यामर्जुनस्य बरेच्क्र्या ॥१३५॥ विप्रकीगां तदा मोला सहसाः सहयतिनाम् । पञ्चानार्वाय गावपु चपलेन नभस्यता ॥१३६॥

देव विजय (विश् मेर १६६२) (४) द्री रहा-स्वयम्बर नाउरा-विजयपाल जेरहवी मनापदी) (६) द्रीपदा **चीपई—** समय सन्दर (विश् मेर १७०० (४) द्रीपदी चीपई—जिनचन्द्र सृदि (सबहवी मनाप्दी) (६) द्रीपदी **चीपई—** कनककीत्ति (विश् मेर १६४३) (६) पांडव चीपई—लाभकदीन (विश् मेर १७५७) (१०) भरतेग्वर बाहुबलि-बृत्ति क्यादि (यह श्येतास्वरीय तालिका बार क्यारचन्द्र जी नाहटा से प्राप्त हुई) ततर्वपल्लोकस्य तत्वमृदस्य कस्यवित् । बाचोदितोकदित्युञ्चेर्यु ताः पञ्चानयेःयपि ॥१३७॥ सद्दुगन्यस्य सुवृत्तस्य तृंगस्य कलितस्य सा । पुष्पितेव लताभासोदर्जुनस्यांगमाश्रिता ॥१३८॥ द्रोपदी द्रीपिकेवासो स्तेष्ठसम्भारपृरिता । पाणिष्रहणयोगेन दिदीपेऽर्जुनधारिता ॥१४६॥ विवाहमंगल दृष्य्वा द्रोपर्यर्जुनथोर्जु पाः । भायाताः पागडवैर्युक्ताः स्थानं दुर्योधनोऽप्यगात् ॥१४७॥ स्तुपाबुद्धिरभृतस्यां ज्येष्ठयोगर्जुनस्थियाम् । द्रोपर्या यमलस्यापि मातरीवानुवर्तनम् ॥१५०॥

( मारिएकचन्द्र प्रनथमाला-स्वराह २, पृष्ठ ५५३-५५४ )

उद्घितित परों से यह बात स्पष्ट सिद्ध होती है कि द्रौपर्दी का विवाह ऋजून से ही हुआ था। देववशात बरमाला के ट्र कर पास ही में बैठे हुए अन्य भाइयों की गोदी में बिखर जाने से ही यह पंचपित्व का अपवाद लोक में फैल गया। बिस्क १५० वाले परा में यह बात साफ साफ लिखों हुई है कि द्रौपर्दी पर अजून के बड़े भाइयों का भाव पुत्र-वधृवत एवं छोटे भाइयों का मातृवत रहा। संभव है कि इस हरिवंशपुराण के अतिरिक्त इससे भी प्राचीन किसी अन्य दिगंबर प्रन्थ में भी इस बात का उल्लेख मिलता हो। परन्तु अभी तक वह मेरे हिस्सोचर नहीं हुआ है। अब हमें देखना है कि महाभारत जो कि भारतवर्ष में प्राचीन इतिहास का एक प्रधान धन्य माना गया है, इसमें इस बात का आभास मिलता है कि नहीं। हिन्दू जनता तो इसे अपना धर्मप्रन्थ ही मानती है और इसकी इतनी प्रतिष्ठा है कि यह पञ्चम वेद ही माना जाता है। पाआत्यों ने भी इसकी इतिहास, आख्यान और पुराणों का प्राचीनतम प्रधान निदशक माना है। नीचे इसी महाभारतान्तर्गत द्रौपदी स्वयंवर-संबन्धी कथा के विषय में कुछ विवेचन किया जाता है।

माता का श्रादेश सुन कर श्रज्ञुं न ने जब युधिष्ठिर के समत्त पांची भाई मिल कर द्वीपदी से विवाह करने का प्रस्ताव रक्खा तब युधिष्ठिर ने उत्तर दिया कि तुमने द्वीपदी को जीता है। तुम्हें ही यह राज-कुमारी शोभा देगी। विधिपूर्वक इसका पाणिप्रहरण तुम्हीं करो 🕸। हां, श्राध्ये की बात है कि श्रागे चल कर इस विवाह के संबन्ध में सत्य एवं धर्मीनष्ठ युधिष्ठिर की नियत भी धिगड़ जाती है। धृष्ठश्रुष्ठ के द्वारा छोटे भाई की

 <sup>&</sup>quot;त्वया जिता फाल्गुन याक्कसेनी त्वयैव शोभिष्यित राजपुत्री ।
 प्रज्वात्यतामिनरमित्रसाह गृहाण पाणि विधिवत्त्वमस्याः" ॥७॥ अतिष्वं, ष्रध्याय २०६)

पत्नी को बड़ा भाई किस प्रकार प्रहरण कर सकता है'—यों व्यासजी से पूछने पर युधिष्ठिर स्वयं बीचमें कह बैठते हैं कि मैं ने कभी असत्य भाषण नहीं किया है और न अधर्म की श्रोर चित्त लगाया है। मेरे मन में यह विचार होता है कि इसमें द्वीपदी के बह-पतित्व में — कोई ऋधर्म नहीं है । एकचका में इन्होंने केवल ऋर्जुन से ही विवाह करने का अनुरोध किया था। परन्तु पाञ्चाल की राजधानी में आते ही उनका वह पर्व विचार विलीन हो गया। संभव है कि इसका कारण द्रीपदी का अलौकिक सौन्दर्य ही हो । पीड़े ज्यासजीने भी द्रौपदी के पर्व-भव-सम्बन्धी दो कथात्र्यों को सुना कर इस विवाह को वैध बतलाया। पर श्रीयुन लक्ष्मीनागण्जी सुधांश काशी ने इन कथात्र्यों को तथ्यहीन बता कर इन्हें ज़ोरदार शब्दों में स्वएडन किया है. । महाभारत में आगे एक और पदा उपलब्ध होना है। उसमें लिखा है। द्रापदी ने ऋर्जन के साथ विवाह किया है यह जान कर राजा दुर्योधन ऋञ्जन्थामा, शकुनि, कर्ग्, कृपाचार्य एवं भाइयों के माथ उदास ही कर लौटें। इसमें स्पष्ट है कि द्रौपदी ने अर्जन के साथ ही विवाह किया था न कि पाँची पाएडवां के साथ । ऋरि एक घटना देखें। जब ऋर्ज न सुभद्रा-सहित इन्द्रप्रस्थ की पहुँचे तब सुभद्रा को देख कर द्रौपदी ने मान्सर्य से अर्जन से यो कहा कि वहीं जावो जहाँ यादवपूत्री सुभद्रा है। संसार का यह नियम है कि पहले का बन्धन नये बन्धन से ढीला पड़ जाता है '।

द्रौपदी के इस कथन से सपत्री-भाव प्रकट होना है। उसे यह भय हुआ कि सुभद्रा के आने से प्रायः अर्जुन का वह प्रेम अब उसे नहीं मिल सकेगा। क्योंकि युधिष्टिर, भीम

"यवीयसः कथं भार्या ध्येष्टो भ्राता द्विजर्छभ ।
 ब्रह्मत्समित्रवेते सद्वृतः संस्तरोधन ॥१०॥ (अतिर्वे अध्याय २००)

२—न मे बागनृतं प्राह् नाधर्मे धीयते मतिः । वर्तते हि मनो मेऽत्र नैयोऽधर्मः कथब्चनः ॥१३॥

ाः रम (ग्राटिपवं, ग्राध्याय २०५

३--- भनां द्वीपदीं प्रेक्ष्य नदास्म सर्वे कन्दर्पयाणाभिहना बभूवः। "

४—देखें—'नागरी प्रचारिया पत्रिका' भाग १२. अके र ।

५—"त्रथ दुर्योधनो राजा विमना श्रातृभिः सह । त्राद्वत्थान्ना मानुलेन कर्गोन च क्रोरण च ॥ २ ॥ विनिज्नो वृतं टब्द्वा द्वीपदा द्येतवाहनम् । तं तु दु:शामनोऽबीडो मन्दं मन्दमिवात्रवीन'' ॥ ३ ॥ (श्रादिपर्वे, श्राध्याय २१९)

६—"तत्रैव गच्छ कौन्तेय यत्र सा सात्क्तात्मजा। सुबद्धस्यापि भारस्य पूर्वबन्धः क्लथायते॥" आदि की पिन्नयों को देख कर द्रौपदी ने कभी ऐसा भाव प्रकट नहीं किया है। महाभारत के भिन्न-भिन्न उस्लेखों से भी पता चलता है कि द्रौपदी श्रर्जुन को श्रिधक प्यार करती थी। विलाप करती हुई देख कर सुभद्रा ने भी उन्हें प्रणाम कर कहा था कि मैं तुम्हारी दासी हूं छ। सुभद्रा ने भी ऐसा व्यवहार और किसी जेठानी या देवरानी से किया हो यह ज्ञान नहीं होता। इन सब बातों को देख कर ही विद्वानों का कहना है कि महाभारत में भिन्न-भिन्न प्रकार की शैलियाँ ही स्पष्ट बनलाती हैं कि यह प्रन्थ एक समय में नहीं बना है और इसके प्रणेना भी एक नहीं हैं। साथ ही साथ द्रौपदी का पंचपतित्व भी काल्पनिक एवं चेपक है।

ेतिहासिक दृष्टि से विचार करने पर भी यह बात स्पष्ट सिद्ध होती है कि प्राचीन भारत में बहुपतित्व की प्रथा सर्वमान्य रूप से प्रचितित नहीं थी। बहुपतित्व की प्रथा का उस्लेख तो हमें महाभारत को छोड़ कर श्रन्य किसी प्रन्थ में नहीं मिलता। श्रन्यान्य मान्य हिन्दू-स्मृतियों एवं श्रन्य गृह्य-सृत्रों में भी द्रौपदी के विवाह जैसी प्रथा का वर्णन या विधान देखने में नहीं श्राता है। इससे यह बात श्रासानी से जानी जा सकती है कि वास्तव में भारतवर्ष में द्रौपदी के विवाह जैसी प्रथा का प्रचार कभी नहीं था।

रायवहाद्दर चिन्तामिए विनायक वैद्य. एम० ए०, एल-एल० बी० महाभारत के विशेष मर्मक्क विद्वान हैं। इन्हों ने मराठी भाषा में महाभारत का एक आलोचनात्मक विस्तृत निबन्ध लिखा है। इसमें लिखा है - "अनेक स्वियों से एक पुरुष के विवाह करने की रीति वैदिक काल में महाभारत के समय-पर्यन्त, न्युनाधिक परिमाण में, प्रचलित थी, परन्त एक स्त्री के ऋतेक पति करने की प्रथा आरंभ में उन चन्द्र वंशी आयों में थी, जो हिमालय से नये-नये ऋाये थे। द्रौपदीके उदाहररण से यह बात माननी पड़ती है। इसमें विशेष रूप से ध्यान देने योग्य यात यह है कि ये अनेक पति विभिन्न कुट्नबों के नहीं, सम्मिलित कुट्नब के सगे भाई होते थे। आज कल की हिमालय की नरफ पहाड़ी लोगों में, कुछ स्थानों में यह प्रथा प्रचलित है। वहां भी यही बात है। विवाहित खी को किसी प्रकार के कष्ट से ऋष्टिका नहीं रहती। भारतीय स्थायों में पहले से ही इस प्रथा के विषय में प्रतिकृत मत था। 🗫 चन्द्रवंशीय त्रायौ द्वारा लायी गई यह प्रथा भारतवर्ष में प्रचलित नहीं हुई। महाभारत के समय में श्रायों में यह प्रथा बिल्कल नहीं थी। महाभारतकार के लिये एक दौपदी का पाँच पाएडवों की पत्नी होना एक पहेली ही था, श्रीर इसका निराकरण करने के लिये सौति ने महाभारत में दो-तीन कथायें मिला दी हैं। त्रिशेषतः क्रन्ती का विना देखे माले यह कह देना कि जो भिद्या लाये हो उसे बाँट लो, श्रीर तदनुसार पौचों भाइयों का एक ही की को द्मपनी-द्मपनी पत्नी बना लेना, बहुत ही विचित्र है। युधिष्ठिर के कथनानुसार मानना

<sup>\* &</sup>quot;ववन्द्र द्वीपदीं भद्रा प्रं प्याहमिति चामबीत"।

चाहिये कि पूर्व समय में यह प्रथा कुछ लोगों में थी, किन्तु ऊपर सौति ने जो प्रयत्न किया है उससे भली भाँति सिद्ध है कि महाभारत के समय भरत-खरड से वह प्रथा उठ गयी थी।"

इनके इस मत के सम्बन्ध में लक्ष्मीनारायणजी सुधांशु का यह ऋभिप्राय है—
"वैद्य महाशय के कथन का मूल्य है। वह भी इस प्रथा को ऋार्य-साहित्य में विस्मयपूण दृष्टि से ही देखते हैं। उन्होंने ऋपने गयेपणामय 'उपसंहार' में जो कुछ वियेचना-तर्कणा की हैं वह महाभारत की प्रत्येक कथा पर ऋास्था रखते हुए ही की गयी है। उनकी युक्तियाँ जटिलता को सुलभा कर भी ऋलग ही रही हैं, कथावस्तु में कोई विशेष व्यवधान उपिथत नहीं हुआ है। यही कारण है कि द्रौपदी के विवाह को विचित्र छोर ऋपचितित मानते हुए भी, उन्होंने केवल धर्मराज युधिएठर के कथनानुसार कुछ समय के लिये, पूर्वकाल में इस प्रथा के ऋस्तित्व को मान लिया है, परन्तु यह ध्यान रखना चाहिये कि महाभारत के समय में वह इस प्रथा को प्रवित्तित नहीं मानते। महाराज युधिएठर के कथन का जो उत्लेख उन्होंने किया है हमारी समक से संभवतः वह यही होगा—

"श्रूयते हि पुरागेऽपि जटिला नाम गोतमी । ऋषीनध्यासितवर्ता सप्तधर्मभृताम्बरा ॥१४॥ तथैव मुनिजा वार्त्ती तपोभिर्मावितात्मनः । संगताभृदशस्रातॄनेकनासः प्रचेतसः ॥१५॥ ( आदिपर्व, अध्याय २११ )

अर्थात 'पूराण की कथा में सुनता हूं कि जटिला गौतमी का विवाह सात ऋषियों के साथ हन्ना था, श्रीर वार्ची नामक एक ऋषि-कन्या का विवाह प्रचेना श्रादि दस भाइयों के साथ हुआ।' हमें इस कथन की सत्यता सन्दिग्ध मालम होती है, क्योंकि यह स्पष्ट है कि पुराणों की रचना महाभारत के पीछे हुई है, ऋत एव पूर्ववर्ती में परवर्त्ती वस्तु का उल्लेख किसे न खटकेगा ? थोड़ी देरके लिये, दुष्ट-नोपगानुसार, इस कथन पर विकास रख कर हम पौराणिक अनुक्रमणिका भी देख गये, किन्तु जटिला और वार्ची का पता नहीं लगा। मालुम नहीं, किस पुराण में इनका वर्णन है। यदि पुराणेऽपि का ऋथे प्राचीन जनश्रुति में लगावें तो भी इनका कहीं अन्यत्र उल्लेख नहीं मिलता। हर्बर्टस्पेंसर की झे यमीमांसा के **अ**नुसार, कि प्रत्येक जनश्रुति में सत्य का कुछ न कुछ आधार अवस्य रहता है, हम इस अनि-श्चित किम्बदन्ती पर बौद्धिक उत्कर्ष के इस प्रगतिशील युग में. विश्वास करने में श्चसमर्थ हैं। किसी अन्य सवल प्रमाण को हम सादर अपने सिर पर रक्टेंगे, किन्तू तर्क हीनता कोई प्रमाण नहीं है। महाभारत में चन्द्रवंशियों के हिमालय की तरफ से श्राने का उल्लेख हमें कहीं नहीं मिला, और न किसी चन्द्रवंशी श्रायं में इस प्रकार के विवाह का कहीं उदाहरण ही देख पड़ा। श्रत एव चन्द्रवंशियों में इस प्रथा का श्रस्तित्व कैमे माना जा सकता है ? किसी देश या किसी समाज में श्रावदयकता ही किसी प्रथा को जन्म देती है। कभी की-पुरुषों की संख्या में गहरी विषमता उत्पन्न नहीं हुई, अतः अनेक पुरुष एक की को

श्रपनी श्रपनी पत्नी बनाने को किसी प्रकार बाध्य नहीं कर सकते। हिमालय के पाइवेवर्ती तिब्बत श्रादि प्रान्तों में स्त्रियों को संख्या पुरुषों से न्यूनतर है, इमिलए वहां इस प्रकार की प्रथा श्रव भी प्रचलित है। भारतवर्ष में इस प्रथा के लिये कोई कारण नहीं था। हम कुछ काल तक के लिये यह मान लेते हैं कि द्रौपदी का विवाह माता कुन्ती के श्राज्ञानुसार हुआ, परन्तु महाभारत में इस प्रथा का जो उल्लेख है कम से कम उसके लिये तो कुछ कारण होना चाहिये। द्रौपदी का विवाह तो प्रथा के श्रवसार ही हुआ था, उससे प्रथा की उत्पत्ति नहीं हुई। बहुत विचार श्रोर तर्क-वितर्क करनेके उपरान्त भी इसका कुछ कारण नहीं सूम पड़ता। ज्ञात होता है कि धार्मिक मर्यादा में एक्य रखने के लिये ही पीछे से महाभारत में यह काल्पनिक कथा समाविष्ट की गई है। इससे बृहत्तर भारतवर्ष की प्रथा का भी परिचय मिल जाता है श्रोर भहाभारत का मृल्य तथा महत्त्व भी, एक प्रकार से, महत्तर हो जाता है। भारत के वाममार्गी चेपककारों को ही इसके लिये श्रिधक दोप दिया जाता है।

ऋव इस विषय को खुलाशा करनेके लिये तर्क का आश्रय लिया जाता है। ऋर्जुन ने लक्ष्य वेथ कर द्वीपदी पर केवल आर्यसंगत वैवाहिक अधिकार ही प्राप्त किया था। कीत दासी की तरह वह अर्जुन के घर नहीं गई थी जिससे अर्जुन अपने अधिकार-वल से पत्नीत्व के निर्मल एवं पवित्र मर्थ्यादा को ठुकरा कर मनमाने उसे पांचों भाइयों की पत्नी बनाना। साथ ही साथ कुन्नी का सब मिल कर खात्रों यह सन्देश तकहीन जचता है। क्योंकि व्यासजी की त्राज्ञा से द्रौपदी के स्वयंवर को देखने के लिये ही अद्भेय माता कन्ती के साथ पांची भाई एकचका नगरी में कुम्भार के घर पर टिके थे श्रीर जिस दिन पांची भाई ब्राह्मणों के साथ एकचका से द्रौपदी के स्वयस्वर में गये थे उस दिन भी कुन्ती को यह बात ज्ञात थी। विहेक स्वयम्बर से पुत्रों को लौटने में जब विलम्ब हुआ तब माता कुन्ती को श्रानेक प्रकार की श्रापदात्र्यों की श्राशंका होने लगी थी। साथ ही साथ व्यासजी की बात पर भी उन्हें ऋतिक्वास होने लगा था। ऋर्जन के गले में वरमाला पड़ते ही जब वहाँ ( पांचाल में ) पर श्रापस में लड़ाई छिड़ गई तय युधिप्टिर न मन में सोचा कि यदि हम पांची भाई एक ही साथ यहां रहेंगे तो सब कोई हमें पहिचान लेंगे। अतः पांचां भाइयां की उपस्थिति यहाँ कल्याग्पप्रद नहीं है । इस विचारानुसार भीमसेन को श्रर्जुन की सहायता के लिये वहीं छोड़ कर नकुत श्रीर सहदेव के साथ युधिष्ठिर एकचका को चले श्राय । उनके वहां पर पहुंचत क्या माता कुन्ती ने ऋर्जू न, भीम श्रीर स्वयम्बर-संबंधी सारी बातें नहीं पृक्षी होगी ? क्योंकि वह तो पहले ही से पुत्र-मिलन के लिये विह्नल हो रही थीं। पूछी होंगी अवस्य और सत्यवक्ता धर्मराज युधिष्ठिर ने भी उन्हें प्रकृत बातों से अवगत कर सन्तुष्ट कर दिया होगा। साथ ही साथ अर्जु न श्रीर भीमसेन की श्रावाज सुनकर तीनों भाई श्रीर कुन्ती लड़ाई को समाचार पूछने को बाहर अवस्य आये होंगे। क्योंकि स्वयस्वर-विशयक युद्ध-संबन्धी वृत्तान्त का उन्हें जिज्ञासु होना सर्वथा स्वाभाविक है। इसरी बात यह है कि कुन्ती को यह बात

मलीमांति ज्ञात थी कि त्राज पाँचों पूर्ववत् भित्ता के लिये न जाकर स्वयम्वर में सम्मिलित होने गये हैं। त्राजुन तथा भीमसेन के साथ द्रौपदी के सिवाय स्वयम्वर में लौटे हुए ब्राह्मएएं का एक विशाल भुएड भी मौजूद था। कुंभार की इस छोटी-सी छुटिया के द्वार पर इस जन-कोलाहल एवं नवीन पुत्रवधृ को देखने के लिये कुन्ती का याहर त्राना सहज अनिवाय है। क्योंकि युधिष्ठिर आदि के द्वारा स्वयम्बर की बान पहले में ज्ञान थी ही। द्रौपदी के कुमारीत्व-सम्बन्धी बात भी तथ्यहीन ही जैंचती है।

श्रब इस विषय पर विद्वानी की क्या. सम्मति है, उसे भी सन लें। श्रोफेसर मैक्समूलर' प्रोफेसर एच० एच० विल्सन : , प्रोफेसर एम० विलियम : आदि विद्वानी ने अपनी-अपनी क्रतियों में ऋपना विचार साफ प्रकट कर दिया है, जिनमें कुछ विद्वानों ने इसे अनार्य-प्रथा कहते हुए भारतवर्ष में इसके ऋस्तित्व या प्रचलन को मानते हैं ऋौर कुछ इसे विश्वत ही निराधार तथा कान्पनिक समभते हैं। इसी विपय का विवेचन करते हुए श्रीयत होपिकस ने 'श्रमेरिकन श्रोरियएटल' में लिखा है 'फिर भी इनमें से कोई भी बात यह नहीं प्रमाणित करती है कि बहुपतित्व असल में एक आर्थ-रीति थी 亡 दसरे एक विदान ने इण्डियन एएटक्वेरी भाग ६, ५० २६२ में लिखते है कि 'यह सत्य है कि पहले कन्ती ने भूलले ही द्रीपदी को मिल कर भोगने की ब्याजा पत्रों को दी। पींडे उसे स्याय-संगत सिंड करने के लिये ब्यानी-किक घटनायें उपस्थित की गयीं। इसी प्रकार अन्यान्य विदानों ने भी इस प्रथा के प्रचलन के विरुद्ध अपने-अपने विचार प्रकट किये हैं। बहुसंस्थक विद्वानों का मत है कि यह प्रथा कभी भारतवर्ष में नहीं थी। यो तो श्राज भी श्रानायों में इस प्रथा का प्रचलन देख कर श्चापर्ट जैसे विद्वान यह भी मानते हैं—'पांचों पागडवों में : हॉपर्टी के ) बहुपतित्व की घटना तथा अन्य अनोम्बी रीतियां उन्हें भारतवर्ष के अनार्य-निवासियों के साथ बहुत सम्बद्ध करती हैं। । पर इसके उत्तर में श्री संघोशती ने यो जिल्वा है — उपर्य के कथन को श्रापट महाशय को एकांगद्दशिता का उदाहरण ही समभता चाहिये, क्योंकि भारतवय के मूल श्रासार्य निवासियों के विषय में लिखते हुए, उन्होंने पाएडवीं को भी उनमें सम्बद्ध करें लिया। भारतीय आर्यों में इस प्रथा की त्यावहारिकता कभी संमान्य नहीं थी. श्रत एवं श्रायी दीपदी के उपर यह लाञ्छन नगाना उचित नहीं।"

द्रौपदी के इस पश्चपितन्त्र के श्रीचित्य या श्रानीचित्य पर श्रान्यास्य श्राधिकारी विद्वानी की भी श्रपना-श्रपना विचार प्रकट करना चाहिये. जिससे यह विषय हल हो जाय। पाश्चात्य विद्वानी ने तो इस पर कृद्ध प्रकाश डाला भी है, परन्तु भारतीय विद्वानी का ध्यान इधर श्राभी तक बहुत ही कम श्राकृष्ट हुश्चा है। अन्त में मैं काशी के श्रीयुन तक्ष्मीनारायणजी सुधांशु को धन्यवाद दिये विना नहीं रह सकता हूं, जिनके लेख से मुक्ते पर्याप्त सहायता मिली हैं।

<sup>?-</sup>See, Prof. Max Muller's Ancient Sanskrit Literature P. 46.

<sup>\*--</sup>Prof. H. H. Wilson's Works Vol. III, P. 340. \*--Prof. M. William's Indian Epic Poetry, P. 99

 <sup>8—</sup>Jour. American Oriental Sec. XIII. 345
 9—"On the Original inhabitants of Bharatbarsha or India P. 617.

# क्या पाकागढ़ दिगम्बर-तीर्थ है ?

[लंखक-श्रीयुत अगरचन्द नाहटा, बीकानेर]

िक्स के भाग ५ की चौथी किरए में "हमारे तीर्थ तंत्र" शीर्षक एक महत्त्वपूर्ण निबंध पं० नाथुराम जी प्रेमी एवं प्रो० हीरालाल जी जैन का प्रकाशित हुन्ना है। इस लेख में दिः मान्य सिद्ध त्त्रंत्रों की चर्चा करने हुए पात्रागिरि की भी चर्चा की गई है। लेखक महोदयों ने वर्त्तमान में पात्रागिरि रूप से मान्य दो स्थानों का परिचय दिया है, उनमें से प्रथम पात्रागढ़ के विषय में विचार करना ही हमारे इस लेख का विषय है। ऋशा है विद्वान लोग इसे निष्यत्तत्रा पढ़ कर ऋपना-ऋपना मत प्रकाशिन करने का कष्ट उठांत्रेंगे।

"हमारे तीर्थ होत्र" निर्यंध पड्ने के पूर्व ही पावागढ़ और चोपानर के विषय में कुछ ज्ञातव्य वानें हमें पंच लालचंद्र भगवान दाम गांधी (जैन पंडित बड़ोदा औरिएस्टल इन्स्टीट्यूट) लिखित "गुजरातना वीर मंत्री नेजपालनी विजय" अ नामक प्रत्थ में पड़ने की मिली थीं, उसी के आधार में आज हम इस सम्यन्ध में कुछ आजोचना कर रहे हैं।

तेरहवीं शताब्दी के उवेद समाज के सुप्रसिद्ध शासनप्रभावक श्रावकरत्र मंत्रीद्वर तेजपाल से पूर्व प्रस्तुत पावागढ़ पर किसी जैन मन्दिर के होने का प्रमाण ऋशाविध ऋज्ञात है। ऋतः वर्त्तमान में उपलब्ध प्रमाणों के ऋषार पर यहीं कहा जा सकता है कि "पावागढ़" की जैन तीर्थ के रूप से प्रसिद्धि होने का श्रेय मंत्रीव्वर तेजपाल को ही है। मंत्रीव्वर के पावागढ़ पर जैनमन्दिर बनाने का उद्शेख बस्तुपाल-वरित्र में इस प्रकार पाया जाता है:---

श्रीलका (गुजरात) के महाराणा बीर श्रवल की श्राह्म। से मंत्रीक्ष्यर तेजपाल ने गौश्रा के राजा घुखुल पर श्राक्रमण कर विजय ग्राप्त की थी. विजय-प्राप्ति के अनंतर श्रीलका लॉटते हुए मार्ग में मंत्री तेजपाल पावकिंगिर पर प्रधार । गिरिराज की नैसर्गिक शोभा की देख कर मंत्रीक्ष्यर के मन में विचार हुआ कि जिल्हा प्रकार मंत्रीक्ष्यर विमान ने श्रायू पासिल मंत्री ने श्रारासण और नृपति कुमारपाल ने तारंगादि पर जैनमन्दिर निर्माण कर उन्हें तीर्थभूत बना दिया, उसी प्रकार में भी इस पर्वत की जैनमन्दिर से श्रवंकृत कर तीर्थरूप अना दूं तभी मेरा जीवन एवं धन सफलीभूत होगा।"

ऐसे विचार कर मंत्री तंजपाल ने शोध ही आश्चर्यकारी सर्वतीभद्र नामक आहेत-प्रासाद वहाँ बनवा दिया।

प्रवासभयवन्द्र भगवानदास गांधी. हेरिस रोड् भावनगर सूरु ॥)

पं० लालचन्द जी ने सर्वतोभद्रशासाद की फुटनोट में लिखा है कि "श्राक्ष्वेताम्बर जैन-मंदिरनी मूर्तियोंने केटलाक क्वेताम्बर जैनोए कारएसर केटलांक वर्षों थी त्यांथी उपाडी लक्ष् बडोदरा ना दादापार्क्वनाथना मंदिर मां स्थाप्य पछी पावागढ़ना उपर्युक्त क्वें० जैनमंदिर ने दिगम्बर जैनोए दि० मंदिर करो पोताने ऋधीन ऋधिकारनं करी लीधंहोय एम जएएयछं।"

इस सर्वनोभद्र प्रासाद में मूलनायक-रूप से महावीर स्वामी की प्रतिमा थी, जिसका उस्लेख मंत्रीक्वर तेजपाल के समकालीन महेन्द्रसूरि जी ने (सं० १२२८ जन्म, १२३७ दीहा, १२६२ सूरिपद, १२७१ गन्छनायकपद, १३०४ स्वग) श्रपने तीर्थमाला स्नोत्र में इस प्रकार किया है:—

## पावयगिरिवरसिहरे दुह-इव-नीरं धुगो वीरं॥

(वि० सं०१९२३ वस्बई के शा० हीरजी हंसराज प्र० स्तसार भा० २ पू० ३१ गाथांक ८१) पावागढ़ की तलहटी-चांपानेर के निवासी पीरवाड सा० गुऐएय और को० वाघाकारित सं० १४९० के पंचनीथीं तथा शांतिनाथ-प्रामाद के आलेख्यपट्ट पाटए के संघवीपाड़े के ताड़-पत्रीय झानभांडार में है। ये चित्र भी चांपानेर एवं पावागड़ के ३वे० मंदिगी के ही विदित होते हैं।

## पावकगिरि पर ग्रन्थ रवे० मंदिर

पंद्रहवीं शताब्दी के शेष भाग में तपागच्छीय भुवनसुन्दरमुरि हो गये हैं। उनके रचित संभवन्तीत्र में उपर्युक्त वीर जिनालय से भिन्न संभवनाथ-मंदिर का उन्लेख मिलता है:----

"महाश्रातिहार्यश्रिया शोभमानं सुवर्णाद्वयत्रयाद्गित्यमानम् ।
स्पुरत्केवलकानवर्ष्णीयसन्तं स्तुवे पावकं भूधरे शभ्भवं तम् ॥
इसी स्तोत्र में पावागढ़ को शत्रुं जय तीथं के अवतारक्ष्प से कहा गया है:—
िस्यतं पुराहरोक्ताचलस् गवतारऽभित्रलक्ष्मा वरश्रामाश्रङ्कारहारे ।
तृतीयं जिनं कुन्दवन्तं भदन्तं स्तुवे पावकं भूधरे शम्भवं तम् ॥
(जैनस्तोत्र-सन्दोह भाः २, प्रः १६६-६७)

इये॰ समाज में सर्वतीर्थों में श्रेष्ठ शत्रुंजय हैं। उसकी उपमा पावागढ़ को दी गई हैं। इससे उस समय यह पावागढ इये॰ जैनों का कैसा मान्य तीर्थ था यह स्वतः प्रमास्तित हैं।

१६ वों शताब्दी में मांडवगढ़ के संघपति बेहाक ने उपयुक्त पात्रक शैलस्थित संभवनाथ की बंदना की थी, ऐसा संब १५४८ में गवित "गुरुगुएन्ब्राकर" काव्य में उल्लेख पाया जाता है।

उत्पक्त उन्होंने पह के काटा 'दा इशिइया सामः (१८८), लदन 'द्वारा सन १८८२ में प्रयः 'इशिइयन बार्ट एन्ड लेटमें' में राय्य नानालाल चीमनलाल मेहता आर्ट्ड सीट एस के परिचयात्मक लेख के साथ प्रकाशित हो चुके हैं।

सं० १५२० के लगभग रचित रक्षमंदिर के उपदेशतरंगियों में पुरुपप्रवर्धित तीथों का उस्लेख करते हुए अन्य नीथों के साथ साथ प्रस्तुत पावागढ़ को भी 'पावक' शब्द से सृचित किया है।

इसी समय के लगभग सोमदेव सूरि पात्रागढ़-चंपानर के नृपित जयसिंह से सम्मानित हुए थे। सं० १५२७ में पात्रागढ़ पर एक श्राईन-चंद्य और श्राईन-विस्व की स्थापना श्रीर हुई थी यथा:---

> श्रीमञ्ज्यंपकनेर-पावकिंगि योत्तृंग श्रृंगेऽईत-श्र्वेत्यं तत्र च विवसाईतमितियोढं प्रतिष्ठां तथा। तस्योच्जैर्मृन दृग्शरिजितिमिते वर्षे सहपंत्सवं। पोषस्यासितपंजमीसुदिवसं यो कारयांचकतुः॥१३॥

> > (पाटए। तथागच्छ भं० डा० ३७ प्रशस्ति)

सं० १७४१ में लक्ष्मीरबक्कत खेमादेदराणीराम से स्पृत्र है। कि उस समय तक पावागढ़ पर बड़े बड़े कई क्वें जैनमंदिर विद्यमान थे : · ·

> "गुजर देश हे गुगानीलों. पावा नामें गढ़ वेसगों। मोटा श्रीजिनतणा प्रासादः सरग सरोशुं मोडे बाद ।२। वसें सहर तलेटीपासः चांपानेर नामै सुविलाशः। गढमढ मंदरपोलश्रकासः सप्त भूमी उत्तम आवाशः।३।"

> > (ए० राससंबद्ध भा० १, यशो० ब्रन्थमाला प्र०)

पावागढ़ की नलहरों में स्थित चांपानेर में क्यें जैनों का अच्छा निवास था. चांपानेर में भी कई क्षें जैनमन्दिर थे। इन सब बानों का विशेष विवरण पं लालचंद्र जी गांधी लिखित 'तेजपालनों विजय' नामक मंथ में ही देखना चाहिये। यहां तो केवल यही बतलाना अभीष्ठ है कि पावागढ़ तीर्थ क्येंनांबर समाज का है। १८वीं शताब्दी तक के क्षेत्र जैनों के कई प्रौढ़ जिनालय इस गिरिराज पर विद्यमान थे एवं क्यें समाज इसे नीर्थक्रप में बहुत समय से मानता चला आया था।

अब प्रदन यह रह जाता है कि द्वेतांवरों ने इसे छोड़ा क्यों ? इसका कारण उक्त प्रन्थ में इस प्रकार बतलाया गया है —

"ई० १७ वीं शतान्त्री के प्रारंभ में यहाँ की आवहवा विगड़ गई थी और जल भी खारा हो गया था, शहर बड़ी दुर्देशा में था।"

ई० १८०३ में पावागढ़ बृटिश गवर्नमेएट के कब्जे में त्राया, उस समय (चांपानेर) **शहर** 

में ५०० मनुष्यों की बस्ती थी। फौज के आगमन को सुनकर बहुत सी बस्ती वहाँ से माग निकली थी, अशक्त एवं रोगी ही रह पाये थे।

ई० १८१२ में ४०० घरों की बस्ती थी, जिनमें आधे बाहर से आकर बसे हुए थे। ई० १८२९ में रेशमी कपड़ों के वराकरों में कॉलेरा से कमी हो गई थी। × × मार्ग के दिल्लाएस्थ डंगरी के तलेटी के समीप घरों के ध्वंशावशेष एवं थोड़े जैनमंदिर हैं।

ई० १८५३ के ३१ जुलाई को यह स्थान पुनः बृटिश सरकार के आधीन हुआ। तब यह बहुत कुछ उज्जड हो गया था। बस्ती का एक ही भाग रहा था × × ×

उपर्युक्त विषम स्थिति में चांपानेर-पावागढ़ से खे॰ जैनों ने श्रांतम बिदा ली, श्रान्यत्र जाते हुए उन्होंने श्रापनी श्राराध्य कई मूर्त्तियों को भी साथ ले ली श्रीर निभय स्थानों में उन्हें स्थापित कर दी. श्रानः खाली पड़े हुए जैनमन्दिरों पर (दि॰) श्रान्य समाजवालों ने श्राधिकार जमा लिया।

श्रव हमें यह देखना रह जाता है कि दि० जैनों का यहाँ श्रिप्तकार कब से हुआ। 'हमारे तीर्थक्तंत्र' लेखानुसार यहाँ सब से प्राचीन प्रतिमा सं० १६४२ की है। ''परन्तु प्रतिमा-लेखों से अथवा और किसी प्राचीन लेख से इस स्थान का सिद्धक्तंत्र होना प्रकट नहीं होता। xx x रिवपेणाचाय के पद्मचरित के श्रनुसार रामचन्द्र के पुत्र जब-कुरा ने श्रयोध्या में ही दीज्ञा ली थी, परन्तु इस बाद का कोई उल्लेख नहीं कि उनका निर्वाण पावागिरि से हुआ था। श्रम्य किसी कथा-प्रस्थ में भी इसका स्पष्ट निर्देश देखने में नहीं श्राता है' न ता यहाँ के लेखां द्वारा यह स्थान सिद्धक्तंत्र ही है और न लवकुरा की निर्वाण भूमि ही। श्रनः इसकी तीर्थक्ष्य से स्थापना श्रवीचीन ही प्रतीत होती हैं।

एतिहासिक दृष्टि से यह ऋनुसंधान कर निराय करना चाहिये कि यहाँ के लेखों में पाबागिरि—पावकराड़ का नाम सब से प्राचीन कौन से संबत के लेख में ऋाता है एवं यहाँ मन्दिर बनवानेवालों का उल्लेख कितने प्राचीन प्रन्थों में मिलता है ? आशा है विद्वान लोग इस सम्बन्ध में विशेष प्रकाश दृलने की शीघ कुषा करेंगे।

## मेरा निवेदन

भाई नाहटा जी के हम कृतज्ञ हैं कि उन्होंने पात्रागढ़ के सम्बन्ध में बहुत-सी ऐसी नई बानें बनलाई जिनका हमें पना नहीं था। उन्होंने अपना उपयुक्त लेख पंच लालचन्द जी गाँधी की लिखी हुई 'गुजरानना वंध मन्त्री तेजपालनो विजय' नामक जिस गुजरानी पुस्तक के आधार से लिखा है उसको भी मैगाकर हमने पढ़ा। उसमें इस प्रकार के बीसों पुष्ट प्रमाण दिये गये हैं जिनसे यह बात अच्छी तरह सिद्ध हो जाती है कि कम से कम विकम की नेरहवीं शताब्दी के बाद से श्रठारहवीं शताब्दी तक इवेताम्बर-सम्प्रदाय में पावकगढ़ बहुत ही प्रख्यात रहा है श्रीर उस पर समय-समय पर श्रनेक जैन मिन्दर बनते रहे हैं। उस समय के बहुत से लोगों की दृष्टि में तो वह पालीताएए। या शत्रुंजय की जोड़ का वीर्थ रहा है।

सुप्रसिद्ध जैन मंत्री तेजपाल का समय विश् संश्री १००४ तक माना जाता है। शायद उन्होंने सब से पहले पावकगढ़ पर सर्वतीभद्र नामक विशाल जैन मन्दिर बनवाया और तभी से इवेतास्वर-सस्प्रदाय में वह तीथकप से प्रत्यात हुआ। इसके पहले भी वह देवेतास्वर तीर्थ था, इस प्रकार का कोई प्रामाणिक उन्लेख अभी तक हमारे देखने में नहीं आया है।

'हमारं नीर्थक्तेत्र' नामक लेख में यही लिखा गया है कि वहाँ के प्रनिमा-लेखां से श्रथवा श्रीर किसी प्राचीन लेख से पात्रागढ़ का सिद्धक्तेत्र होना प्रकट नहीं होता। परन्तु उसका यह श्रथ नहीं है कि उवेनास्वर-सम्प्रदाय के समान दिगस्वर-सम्प्रदाय वाले इसे पहले पूज्य स्थान नहीं मानने थे या उनके प्राचीन मन्दिर वहाँ न रहे होंगे।

बहां के दिगम्बर-मिन्द्रों में विश् में १६४२ से १६६९ तक की प्रतिष्ठित प्रतिमार्थे तो हैं ही. साथ ही दिश् जैन डिरेक्टरी के अनुसार पाँचवें फाटक के बाद की एक भीत पर जो प्रतिमा उन्कीर्ग है वह विश् संश्राहर की है। इससे क्या यह नहीं कहा जा सकता है कि वहां पर बहुत पहले से दिगम्बर जैन मिन्द्रिये? पंश्वालचन्द जी ने लिखा है कि ''सर्वतोभद्र मिन्द्रिकी मृतियों को कारणवशात कुछ उचेताम्बर जैनों ने कुछ वर्ष हुए वहाँ से उठा कर बड़ीदे के दादा पाठवनाथ के मिन्द्रियों स्थापन कर दिया और उसके बाद उक्त इचेताम्बर मिन्द्रिको दिगम्बर जैनों ने दिगम्बर-मिन्द्रिक बनाकर अपने अधिकार में कर लिया।'' परन्तु हमारी समक्त में यह ठीक नहीं माल्म होता। पंश्वालचन्द जी बड़ीदे में रहते हैं। पावागढ़ वहाँ से समीप है। परन्तु जान पड़ता है उन्होंने स्वयं वहाँ जाकर कोई जाँच-पड़ताल नहीं की और अनुमान से ही उक्त निर्णय दे दिया है।

एंसे अनेक स्थान और तीर्थ हैं जहाँ दोनों सम्प्रदायों के मन्दिर सैकड़ों-हजारों वर्षों से चले आये हैं। तब यह क्यों न मोना जावे कि पाशगढ़ में दिगम्बर मन्दिर भी पहले से ही थे ?

मंत्रीवर तेजपाल का समय ऐसा नहीं था कि दिगम्बर-श्वेताम्बर एक स्थान पर प्रेममाव से न रह सकते हों। उसके पहले श्रीर बाद में भी भी गुजरात में दिगम्बर-सम्प्रदाय रहा है श्रीर उसके धर्मस्थान रहे हैं, इसके सैकड़ों प्रमाण दिये जा सकते हैं, भले ही उसके श्रानुयायी श्वेताम्बरों की श्रपेत्ता धन-बल श्रीर जन-बल में कम रहे हों।

पावागद सं लगभग ४२ मील उत्तर की श्रोर गोधरा नामका नगर है। पूर्वकाल में

यह स्थान बहुत तिशाल और समृद्ध था। वहाँ चालुक्यनरेश कृष्ण के राज्य-काल में माथुरसंघ के आचार्य अमरकीर्ति ने वि० सं० १२७४ में 'ख़क्क-मोवएस' (पट्कर्मीपदेश) नामक अपभ्रंश भाषा के प्रन्थ की रचना की थी। इस प्रन्थ में वहाँ के ऋषभ जिनेश के विशाल जैन मन्दिर का उत्लेख है—

रिसहो जिग्नेसहो तहि चेईहरु, तृंगु सहासोहिउ गां ससहरु। इंसग्रोग जसु दृरिउ चिल्जाइ, पुनगहेउ जं जिग्न मगिगज्जह्।

श्रर्थात् वहाँ ऋषभ जिनेश का ऊँचा सभा से शोभित श्रीर चन्द्रमा जैसा 'चैत्यगृह' था जिसके दशन से पाप विलीयमान हो जाते हैं श्रीर जिसे लोग पुरुष का हेतु मानते हैं।

गोधरा के जिस राजा घृष्ठल को तेजपाल मंत्री ने पराजित किया था, वह संभवत. अमर-कीर्ति-लिखित चौलुक्य कृष्ण्राज का ही उत्तराधिकारी था। इस विजय के बाद ही तेजपाल ने गोधरा में अजितनाथ का मिन्द्र निर्माण कराया था और फिर उसके बाद पावागढ़ जाकर सर्वतीभद्र। जिस समय मंत्री तेजपाल ने गोधरा में द्वेनाम्बर मिन्द्र निर्माण कराया उस समय जिस तरह वहां ऋषभजिनेश का दिगम्बर मन्द्रिर मौजूद था उसी तरह क्या यह असंभव है कि पावागड़ में भी सर्वतीभद्र जिनालय के पहले कोई दिगम्बर-मन्दिर रहा हो ? खास कर के पांचवें फाटक के बाद की उस भीत में उत्कीर्ण सं० ११३४ की प्रतिमा का खयाल रखते हुए।

पावागढ़ की तलेटीका विशास नगर चाँपानेर जब बरबाद हो गया, श्रानेक राजनीतिक उथल-पुथल होने के कारण जब वहां कोई न रहा. तब यह स्वाभाविक है कि वहां के मन्दिर स्वराइहरों में परिएत हो जाये श्रोंग कुछ लोग प्रतिमाश्रों को भी श्रापने माथ ले जायें। इवैतांबरों समान दिगम्बरों ने भी यही किया होगा। गरज यह कि पावागढ़ को उस समय दोनों ने ही छोड़ दिया होगा श्रोंग मन्दिर दोनों के पड़े रहे होंगे।

इसके बाद ऐसा जान पड़ता है कि इवेतास्थर भाइयों ने तो उक्त स्थान को बिल्कुल भुला दिया, परन्तु दिगस्थर नहीं भूले त्रीर विव संव १५३७ में भट्टारक कनककीति की दृष्टि इस स्थोर गई त्रीर उनके उपदेश से दिगस्थर-मन्दिरों के उद्धार का प्रारंभ हो गया। बहुन कर के कनककीति जी ईडर को गही के भट्टारक थे।

अब से लगभग २७ वप पहले सन १९१२ के माच महीने के अन्त में मैंने पात्रागढ़ की बात्रा की थी। उस समय मैंने अपनी यात्रा का विवरण जैनहिनेपी (भाग ९, अंक १२)

<sup>्</sup>र इस प्रन्थ का परिचय प्राप्त करने के लिए जैन सिद्धान्त आस्कर आग २ व्यक्त ३ में प्रो० हीशलास जी जैन का 'क्रमर कीर्लियाणि और उनका पट्कमीपदेश' शीर्थक विस्तृत सेख परिये ।

में प्रकाशित किया था। उसके नीचे लिखे श्रंश को पढ़कर पाठक देख सकते हैं कि उस समय भी मुक्ते यह भास हुआ था कि उक्त स्थान पर पहले इवेतास्वर मन्दिर रहे होंगे और इस बात को मैंने छुपाया नहीं था।

'छाशिया तालाब के मार्ग में दाहिनी खोर एक तैन मन्दिर हैं—इसकी नये सिरे से मरम्मत की गई है। इसमें जो मुख्य प्रतिमा है वह जीगोंद्धार करानेवाल ने सं० १९६७ में स्थापित की है। शेव दो प्रतिमार्थे पुरानी हैं। एक तो संवत् १६४२ माघ सुदी ७ सोमवार को बादिभुषरा गुरु के उपदेश से प्रतिष्ठित हुई है ऋौर दुसरी सं०१५४८ की प्रसिद्ध प्रतिमा प्रचारक जीवराज पापडीवाल की प्रतिष्ठा कराई हुई है । इसरा एक मन्दिर श्रीर भी पास में है। उसकी मरस्मत की गई है। उसमें एक काले पापागा की प्रतिमा है। वह सम्बत् १६६२ की हैं। बादिभूषण् भद्वारक ने उसकी भी प्रतिष्ठा कराई थी। प्रतिष्ठा करानेवाले श्रहमदाबाद के एक हमड़ शावक थे ... पवतपर सब मिलाकर १० जीर्ण मन्दिर हैं. इनमें से नीन का तो जीगोंद्रार हो गया है श्रीर एक की मरम्मत की गई है—शिखर बाकी है । तीसरा या चौथा मन्दिर टाहिनी तरफ धराशायी हो रहा है। इसे हमने भीतर घुस कर देखा ती मारुम हुआ कि सर्भालय की दो चोखटों पर तो संशोश की मृतियां हैं और उत्तर तरफ की बाहरी दीवा । पर जो तीन मृतियाँ हैं वे इवेतास्वर संस्प्रदाय की हैं। उनकी भुजाओं में वाजुबन्द और हाथोंमें कंकण हैं। आसन में हाथां का चित्र है। इसके आगे एक विराद् मन्दिर धाराशायी हो रहा है 🐇 इसमें नन्दीब्बर द्वीप के समान चारों ख्रीर ५२ जिनात्त्रय थे । इसी जगह सेठ चुन्नीलान हेमचन्द्र ज़रीवाले. ने मन्द्रः वनवा कर वीर्यान० सं०२४३७ में प्रतिष्ठा कराई है। आगे बड़े मन्द्रिर के सामने एक छोटी सी देहरी है। यह अभी हाल ही बनी है। इसमें जो चरण हैं उनकी स्थापना सं० १९६० में हुई है। इस देहरी की पीठ पर कहीं का एक पुराना पड़ा हुन्ना पत्थर जड़ दिया गया है जिसमें ऋढि-सिद्धि-युक्त गणेशजी की मुर्ति है। ...बड़े मन्दिर में बड़ी प्रतिमा और कई छोटी-छोटी प्रतिमार्थे परंडा ( शोलापुर ) निवासी सेठ गुणेश गिरिधर की है और तीन जो पुरानी हैं वे कम से १६४५, १६६५ ऋौर १६६५ की हैं। यह मन्दिर बहुत विस्तार में था ऋौर प्राचीन माळूम होता है। मरम्मन केवल बीचके मार्ग की करली गई है। इसके पास ही दो मन्दिर और थे जिनमें से एक का तो मकान-सा बना लिया गया है-इस समय उसमें पर्वत के मन्दिरों की प्रजा करनेवाल पूजारी रहते हैं और एक विल्कुल नाम शंप है--दालान यों ही पड़ी है। मन्दिर के पास ही तालाब है।

'यहाँ से कालिका की टोंक पर चढ़ना होता है। ः इसकी सीढ़ियों में जो पत्थर लगाया • या है वह पहाड़ पर से ही संग्रह किया गया है। यह देख कर हमें खेद हुआ कि इन सीढ़ियों में मामूली पत्थर समक्त कर छह-सात जैन मूर्तियाँ लगा दी गई हैं। ये मृतियाँ बहुत करके क्वेतास्वर-सम्प्रदाय की हैं, क्योंकि उनमें लंगोट का चिह्न दिखाई देता है।

"यद्यपि इस समय पर्वत पर कोई खेताम्बर मन्दिर नहीं है और खेताम्बर-सम्प्रदाय के यात्री भी यहाँ नहीं छाते हैं तो भी मालुम होता है कि यहाँ पर पहले खेताम्बर मन्दिर अवद्य रहे होंगे और ये प्रतिमार्थे उन्हीं मन्दिरों की होंगी। पावागिरि को खेताम्बर-सम्प्रदाय में मालुम नहीं कि सिद्धचेत्र माना है या नहीं।"

इतने समय के बाद श्री नाहटाजी श्रौर पं० लालचन्दजी गाँधी की कृपा से यह मालूम हुआ कि पात्रागढ़ सिद्धक्तेत्र न होने पर भी द्वेताम्बर-सम्प्रदाय का बहुत विख्यात नीर्थ रहा है श्रौर श्रय काल-महात्म्य से बिल्कुल नाम शेप हो चुका है।

स्वराडहरों की दुर्दशा का पार नहीं रहता। वहाँ के कीमती से कीमती शिल्प-कला-पूर्ण पापाणों का उपयोग लोग ऐसी बेददी के साथ करते हैं कि देख कर जी री उठता है। पावागढ़ के मन्दिरों के अवशेष का जिस तरह सीढ़ियों में उपयोग हुआ है उसी तरह और न जाने किन-किन कामों में हुआ होगा। उपयोग करनेवालों की नजर में तो ये एक मामूली पत्थर से ज्यादा महत्त्व नहीं रखते।

ऐसा मान्द्रम होता है कि दिगंबर इवेतांबर मन्दिरों के साथ-साथ पावागढ़ पर हिन्दु-मन्दिर रहे होगे जिनमें की गऐशि की मृतियों का उपयोग जैन-मन्दिरों का जीग्रेंडिंगर कराने-वालों ने भी किया है।

यह संभव है कि दिगंबर जैन-मन्दिरों का जीगोद्धिर करनेवालों ने द्वेतांबर मन्दिर के पत्थरों का भी उपयोग किया हो, परन्तु यह निइचय है कि द्वेतांबर-प्रतिमान्त्रों का उपयोग न किया होगा, क्योंकि द्वेतांबर-प्रतिमा सहज में हो दिगंबर नहीं बनाई जा सकती।

—नाथुराम प्रेमी

# लक्ष्मण कवि-कृत अगुद्धित-रता-प्रदीप

# (तेरहवीं वाताब्दि को एक अपभ्रं वा रचना)

[ लेखक—श्रीयुत प्रो॰ हीरालाल जैन, एम॰ए॰, एल॰एल॰बी॰]

### १, पोधी-परिचय

'अश्वित्रय-रयग्-पईव' (अश्वित-रत्न-प्रदीप) की जो प्रति मुक्ते प्राप्त हुई है वह ११" × ५" आकार के ११० कागज के पत्रों पर समाप्त हुई है। नीचे उपर, दांय यांय १ इच्च का हांसिया होइकर प्रत्येक पृष्ठ पर कहीं १० और कहीं ११ पंक्तियाँ हैं। प्रत्येक पंक्ति में लगभग ४२ अच्चर हैं। पत्रों के बीच में, पुरानी रीति के अनुसार, कुछ स्थान छूटा हुआ है। कागज पुराना होने से कहीं-कहीं पत्र बीच-बाच में फट गये हैं जिससे कितने ही अच्चर नष्ट हो गये हैं। मृत्र प्रति १०% में पत्र पर समाप्त हो गई है। उसका अन्तिम बाक्य हैं 'संबत् १५७५ वर्ष आवग् छुदि ३ शनौं'। यह स्पष्टतः प्रति के लिखे जाने का समय है। ११० वां पत्र पीछे से जोड़ा हुआ है और वह दूसरे हाथ का लिखा हुआ है। उसमें कहा गया है कि यह शास्त्र मेडना छुभस्थान पर, परमानदेव राठौंड़ के राध्य में, खंडेलवालान्वय के पाटणीगोत्र के एक सज्जन हेमराज ने संवत् १५९५ वेशाख छु० २, सोमवार को लिखाकर, मृलसंघ, सरस्वती गन्छ, बलात्कार गण, कुन्दकुन्दान्वय के मुनि पुण्यकीर्ति को पठनार्थ प्रदान किया है।

• संवत् १४६४ वर्षे बहुमाय ए० इहुत सोमवासंर श्रीसृत्यांचे सरस्वती गरंद वलात्कारागं श्रीकृत्यकुत्या-चार्यान्वये भटास्क श्री पद्मनिद्दिवा । तत्यर भटास्क श्री गुभवन्द्रदेवा । तत्यर भटास्क श्री जिणचंद्रदेवा । सुनि संहलावार्य श्रीस्वकीतिदेवा । तत्यित सुनि सङ्गाचार्य श्री हेसचंद्रदेवा । दितीय सित्त सुनि संहलावार्य श्री भुवनकीतिदेवा । तत्यित्त सुनि पुणयकाति । मेहता एभस्थानात । राजश्री मालदे राष्ट्रव्य राजे । पंदेल-बालान्त्रये, पाटणी गोटो । संबभारपुर्विधरान् साह दोदा । तस्य भाव्यों शीलतरंगिणी चवसिरि ।तत्युत्र प्रथयुत्त साह तोकः प्रथ भाव्यों तिहुण श्री तत्युत्र पंच। प्रथम युत्त सोहा भाव्यों श्रीयादे। तत्युत्र मोना भार्या महणश्री । द्वितीय युत्र लाला । त्रितीय युत्र थिरपाल । चतुर्थ युत्र धममदास । सार साहा द्वितीय स्त्री सिगारदे । दुतीय युत्र शाह दसू । भार्या दशरदे । तत्युत्र टाकुर । नियाय युत्र दान् भार्या दाहिमदे युत्र नानिम । चतुर्थ युत्र . दृलह भार्या दृलहरे युत्र करममी । पंचमयुत्र भघराज भार्या सेवश्री सार तोकः द्वितीय भार्या लाहि तन्युत्र हमराज । इटं सास्त्र ग्राणोवत रत्न-प्रदीपकं लिश्चितं करमे ज्ञय-निमति ।

ज्ञानवान् ज्ञानदानेन निर्भगोऽध्यदाननः। ष्रावदानात्स्प्रभी नित्यं निर्ध्यायां भेषता भयेत्॥ तलं रत्नं जलं रत्नं रत्नं सिहल-वंधनं। सूर्यं हस्ते न दातव्यं येवं वदति पुस्तक॥

मुनि पुणकोतिस्य दातव्यं पट्टनार्थं नेपक पाट्टक गुभं भवत् ॥छ॥

्यह प्रशस्ति यहां मूज से विना कियो संशोधन के दो गई है । विद्वान् पाठक सडज हो आवार्य और बुटियों को समक्ष सकते हैं । । इस ऋन्वय की गुरु-परम्परा इस प्रकार दी है-

हेमचन्द्रदेव श्रीर भुवनकीर्तिदेव दोनों रत्रकीर्तिजी के शिष्य, श्रतः परस्पर गुरु भाई थे जो एक दूसरे के प्रश्नात पद्वाधीश हुए होंगे। प्रशस्ति में प्रत्यादाता हेमराज के कृदुस्य के श्रानेक स्वी-पुरुषों का नामोल्लेख है।

### २. प्रस्थ-रचना का विवरण

प्रंथ की उत्थानिका में कवि ने प्रंथरचना का विवरण इस प्रकार दिया है :---

जमुना नदी के उत्तर तट पर <u>रायबहियं नाम की महानगरी थी । वहा 'श्राहबमहुवेब'</u> नाम के राजा राज्य करते थे । वे चौहान वंश के भूषण थे : उन्होंने हिस्मीर बीर के मन के शृज को नष्ट किया था । उनकी महासती ऋीर महारूपवती पट्टरानी का नाम ईसरदे' था।

उसी नगर में 'कविकुल-मग्डन' सुप्रसिद्ध कवि 'लक्स्यण' भी रहते थे। एक दिन राग्नि की वे प्रसन्नचिन होकर शस्या पर लेटे थे. कि उनके हृदय में विचार उठा कि मुक्त में उत्तम कवित्त्व-शक्ति हैं. विद्याविलास हैं. पर सब ह्यथं जा रहा हैं. न उसे कोई जानता न सुनता। श्रद्धभ कमों में मेरी परिगाति लगी रहती हैं जिसके फलस्करप आगे मुक्ते दुःस्व भीगना पड़ेगा। इधर मेरी कवित्व-शक्ति तत्य सीग हो रही हैं। अब कोई ऐसा उपाय करना चाहिये जिससे कुछ धर्माजन होये। ऐसा विचार करते-करते यहत राग्नि व्यतित होने पर कि को गाई। तिहा था। वे न स्वप्न में उन्हें शासन-देवना ने दर्शन दिया और कहा है । बुदन्त्वभाव. किन-कुल-निलक, जिन-धर्म-रसाय-पान-तृत्र, तुम धन्य हो जो तुम्हारी ऐसी चित्तवृत्ति हुई। अब तुम्हें जो चिन्तावलेश त्याप रहा है उसे छोड़ दो आर मन में हढ़ संकरप कर लो। आहवमह राजा के जो प्रधान महामन्त्री 'कगहड़' है वे यह गुग्नाहों. धर्मिष्ठः सस्यक्वी आसन्नभव्य है, आवकों के बना को पालते हैं और सर्वरहित हैं,

वे तुम्हारे मन के संशय (चिन्ता) को दूर करेंगे और तुम्हारे कवित्व को प्रकाशित करेंगे। अय तुम मन में आलस न लाओ और इस कार्य में मन्दता मन दिखाओ। उनके नाम से भावक-त्रनों का विस्तार में वर्णन करनेवाला एक काट्य रची।

ऐसा कह कर श्राँर किव के मन की युड़ी भारी चिन्ता को दूर कर के श्रंबादेवी चली गई। प्रातःकाल उठ कर जिन-बन्दना के पृथ्वात् किव के मन में वही रात्रि के स्वप्न की बात भूलने लगी। उन्होंने देवों की प्रेरणा के श्रनुमार काव्य रचने का निश्चय कर लिया श्रौर मन में विचारा 'इस महीतल पर धन्य है वह जिसके नाम पर श्रव में काव्य रचना करता हूं।'

एक दिन महामन्त्री 'कएह' किसी पश्चात्ताप से जिन-मन्दिर में बैठे थे। उसी समय 'लक्ष्यण' किन भी वहां जा पहुंचे श्रीर उनसे श्रपना गन्नि का स्वप्न कहा। तब 'कएह' ने बड़ी भित्त-सहित उनसे सागारधर्म पृद्धा। उत्तर में किन ने विस्तार से उन्हें श्रावकधर्म सुनाया जो कि शेष प्रन्थ का विषय है।

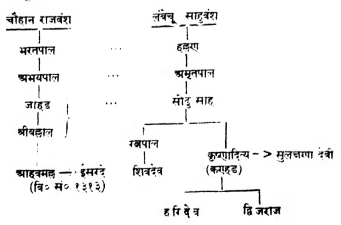
## ३ राजवंश व कवि के आश्रयदाता

किव ने अपने समय के राजवंश का भी उन्लेख किया है। उपर कह आये हैं कि किव, रायवहिर नामक एक महानगरी के निवासी थे। यह नगरी जमुना नदी के उत्तर तट पर स्थित थी। यहां किव के समय अर्थान् वि॰ सं॰ १६१६ (ई॰ स॰ १२५७) में चौहानवंशी राजा आहवमड़ राज्य करते थे। उनकी पट्टानी का नाम 'इंसरेटें था। आहवमड़ ने म्लेच्छों अर्थात् मुसलमानों से भी टकर ली और विजय पाई तथा किसी 'हम्भीर वीर' की कुछ सहायता भी की थी। संभव है ये 'हम्भीर वीर' संस्कृत के हम्भीर काव्य तथा हिन्दी के हम्भीर रासो आदि मंथां के नायक 'रराथंभीर' के राजा हम्भीरदेव ही हो। अलाउदीन खिलजी द्वारा रराथंभीर की चढ़ाई का समय सन १२९९ ई॰ माना जाता है। इसी युद्ध में 'हम्भीरदेव' मार गये थे। वर्तमान उल्लेख और इस लड़ाई के वीच ४२ वर्ष का अन्तर पड़ता है। यह अन्तर एक ही व्यक्ति के जीवनकाल के लिये कुछ असम्भव नहीं है।

श्राहवमह की वंश-परम्परा कि ने जमनातट के चंदवाड' नगर से बतलाई है। वहाँ पहले चौहानवंशी राजा भरतपाल हुए, उनके पुत्र श्रम्यपाल, उनके जाहड, उनके श्रीबहाल श्रीर उनके श्राहवमह । श्रमुमान होता है कि श्राहवमह के समय में या उनसे पूर्व राजधानी 'रामवहिय' है। गई थी। या यहां 'चंदवाड' वंश की एक शाखा स्थापित हुई होगी। दोनों नगर जमना तट पर ही थे श्रीर पास-पास ही रहे होंग। प्रस्तुत समय में देश के इस विभाग पर चौहानवंशियों का राज्य था यह सुविख्यात है। पर प्रकाशित वंशाविलयों में उक्त राजाश्रा के नाम नहीं पाये जाते। यह कोई शाखावंश रहा होगा।

उक्त राजवंश के साथ-साथ ही किन के आश्रयदाता 'कएह' के वंश का परिचय कराया गया है। यह विशक्त-वंश था और इसका राजवंश से बहुत घनिष्ठ संबंध था। 'चंदवाड' नगर में लंबकंचुक ऋर्थात् लंबेचू-कुल में 'इझण्' नगरसेठ हुए जो बड़े राजप्रिय और लोकप्रिय थे। उनके पुत्र अमृतपाल (अमयवाल) हुए। वे भी राजमान्य और धमयपाल राजा के प्रधान मन्त्री थे। उन्होंने एक बड़ा विशाल श्रीर भव्य जिनमन्दिर बनवाया जिसपर सुवर्ण कलश चढ़ाया। उनके पुत्र 'सोद् ' साह हुए जो 'जाहड़' नरेन्द्र श्रीर उनके पश्चातु फिर 'श्रीवहाल' के मंत्री बने । 'सोद' साह के दो पुत्र हुए -- प्रथम रत्नपाल, श्रीर दूसरे 'करहड' जिनकी माता का नाम 'मल्हा' (मल्हादे) था । ये बड़े धर्मिष्ठ श्रीर सदा-चारी थे। रत्नपाल बड़ी स्वतन्त्र ऋौर निरर्गल प्रकृति के थे, पर उनके पुत्र 'शिवदेव' बड़े कलावान , विद्यावान और कुशल हुए । अपने पिता की मृत्य के पश्चान नगरमेठ के पद पर वे ही विराजमान हुए ऋौर आह्वमङ राजा ने अपने हाथ से उनका तिलक किया। उनके काका 'करहड' स्त्राहवमह राजा के मंत्री हुए। उनकी धर्मपत्री 'सहत्र्ग्।' वड़ी रूपवती. धर्मवती और गुणवती थीं। उनके दो पुत्र हुए 'हरिदेव' ऋाँर 'द्विजराज'। पूर्व कथना-नुसार 'करहड़' की प्रार्थना से ही कवि ने प्रम्तृत प्रत्य की रचना की। यह प्रन्थ उन्हीं की समर्पित किया गया है। प्रत्येक सन्धि की पुष्पिका में कवि ने इसे कर्महाइण स्मामांकिय' अर्थान 'कृष्णादित्य-नामाङ्किन' कहा है. जिससे यह भी ज्ञात होता है कि 'कग्रह' या कग्रहड' का पूरा श्रौर शुद्ध नाम 'कृष्णादिन्य' था।

उक्त विवरण पर मे जमुना-तटवर्ती 'चंदवाड' नगर के चौहान राजवंश व तत्थानीय एक लंबेचु कुल का परम्परागत सम्बन्ध इस प्रकार स्पष्ट होता है—



## ४ रायवद्दिय और चन्दवाड नगर

उपर कह आये हैं कि किव लक्ष्मण रायविदय नगर के निवासी थे जहाँ चौहान वंशी राजा का राज्य था। सामान्य खोज से मालुम हुआ है कि आगरा फोर्ट से बांदीकुई जानेवाली रेलवे पर एक रायभा (Raibha) नाम का स्टेशन है। यह जमना के उत्तर तट पर ही है। इसी का प्राचीन नाम संभवतः रायभद्र या रायभद्री होगा जो रायविदय में परिवर्तित होकर अब रायभा हो गया है।

चंदवाड के सम्बन्ध में मेरे सुहृद्वर पं० नाथूरामजी प्रेमी ने सूचित किया कि गुजराती में पं जयिवजय कृत संमेत-शिक्यर-तीर्थमाला नाम की एक पुस्तक है जो प्राचीन नीर्थमाला संमह, प्रथम भाग, में छपी हुई है। इसमें 'चंदवाडि' का उल्लेख आया है जो फीरोजाबाद (जिला आगरा) के समीप वतलाया गया है आरे कहा। गया है कि वहां से सौकीपुर चेत्र तीन कोस पर है। यह पुस्तक स० १६६४ को बनी हुई कही गई है। इसी तीर्थमाला-संमह में सौभाग्यविजय-कृत नीर्थमाला' संबत् १७५० की बनी हुई छपी है, उसकी पहली ढाल में लिखा है—

देहरा सरना देव जुहारी। कीरोजाबाद आया खुखकारी। तिहां थां दक्षिण दिशि सुविचारी। गाउ एक भूमि खुलकारो। धंदवाडि माहि खुखदाता। चन्द्रवभु वन्द्रो विक्याता। स्कटिक रतन नी सूरित सोहें। भविजनना दीठां मन मोहें। ते वन्द्री पारोजाबाद आध्या जागी मन ब्राह्डाद ।

फिर उसी की वारहवीं ढाल में कहा है—

सोरीपुर रिलयामणी जनम्या नेमि जिसांद् । यमुना तटिनी ने तटे पूज्याँ होई असांद् ॥ सोरीपुर उत्तर दिसं जमुना तटिनी पार । चन्त्रनवाडी नाम कहें तिहां प्रतिमा के अपार ॥

इसमें स्पष्ट है कि चंदबाड नाम का एक प्राचीन जैन तीर्थचेत्र जमना के तट पर फीरोजा-बाद के निकट रहा है। जब मैं इसी की श्रीर भी जांच खोज कर रहा था तभी २२ सितम्बर, १९३८ के जैन सन्देश में मैंने पढ़ा—

## चन्दवार (फीरोजाबाद ) का मेला

........ "यह चन्दवार क्षेत्र बहुत प्राचीन है। यहां पर ५१ प्रतिष्ठाएँ हो चुकी हैं।

इस प्राचीन चेत्र का अभी जीर्णोद्धार हो रहा है। फीरोजाबाद के श्री १००८ चन्द्रप्रभु जी की अतिशय मूर्ति इसी चेत्र की जमुना नदी में निकली है। और भी प्रतिमार्थे समय-समय पर निकलनी रहती हैं।"

इससे स्पष्ट हो गया कि उक्त उल्लेखों की चंदवाडी यही चन्द्रवार है, श्रीर निस्सन्देह यही प्रस्तुत प्रन्थ का चंदवाड नगर है।

### ५. कवि तथा काव्य-परिचय व रचना-काल

ऊपर प्रनथ-रचना-विवरण में कह आये हैं कि इस प्रनथ के कर्ना 'लक्स्वण्' (लक्ष्मण्) किव हैं, और वे जमुना नदी के तटवर्नी 'रायबहिय' नगर के निवासी थे । सन्धि पुष्पिकाओं तथा अन्तिम प्रशस्ति में उन्होंने अपने पिना का नाम 'साहुल' और माना का 'जइना' प्रकट किया है और यह भी कहा है कि उनका कुल 'जायस' था. अर्थान उनके पृवंज जायम नगर से आये थे और इस लिये वे जायसवान या जैसवाल थे।

अन्तिम प्रशस्ति में कृति ने अपनी रचना का प्रमाण आदि भी स्पष्टतः वतला दिया है। इस काच्य में भिन्न-भिन्न प्रकार के २०६ पद्धिया छंद है जिनकी ६२ अच्चरी कुल प्रन्थ-मंख्या ३४०० है, तथा बड़े बड़े आठ सर्ग है। इसकी रचना में कित को कम-कम में नौ माम लगे. और प्रन्थ विक्रम संवत् १६१६ कार्तिक कृषण ७. दिन गुरुवार को, अष्टम अर्थात पुष्य नचन्न और 'साहिज्ञ' योग में समाप हुआ। इस प्रकार यह ईस्वी सन १२५७ की रचना है।

प्रंथ का विषय ऋणुवनो ऋथीन् गृहस्थ धर्म का वर्णन हैं जिसका पूर्ण परिचय अगले लेख में कराया जायगा ।

उपर के समस्त वृत्तान्त के श्राधारभूत श्रवतरम् श्रनुबाद-सहित परिशिष्टों में देखिये ।

# परिशिष्ट १ अणुवय-स्यण-पईव

प्रारम्भ--

ग्रान्तूग जिग्ने सिद्धं आयरिष पाढप य पव्यद्दं । अग्रुवय-स्यगा-पर्दवं सत्थं बुच्छे गिसामेह ॥

× × ×

इत जउगा-गाइ-उत्तर-तड्न्थ भ्रण-कगा-कंच्या-वर्ग-सर्व-समित्र किस्मार-कस्म-गिस्मिय रवग्या पंडुर-पायारगण्ड समेय चउउद व्यक्षरदाम जन्थ जित्र विवयो विवयो ध्या कृष्यमंड गिक्किच-दागा-संसागा-सोत ववहार चार सिरि सुद्ध लीय जित्र कण्यस्युड-मंडगा-विसेस सोतमा-लगा-जिण-भ्रस्म-सील मह गायरि रायवृद्धि पसत्य । दागुगगायकर-जगा-रिद्धिरिद्ध । सहल सत्तेरण विविद्द-वण्णा । जहि सहि गारंतर सिरिनिकेय । सगगा-गगा-कालाहल-समत्थ । जहि कस्मिश्रहि गिश्च पिसंडि खंड । जहि वस्ति महायगा सुद्धबोह । विहरिह पस्तगा चउवगाग लोय । सिगार-सार-कय-निरुषसम । माणिगि-गिय-पह-वय-वहगा-लोल ।

श्चरहोत, सिटा श्राचार्य उपाध्याय श्चीर माधुश्ची की नमस्कार करके श्चणुत्रत-रत्न-प्रदीप शास्त्र की व्याख्या करता हूं. मुनी।

यहां जमुना नदी के उत्तर तट पर स्थित एक राधवर्शी नाम की प्रशस्त महानगरी है। वह धन, कन, कांचन, वन, सिरत् से समृद्ध है, दान में उँचा दाथ करनेवाल जनों की ऋदि से सम्पन्न है, पयरंगी काम से रची हुई, रमर्गाक, अद्वाणिकाओं और तौरणों सहित विविध-वर्ण है, सफेद और उँचे उसके प्राकार है, वहाँ निरंतर श्रीनिकेत शोभायमान है। वह वह वह चौहट्ट और च राहे वहां याचक-गणों के कोलाहल से भरे हे, जहाँ दृकान दृकान में बहुत से काँसे पीतल आदि के भांड हैं, जहाँ नित्य सुवर्ण-वर्णड कसे जाते हैं। जहाँ नित्य इच्छादान सम्मान से सुशोभित समसदार महाजन बसते हैं। ज्यबहार में आचार में शुद्ध दृष्टि रखने बाले चारों वर्णों के लोग जहाँ प्रसन्नता से विहार करते हैं, जहाँ सुवर्ण के खूब चूड़ा अलंकार पहने, पूरा-पूरा श्रृङ्गार किये, सौभाग्य में लीन, जिन-धमें के अनुसार शील पालने-वाली महिलायें अपने पतित्रत-धर्म को आनन्द से धारण करती हैं।

जहि पगग-पऊरिय-पगग-साल थिय जग (जिगा) बिंबुज्जल जिगाय-सम्म कुडमा-धयावलि रुद्ध-धम्म । चउसालुग्ग्य-तोर्ग्ग-सहार जिं दविगांगण बहि-पेम-द्वित्त जहिं चरड वाड कुसुमाल भेड ग वियंभहि कहि मि न धगाविहीगा पेम्माग्रास्त परिगलिय-गव्य वावार सन्द्र उहिं सहिंह गािच्च तंबोल-रंग-रंगिय-धरमा तहिं गारवर आहवमल पउ

णायर-गारेहिं भूसिय विसाल। ाहि सहिह सेय सोहण विहार। लावण्या पूराग्रा-धर्मा लोल-चित्त । दुज्जग सलुद खल पिसुगा पड । द्विगाङ्ग णिहिल ग्रार धम्मलीग्रा। जहिं वसहिं वियक्ताण मसुव सब्ब। कगायंबर-भूसिय राय-भिच्छ। जहि रहिं साख्या सयल ममा। दारिद्द-समुद्दन रगा-सेउ।

वत्ता-- उव्वामिय-पर मंडलु इंसिय-मंडलु कास-कुसुम-संकाम-जसु । कुल-कुल-बल-सामर्त्यं ग्री**इ-ग्र**यत्थं कवग्रु राउ उवमियइ तसु ॥ २॥ णिय-कल-कइरव-वण-सिय-पर्यम् गुगा रयगाहरगा-विहुस्तियंगु । मह-माग-गग-पडिविश्गा-तव्याः श्रवराह-बलाहय-पलय-पवराप्र

जहाँ प्राज्ञ पुरुषों से भरी हुई विशाल पुरुषशाला नागरिक नरों से विभूषित हैं, बहाँ जिन-विम्बों से उञ्चल, सुख उपन्न करनेवाले. मन्दिरों के शिष्यर स्थित थे जो श्रपनी ध्वजावित से सुर्य के आताप को रोक रहे हैं। जहाँ ऊँची चतुःशालायें तोरण और हारों से संयुक्त है श्रीर खेत रमर्गाक विहार शोभायमान हो रहे हैं। जहाँ नावएयपुगः, धन-लोलचित्त द्वविर्णागनाएँ (वारांगनाएँ) बाहिरी प्रेम में लिप हैं । जहाँ लम्पटः कपटीः चोरः भीरः, दुर्जन, श्रुद्रः खल, पिशन, भांड कहीं दिखाई नहीं देते. न कोई धन-विहीन है, सब लोग धनी और धमे में लीन हैं। जहाँ सब मनुष्य प्रेम में अनुरक्त. गबर्राहत श्रीर विचन्नग बसने है। जहाँ राजा के नौकर नित्य मोने के जरीदार कपड़ों से भूषित सब कारबार करते हैं। जहाँ धराप्र ताम्बल-रंग में रंगे होने के कारण मत्र मार्ग लाल वर्ण के शोभायमान हो रहे हैं। वहाँ के राजा श्राह्वमहर्देव हैं जो दाग्द्रियरूपी समुद्र से तारने के तिये सेतु-समान हैं, जो शत्रु-मग्रहल को बोरान करनेवाले श्रीर अपने मराइल को प्रकट करनेवाले हैं, जिनका यश काश के फूल सदृश धवल है। इ.ज. कुल, वल और सामध्ये में, नीति और नय के अर्थ में कीन राजा से उसकी उपमा हो सकर्ता है ? अपने कुलरूपी कुमुदिनी-वन के लिये चन्द्रमा के समान हैं, गुरम्हपी रत्नों के त्राभरगों में उनका ऋंग विभूषित है. ऋपराधरूपी मेघों के लिये वे प्रलय-पवन हैं, बढ़े बढ़े मागध-गर्णा को जिन्होंने तपनीय श्रर्थान सुवसा का दान दिया है,

दुष्यसण-सोस-णासण-पर्वाणु पंचंग-मंत-वियरण-पर्वाणु माणिणि-मण-मोहणु मयरकेउ रिउ-राय-उरत्थल-दिण्ण-हीक खमामा इहिय-पर-चक्क-वंसु अतुलिय-बल खल-कुल-पलय-कालु अतुलिय-बल खल-कुल-पलय-कालु सत्तंग-राज-धुर-दिगुडखंधु णिय-परियण-मण-मीमत्सण-वच्कु करबाल-पट्टि-विष्फुरिय-जीहु अइ-विम्मम-माहसुद्दाम-धामु गागा-लक्क्वण-लक्किवय-मरीक दृष्यच्छ-मिच्छ-रण-रंग-मन्न्यु चउहाण-वंस-तामरम-भागु चलमीवि-खंड-विग्गणण-कोसु

किउ ग्रावित्य-सजस मयंकु सीग्रा।
—

ग्रिक्यम-अविरल-गुग्ग-मग्गि-ग्रिकेउ।
विसुनुग्रगय-समेर भिडंत वीठ।
विवर्राय-बोह-माया-विहंसु।
पह-पट्टालंकिय विउल-भालु।
संमाण-द्राग्ग-पोम्पय-सबन्धु।
परिवम्पय-पयाम्भिय-कर कच्छु।
रिउ-वंड-चंड-स्रुंडाल-सींहु।
चउसायरंत-पायडिय-णामु।
सोमुज्जव (ल) मामुद्दय-गर्हाठ।
हम्मीर-वीर-मग्ग-नट्ट-सल्छु।
मुग्गियइं न जासु भुय-बल-पमाग्रा।
हर्मामाउह (प) यडण-समोसु।

वं द्वयमनम्पी रोग को नाश करने में प्रवीगा हैं। उन्होंने अपने अस्त्रिलित यश से चन्द्रमा को होन कर दिया है। वे पंचांग मंत्र के विचार में प्रवीए है. मानिनी खियों के मन को मोहने में कामदेव ही हैं. और निरुपम, अविरत गुराहरी मिएयों के निकेत हैं। उन्होंने रिपु राजात्र्यों के उरम्थल में चौट दी है। वे वड़ विषम समर में भिड़ने वाले बीर हैं। अपने खड़ के अप्रभाग में उन्होंने शत्र के चक्र (राजमण्डल) और वंश की ढा दिया है। विपरीत बोच (मिल्प्यान्त) श्रीर माया के विध्वंसक हैं। वे श्रुतुलिन बलशाली हैं, खलों के कुल के प्रलुयकाल है. उनका विपुल भाल राजपट्ट से ऋलंकृत हैं । सप्रांग राज्य के धुरे को स**म्हालने में** बन्होंने ऋपना कंधा दिया है, ऋाँर सम्मान दान से ऋपने बंधकों का पोपण किया है। ऋपने परिजनों के मन को मीमांसा करने (समभने) में वे दुन हैं। पड़ोसियों तथा प्रत्याश्रितों के कत्त ऋर्थात ऋाश्रयदाता हैं। उनकी चौड़ी तलवार जीम सी लपलपानी है, ये रिपु की सेना-रूपी प्रचंड सुंडवाले मत्त हाथी को सिंह के समान हैं। वे बहुत विकट साहस के उद्दाम म्तरभ हैं। उनका नाम चारों समुद्रों के अन्त तक प्रकट है। उनका शरीर नाना लच्चाणों म्लेन्छों से संयुक्त हैं। वे चन्द्रमा के समान ऋजु (उज्ज्वल) श्रीर समुद्र के समान गंभीर हैं। दुष्येच से युद्ध करने में वे मह है, उन्होंने हम्मीर वोर के मन के शूल को नष्ट किया है। चौहान-वंशरूपी कमल के वे सूर्य हैं, जिनके भुजबल का प्रमाण जाना नहीं जाता। वे चौरासी खंड विज्ञान (कलाओं) के भाएडार और इत्तीस आयुध चलाने में कुशल हैं।

साहण-समुद्दु बहु रिद्धि-रिद्धु अर्था-राय-विसहं संकह-पसिद्धु। वत्ता—पालिय-खत्तिय-सासग्र परबल-तामग्र ताग मंडल-उच्चासग्र। मह-जस-पमर-पर्यासग्र गाव-जलहरसग्र द्रणग्य-वित्ति-प्रवासग्र ॥३॥

तहो पद्र-महापूर्वी प्रसिद्ध ग्रिहिलंतेउर-मज्मूष पहाग सज्जग-मगा-कप्प-महोय-साह भासा-सिंधूर-गर्-गमग्-लील वरिवार-भार-धूर-धरग्रा-सत्त इहं सगा-चित्तामा-विमाम अहमल-राय-पय-भत्ति-ज् गाय-गांदगाहं चितामणीव परियागिय-करण-विलास-कउन स्वेगा निस्त-ससाम-भ्राता । गंगा-तरंग-कलोल-माल

इंसरदे पगर्याग पगय-विद्ध । शिय-१४-मगा-चेम्मगा-सावहागाः। कंकगा-के अरंकिय-सुवाह । कुण-संसि परिसर-संपुरागा-वयगा मुक्क-मल कमल-उल-सरल-गायगा। बंदियण-मगासा-दागा-सील । मोयरं अंतरकल-ललिय-गक्त चड-माय्यंत-विक्रवाय-गाम् । अवगमिय-गिहिल-विगगागा-सन्त । गिय-धवलिय-स्वरहे सिगांव मम्बित्तिःभरिय-कक्ष्टंतरासः

साधनों (ऋख-शास्त्रादि) के समुद्र और बहुत ऋड़ि से समुद्र वे शत्रराजा-रूपी वृपभों के शंकर हैं. ऋथवा विभी को पी जानेवाले शंकर प्रसिद्ध है : ये जित्रिय-शासन को पालनेवाले. शत्र-बल को त्रास देनेवाले और उनके मंडल को उजाड़ करनेवाले. महान यश के फेलाने बाले. नवीन जल के समान हर्पकारी श्रीर दुनीति बृत्ति को दर करनेवाले हैं।

उनकी पर महादेवी 'इंसरदे' प्रसिद्ध है जो उनकी स्नेहमयी प्रण्यिनी हैं। वे समस्त श्चंत:पर में प्रधान श्चार श्रपने पति को प्रमन्न रखने में सावधान है। वे सज्जनों के मन के लिये कल्पवृत्त हैं। वे अपनी सुन्दर भूजाओं को कंकरए और केवरों से सजाये रहती हैं। उनका प्रफूट मुख पूर्णिमा के चंद्रविव के समान है और नयन निर्मण कमलदूल के सहश सरल हैं। दिसाज हाथियों के समान उनकी सुन्दर गति है। बंदीजनों के मन की आशा को पूरी करने में वे दानशील है, वे अपने पांग्वार के कार्यभार की सम्हालने में आसक्त रहती हैं यदाप उनका शरीर केले के भीतरी दल के समान सुकामल है। वे छहीं दशैनों के अनुयायियों की मनोकामना पुर्ण करनी थी । चारों सागरों के श्रन्त तक उनका नाम विख्यात है। वे श्राहबमह राजा के चरणों की भक्ति में लक्लीन हैं। उन्होंने समस्त विज्ञान के सूत्रों का अध्ययन किया है। वे अपने पुत्रों के लिये चिनामणि के समान और अपने धवलगृहरूपी सरोवर में इंसिनी के समान है। वे इन्द्रियसुख के काय (कामकला) को भी श्रन्छी तरह जानती हैं। रूप में उन्होंने इन्द्राणी कीभी जीन लिया है। गंगा की तरंगों की कहील-माला के समान अपना कीर्ति से उन्होंने समस्त दिशास्त्रों को भर दिया है।

कलयंदि-कंड-कल-महुर-वाणि अरिराय-विसह संकरहा सिट घचा--तिह पुरे कह-कुल-प्रंडस्स सुपसिद्धउ कह लक्ष्यस्स प्रकृति दिसी सकह प्रसामा-विक

विक्रिति होगे मुकद्द पमग्रण-विक्रु मह बोह-रयण धडनकय-मरिसु कर कंट्र-कग्रण पहिरण असक्कु मह सुकद्दलण विज्ञा-विलासु आगंद-लयाहर अमियरोइ मह असुह-कम्म परिगाद महाउ एमेव कदक्लण-गुण-विस्मु ज्याज्याल अज्ञिया धम्मु पाइया जन्म-माणिक्कु जेगा धन्नेण रहिउ नर-जम्बु वंकु गुगा-गरुव-रयगा-उप्पत्ति-खाणि ।
सोहमा-लमा गारि व्य दिह ।
दुगगाय-रुंडगा मिच्छत्ति गा जित्ते ।
वोह-विश्वकाम परमय-राय गा जित्ते । ।
वोह-विश्वकाम परमय-राय गा जित्ते ॥ ॥ ॥
विस्त संज्ञायले मायह सहत्त् ।
वृह्यगा-भव्ययगहं जित्य-हरिसु ।
गार-हर-मंड तेग सजोर धक्कु ।
वृह्यगा-मृह-मंडगा साहिलासु ।
गा वियागाई सुगाई गा इत्थ को वि ।
उम्मामि सहित्य दुह-विहाउ ।
परिगलई णिश्च महु जिरवमेसु ।
किजई उवाउ इह भूयगो रम्म ।

महमा मंपर महं मग्रेग।

इय चिताउन्द्र कइ-चित्त रंभू।

उनकी बार्गा कोकिया के कंठ के समान मीठी है। अन्छे गुग्रुरूपी रहतों की तो वे खानि ही है। वे शत्रु राजाओं को असहा शंकर की गौरी के समान श्रेष्ठ और सौभास्यशील दिखाई देती है।

उसी नगर में सुप्रसिद्ध कवि लक्ष्मण भी है जो कवि-कुल के मण्डन ख्रीर दुर्नय-ख्रास्डन हैं, मिथ्यात्व से जीते नहीं गये. ज्ञान में विचक्तग् ख्रोर जिन्हें पर-मत के राग ने हुखा भी नहीं हैं।

एक दिन ये मुकवि प्रमन्निचन में शय्या पर लेटे हुए विचार करने लगे—मेरा झान-रत्न बड़े घड़े के महश भारी तथा विद्वानों और भव्यजनों को हुए उपन्न करनेवाला है। वह हस्त कंठ व कर्श में पहना नहीं जा मकता। उसकी जोड़ में नर और हर की मित स्तथ्य रह जाती हैं।(?) मेरा मुकवित्व और विद्या-विलास बुधजनों के मुख के मएडन होने की अभिलाषा रस्तता है, वह आनन्द का जतागृह और अभित कान्तिवाला है। पर उसे अभी यहां कोई जानता मुनता नहीं है। मैंने अशुभ कभी में अपनी स्वभाव-परिग्णित लगा रखी है जिसके उदय से मुके दु:स्विभाव सहना पड़ेगा। इस तरह मेरा यह विशेष किवव्यगुण नित्य सब यहा जा रहा है। किस उपाय से धर्मार्जन किया जाय ? इस मुबन में कोई मुन्दर उपाय करना चाहिये, जिससे अब जल्दी शुद्ध मन से, धर्मक्षी माणिक्य प्राप्त हो। धर्म से रहित नरजन्म निष्फल है।" इस प्रकार किया कार्य विचताकुल हुए।

कि क्यामि पत्थ पयडमि उवाउ मगो भाइ माग्र सह-वेलि-कंद अइ-णिअर-शिद्दागंद-भूत ता सहगांतरि ससमह पसत्त वाहरिउ ताइं हे सह-सहाव जिग्र-धम्म-रसायग्र-पाग्र-तिन् चिता-किलेस जं तम्ह बप्प भ्रहमल्ल-राय-महमंति सुद्ध कण्हड् कुल-कइरव-सेय-भाग्र सम्मत्तवंत श्रासण्गा-भव्य

व्रता—सो तम्हहं मगा-संसउ तहो ग्रामं विरयहि पयइ भव्य इउ प्रभुणेवि भंजिवि मण-महत्ति

जं लब्भइ पुराग्य-पहाच-राउ । तिह दल-णिसाप गिइलिवि वंद् । संवेदय-मग्रजा सिक्क सुन्। जिग्-सासग्-जिक्लिग् तिम्म पत्त । कइ-कल-तिलयामल गलिय-गाव । तुई धरागुउ परिसु जासु विस् । तं तिर्ज्ञाव सज्जिहि मगा-वियय। जिंग-सासग्-परिणा गुण-पवद्वध् । पहरणा समज्ज सव्यहं पहासू । सावय-यय-पाटग्रा गलिय-गव्य।

जाणिय-दहंसउ गिगगासिहर समुख् । सुपयासिहर कर्त्तण तुम्ह पहुत्तण जिल-धम्मुजल उद्यव ॥२॥ इउ मुगोवि मगासि गािः लहि तंदु इह कज्जे म सज्जण होहि मंद्र। मावय-वय-विहि-वित्थरण -कव्व । गय श्रंबादेवी गियय थति। परिगलिय-विहाबरि गोमं बुदुधु कर लक्ष्यण संज्ञम-सिरि-विसुदुधु।

"क्या करूँ, यहाँ कौन सा उपाय प्रकट करूँ जिससे पुएय-प्रभाव-राग का लाभ हो।" ऐसा सुस्तरूपी बल्ली की जड़-समान मन में ध्यान ध्याने हुए रात्रि के पश्चिम भाग में निर्द्ध-द्व होकर अपनी शय्या पर जब वे गहरी नींट में सो गये, नव खप्र में सद्धर्म में प्रमक्त रहनेवाली जिन-शासन यज्ञिणी वहां ऋाई ऋीर उन्होंने कहा-है, मुख-स्वभाव, कवि-कुल के निर्मल तिलक, गर्ब-रहित, जिन-धर्म-रसायण के पान से तृप, तुम धन्य हो जिनका ऐसा चित्त हुआ। तम्हें जो चिन्ता-क्लेश हुन्ना है, उसको त्यागकर मन में संकल्प कर लो । त्र्नाहत्रमह राजा के महामंत्री शुद्ध जिन-शासन में परिएति रखनेवाले, गुर्एों से भरपूर, क्रएहड, अपने कुल-रूपी कैरव के चन्द्रमा, जिन्हें राजा ने सब में प्रधान बनाया है. जो सम्यक्ववान, श्रासन्त-भन्य, श्रावक के बतों को पालनेवाल और गर्बरहित हैं, ये तुम्हारे इस दुविधाजनक मन के संशय को सर्वथा नाश करेंगे और तुम्हारे जैन धर्मीज्वल, उब कविना के प्रभाव को श्रम्छी तरह प्रकाशित करेंगे। यह जानकर तुम मन की तन्द्रा को दर करो। हे सज्जन, इस कार्य में **श्चब मन्द्र मत होस्त्रो । उनके नाम से श्रावक-विधि का विस्तार बनलानेवाला एक उत्तम** भव्य काव्य रची।' ऐसा कहकर और उनके मन की चिन्ता को मिटा कर श्रंबादेवी अपने स्थान को गई। रात्रि बीतने पर संयम-रूपी लक्ष्मी से त्रियुद्ध किंव लक्ष्मण जागे।

जिग्रा वंदिवि अजिवि धम्म-रयग्रा
मुद्द मुद्द भावद जं रयिंग विन्तु
तमलीउ ग्र हवद क्यांवि सुगग्रा
गंजोलिय-मग्रा लक्ख्या बहुउ
गिय-घरं पन्तउ वग्रा-गन्ध-हत्थि
विस्त हुयउ म-सर दसदिसि भरंतु
सुपसग्रा-राउ घरदं तबेद
अविमय वयग्रालिग्रा चातुरंग
घर समुह पंत पेच्छिवि सवाक
चितार्माण-हाडय-निवड-जंडिउ
घर-रंगुण्यगण्य क्रष्यक्सवु
सयमैव पन्त घर कामध्या
चारगा-मुणि तेगं जिन्न-भवद

णिजमायह मणे सालसिय-णयणः ।
अंबादेविष पभणिउ पविन्तः ।
मह मण-वितासा-धवणः पुगणः ।
सोयरिउ कव्य-करणाणकः ।
मयमन्तु फुरिय-मुहरुह-गभित्यः ।
भणः को गा पडिच्छह तहो तुरंतः ।
भणः कवणः दुवार-कवाङ देहः ।
ध्रणः-कण-कंचण-संपुगणः वंगः ।
भणः कवणः वणः मंपहः दुवारः ।
प्रज्ञाहह कवणः सहं हत्य-विडिउः ।
जले कवणः न सिन्नहः जणिय-सुक्लः ।
पज्जहहः कवणः कय-सोखनेणः ।
गयणाउ पनः किर को गा णवहः ।
को मुयह निवे (हय)-जीवियव्यः ।

वं जिनदेव की वंदना और धर्मरत्न का अर्जन करके, शिथिल नयन होकर, मन में ध्यान करने लगे। रात्रि में जो बृत्तान्त हुन्ना था. उसकी बार-बार भावना करने लगे—'श्रंबादेवी ने जो पवित्र बात कही है वह कदापि असत्य व शुन्य नहीं हो सकती. वह मेरी चित्त की श्राशा को पूरी करनेवाली पुएय बात है।' लक्ष्मण मन में बहुत प्रसन्न हुए श्रौर उन्होंने कान्य-रचना करने की ठान ली। यदि मदमत्त, वन का गंध हाथी, अपने दांतों की किरलों से चमकता हुआ और अपनी चिकार से दुसों दिशाओं को भर देनेवाला वश में हो जाय और श्रपने घर त्रावे तो कहो उसे कौन तरंत नहीं चाहेगा ? सुप्रसन्न अनुराग से यदि वह तुन्हारे घर आवे तो कही कौन द्वार के कपाट लगा देगा। जिसने अपने बाएां की वर्षा से चतुरंग सेना को घायल किया है. जो धन, कन, कांचन से सम्पूर्ण और चंगा है ऐसे सवार को अपने घर के सामन श्रांत देख, कही भला कौन द्वार बंद कर देगा? सोने में श्रम्छी तरह जड़ा हम्रा चिन्तामणि यदि हाथ चढ जाय तो कौन उसे छोड़ देगा ? घर के आगंगन में यदि कल्पष्ट्रच उत्पन्न हो जाय तो उस सख देनेवाले उस को कौन जल से नहीं सींचेगा १ स्वयमेव घर श्राई हुई. सुख की सेना को उत्पन्न करनेवाली कामधेनु को कौन छोड़ देगा ? अपने तेज से भापति (सूर्य) को भी जीतनेवाले चारणुमुनि यदि श्राकाश से श्रा जायं तो उन्हें कौन नमस्कार नहीं करेगा ? जीवनदान देनेवाला भन्य पीयप-पिड हाथ था जाय तो उसे कौन क्रोडेगा ?

महबिउनक्लर-गुगा-मणि-गिहागु घर-धम्मिय-गार-मगा-(बो) हगात्थु षमेव लड्ड मह-पुराग्य-भवराप्र घत्ता—इह महियले सो धग्गाउ. पुग्गा-पउण्णउ, जसु गामं सुपसाहिम ।

पवयण-वयगामय-पय-पहाग्। वरकद्या विरद्दउ परमु सत्थु। अवगएगाइ गारु धीमंतु कवर्षा ।

चितिउ लक्खग-कर्गा, सोहग्र-मर्गा, कन्त्र-रयग्रु ग्रिन्त्राहमि ॥ ५ ॥

इह चंदवाडु जमुणा-तडत्थु चउहट्ट-हट्ट-घर-सिरि-ममिद्धु भूवाल तत्थ सिरि भरहवालु तहि-लंबकंचु-कुल-गयण भागा नरनाह-सहा-मंड्या जिएट्ट् तहो श्रमयवालु तस्पुरुहव हूउ गारवद्-समज्ज-सर रायहंसु सो ग्रभयवाल-णरगाह-रज्जे जिंग-भवेंगु कराये तं मसे उ कुडाबीडमाइण्ण बोमु-कलहोय

दंसिय-विसेस गुण-विविह-बत्ध। चउवगगासिय-जगा-रिद्धि-रिदुध् । ण्यि-देस-गाम-गार-रक्खवालु हल्या पुरवर मन्वह परासा जिण-सासगा-परिगाइ पुगगा-सिट्टु । वणि-पष्टं किय-भालयल-स्उ। महमंत-भविय-चउहागा-वंसु । सुपहास्य राय-वाबार-काजे । कयावलि-मांपिय-तर्राण-वंउ । कलम-कलविक्ति-मोम् ः

इसी प्रकार उत्तम कवि ने महावीजाचर-रूपी गुर्गों के मरिग्यों का निधान शास्त्र वचनामृत के पदों में प्रधानः गृहस्थ धर्मवाले मनुष्यों के सम्योधनार्थ यह परम शास्त्र रचा। इस प्रकार महापुर्य भाव का जो लाभ हुआ उसकी कौन वुद्धिमान अवगराना करेगा ?

इस महोतल पर वह पुरस्वान धन्य है जिसके नाम से में इसे सुप्रसिद्ध करता हूं, ऋौर शुभमति कवि लक्ष्मण्-द्वारा सोचे हुए इस काव्य-स्त्र को निवाहता हूं ॥५॥

यहां जमना के तट पर स्थित 'चंदवाड' हैं. जहां उत्तम प्रकार की विविध वस्तुएँ दिस्बाई देती हैं। बह चौहट्टों, हाटों और घरों की शोभा से समृद्ध है. तथा चारों बगा के आश्रित जनों की ऋदि से समृद्ध है। वहां के भूपाल श्री 'भरतपाव' है जो श्रपने देश श्रीर बाम के निवासियों के रचक है । वहाँ 'लंबकंचु' कुल-रूपी श्राकाश के मानु पुरर्पात 'हङ्गगु' सब में प्रधान हुए। वे नरनाथ की सभा के मंडन, लोगों को प्यारे और जिन-शासन में परिराहित के पुरुष से शिष्ट थे । उनके पुत्र 'श्रमृतपाल' हुए जिनका भाजनल विगक् पट्ट से विभूषित हुआ। वे नरपति के समाजरूपी सरोवर के राजहांस थ श्रीर उन्होंने महासंत्रित्व-द्वारा चौहान वैश को उज्ज्वल किया था। वे 'श्रभयपाल' राजा के राज्य में राज-त्र्यापार-कार्य में प्रधान थे। उन्होंने एक जैन मन्दिर भक्तिमहित निर्माण कराया जिसने श्रपनी ध्वजावली से सूर्य के तेज को ढक दिया। वह अपने क्टूट शिखर के अप्रभाग से आकाश को छूना था, स्रीर सुक्रण के कलश से बड़ा सुन्दर और सौम्य था।

चउसालउ तोरग्र सिरि जगांत देहरु तास सिरि साह सोढ

स्रिरि बह्वालु गारेनक, रूवं जो साह मोद तहि पुर-पहागा तहो पढमु पुत्त सिरि रयगावालु से सूर्पामद्भउ मल्हा-तग्रुउ उद्गरिय जिणालय-धम्म-भारु गंधावएगा विगो दिगो पविस अरिराय-मार-मोबाल-र ज मध्वहं मध्वेमर रयगा-माह

मिवदंउ ताम हुउ पढम सुग

परियागार गिहिल कला-कलाउ

मह-पंडा-वंडिड वि(उ)-सियास पद्दाहियारि संप्राम-गन्

पड-मंडव-किकिग्गि-रगा-मगांत्। जाहड गारिंद-सहमंत-पोद । घत्ता—संभूयः तहो रायहो, लच्छि सहायहो पदम् जगा-मगागांदग्रः।

जिय-सरु सङ्गामउ महर्गादग्र ॥॥ जगा-मगा-पासगा गुगा-मगाि-गिहास। बीयउ कगहडु अडिंदु-भाछु। तस्साग्रुमगा द्वित सुद्रम्द ।(?) जिगा-सासगा-परिणय-चरिय-चारु । मिच्छन्त-वसगा-वासगा-विरन्त बलालएव-गारवई समजा। धावरहं गिरमान्त्र विल-गाह मिरि दागा-(वंत्) मं मध्य-ध्या । विग्रागाग-विमेमुज्जत-महाउ । अवगमिय-सिहिल-विज्ञा-विलास वियमिय-सरोय-संकास-वत्तः।

उसके चतुःशाल श्रीर तीरम् की बड़ी शीभा थी, वह पट-मंडव की घंटरियों से फत-भनाता था । उनके पुत्र श्रीसाह 'सोड' हुए जो 'जाहड' नरेन्द्र के प्रधान मंत्री हुए । इस लक्ष्मीवान राजा का प्रथम नन्दन कोगों के मन को त्रानन्द देनेवाला श्रीवहाल नरेइवर हुआ जिसने अपने रूप से कामदेव को भी जीत लिया. जो गुढ़ाशय थे।

जो साह 'सोह' वहां पुर-प्रधान, जन-मन-पोपण और ार्ण-मण्-िनधान थे उनके प्रथम पुत्र श्री 'रक्षपाल' हुए श्रीर दूसरे 'कएहड़' जिनका भात अर्धचन्द्र के समान था। ये (कएहड़) 'मल्हा' के पुत्र खुब प्रसिद्ध हुए। उन्होंने जिनालयों के उद्धार का धर्मभार धारण किया। उनका चारित्र मुन्दर श्रौर जिन-शासन के श्रतुसार था। वे प्रतिदिन गन्धोदक में श्रपन को पवित्र करते थे श्रीर मिध्यात तथा व्यसन की वासना से विरक्त रहते थे। उन्हें बहालरंव नरपित ने शत्र राजा-रूपी गौद्यों **के गोपालरा**ज बनाया था । रतन साहु 'सर्वेसर्वा' व्यापार में निरर्गल श्रौर गंभीर-वित्त थे । उनके प्रथम पुत्र शिवदेव हुए जो गंधहस्ती के समान दानवंत थे। वे समस्त कलान्त्रों के जानकार थे श्रीर विशेष विज्ञान से उनका स्वभाव उज्ज्वल हो गया था। विद्वानी के बीच वे बढ़े बुद्धिमान् पंडित थे श्रीर समस्त विद्या विलास उन्हें प्राप्त था। वे पदाधिकारी थे. द्मविकलांग थे श्रीर उनका मुख विकसित कमल के समान था।

आयु-क्खप सो सिरि रयणवालु तहो पच्छप हुउ सिवपव साह अहमल्ल-राय-कर-विहिय-तिल्ड सो साहु पर्दिउ जिएय-सेउ

गउ समालप गुण-गगा-विसाल । पिउ-पट्टि बहृहुउ गलिय-गाह्न। महयग्राहं महिउ गुगा-गरुव गिलउ। सिवदेउ साह् कल-वंस-केउ। घत्ता—जो कगहडु पुळुत्तउः पुराग प'उत्तउः महि-मंडलि विक्यायउ ।

पिया तस्स सङ्घनखग्धा लक्ष्यगङ्गा स-भत्तार-पायार-विवासगामी सहायार चारित्त-चीरंक-जुता स-पामाय-कामार-मारा मराळी पसग्गा सुवाया अवंचेल-विना खलागं महंभीय-संप्राग-जगहा दया-बल्लरी-मेह-मुक्कंबुधारा जहां चंद-चुडाग्गामा भवागो जहा गाल-गिहारियो। रंभ गमा

आहवमल-णरिवृह् मगामागांवृह् मंतन्तगा परभायउ ॥८॥ गुरुगं पए भक्ति काउं वियङ्ग । घरारंभ वावार-संप्राग-कामी। सुचेयाम गंधीतवमां पवित्ता । किवा-दागा-मंतोसिया चंदिणाळी रमा राम रम्मा मए बाल गिना। 🗘 प्रमो महामाह मोहम्म मगहा। सक्तरां। सद्ध सीयावयारा । जहां सञ्चवेद्दहि सञ्चंग-वाणी । रमा दागावारिस्स संव्याग-कामा।

श्रायु के त्रय होने पर वे स्वपाल, गुगा-गण-विशाल, स्वर्गालय को सिधार । पश्चान् शिवदेव साह पिता के पर पर - श्रायह-रहित होकर बैठे । - श्राहवसङ राजा के हाथ से बनका तिलक हुआ । ये महाजनों में मान्य और महाएगों के निजय हुए । इस तरह शिवदेव साह, ऋपने कुल ऋौर बंश के केतृ. प्रतिष्टित हुए और जोग उनकी सेवा करने लगे। ऋौर कराहड, जिनका पहले उन्लेख कर आये हैं और जो पर्य-द्वारा पवित्र और मही-मंडल में विक्कात थे. ब्राहबमङ नरेन्ट्र-द्वारा, मन में ब्रानन्द-सहित, मन्त्रिक्ट पर प्रतिद्वित किये गये॥८॥

उनकी प्रिया मलत्त्रणाः, बड़ी लत्त्रणवती थीं, गुरुओं के चरणों की भक्ति करने में कुशल **धीं. श्रपने** पति के पादारविद की श्रनुसामिनी झौर घर गृहस्थी के कार्य में पुरा मन ज<mark>सानेवाली</mark>, सदाचारिग्मी, चारित्ररूपी वस्त्रधारम् करनेवाती और चैत्यों (मृतियों) के गन्धोदक से पवित्र थीं । वे अपने राजमहलक्षा सरोवर की हॉसनी थीं, ऋषा और दान-द्वारा बंदीजनों <mark>को संतुष्ट करती</mark> थीं । वे प्रसन्न, मधुरभाषणीः अचंचलचित्त, .... · म्यलों के मुखरूपी कमलों के लिये पृण चांदनी थीं। नगर-सेठ महासाह सोढ की पुत्रवधु ऐसी थीं। वे द्याक्षी बेल के लिये मेघ की जलबृष्टि के समान थी और मतील में शुद्ध सीता की अवनार थीं। चन्द्रचुड (शिव) की श्रनुगामिनी भवानी हैं. जैसे सबझ की सर्वाङ्क (द्वादशांग) बाणी, जैसे गोत्रमिद् (इन्ट्र)कीस्त्री रम्भा, दानवारि (विष्णु) की कामना पूर्ण करनेवाली रमा,

१ मूल में यक्तव पाठ है। २ मूल में 'सवाया' पाठ है।

जहा रोहिणी ओमहीसस्स सग्गा जहां सुरियों। मुत्तिवेई मगीसा जहा जागई कोसलेसस्स सारा रप कंत्रणो(?) वागिगो सदकती

महङ्गी संपुर्वणस्य सरस्य रगवा। किसागस्य साहा जहा स्वमीसा ।? उभुणीगस्स भंदाइग्गी तेयतारा । जहासण्गा-भव्यस्य सम्मन्त-विन्ती । धत्ता—तास सलक्ष्यण विहिय कुलक्षम अग्रुगामिणि तह जणमहिय।

सो कराइ मयण-मुदावयार जिगा-धम्म-रम्म-धुर-दिगगा-खंध् ब्रग्र-गुग्र-सिक्खावय-रथगा-कोस् द्व्यसगा-विमय-वासगा-विरस् केगा वि पच्छाएं मो जि कगह सो लक्षत कविगा। लक्षवगोग तं कहिउ गाहित्व जं रयणि 🛠 विह तं स्गादि करह रोधंच-कंच घड-भत्तिए ठक्ष्यम तेम रम्म

तिह इव वे गांदण गप्यणागांदण हरिदेउ जि दिउराउ हिया ॥ ९ ॥ अहिणाणिय-भव-भायगा-वियाह । पायडिय-पण्य-भन्वयग्-बंध् । उवसंतासउ परिहरिय-रोस् । गािव-मंति-विणिष्माहय-परना तिगा-मंदिरस्मि ठिउ च**ल-त**गृह । जिण-समय-वियार-वियक्तवांगा । म्बिगांतरि श्रंबाएवि सिंह । नंताउ द्क्ति-१य-हिय-पर्वच् । प्रिक्षिपंड कर्ण्डे सायाम् धम्तु ।

जैसे श्रोपधीश (चन्द्र) की रोहिग्री नामवारिग्री, पुगयबान की महिद्धि, कामदेव की रित, सुरि की मोचाकांचिर्णा वृद्धि, जैसे कुटाानु (ऋप्रि) कीशाखा (चाला , जैसे कोशलेश (राम) की जानकी श्रीर धुनीन (समुद्रः की उज्ज्वन संदाकिनी. ...... जैसे दानी की शुद्धकोति श्रीर श्रामत्र भव्य की सम्यक्तवर्शन, उसी प्रकार उनकी कतकम की एका करनेवाली, लोक-पुज्य मृत्तुत्वणा ऋनुगा(मर्ना थी । उसके नयनी को ऋानन्द् देवेवाले हितकारी, दो पुत्र उत्पन्न हए-हरिदेव और दिजराज ॥११॥

वे करह मदन के रूप के अवतार और संसार के चलाने वाले विकारों के जानकार थे। उन्होंने जैनधर्म के रमग्रीक धूरे में अपना कंधा दिया था। श्रीर वे प्रेम अकट करनेवाले भठण जनों के बंध थे। वे अणुबन, गुराबन और शित्ताबन-रूपी रहों के कोश थे. उपशान्त श्चाश्रव और रीप के त्यागी थे। ये दृत्यसनी श्रीर विषयों की वासना से विरक्त थे। ये राजमन्त्री परत्र (परलोक) का ध्यान रखने थे। ये करह किसी पश्चात्ताप से, तृष्णा को त्याग, जिनमन्दिर में येठे थे। वहाँ जैनधम के विचार में विचचए कवि लक्ष्मण उनसे बोले श्रीर रात्रि को स्वप्न में जो कुछ देखा था व श्रंबादेवी ने जो कुछ उपदेश दिया था वह सब कहा। उसे मुनकर करह रोमाञ्चित हो उठे आँर दो तीन शब्दों में ही उनका प्रपंच (मनोमालिन्य) दर हो गया । बहुत भक्ति से कराइ ने लक्ष्मण कवि से रमणीय सागराधर्म पृक्षा।

<sup>\*</sup> मूल में 'स्यल' पाठ है।

सम्मत्त-गुणह-कला-निबंध'
तं सुणेवि भणिउ-साहुल-सुपण
भो लंबंकंबु-कुल-कमल-सूर
जिण-समय-सत्थ-वित्थरण-दृच्छ
सम्मत्ताहरण-विहुसियंग
णिम्मलयर-सरयायास-साम
पवयण-वयणामय-पाण-तित्त
मिच्छत्त-जर्राह्व-ससण-मित्त
प्रवराह-बलाह्य-विसम-वाय
भय-भरियागय-जण-रक्कवाल
संसार-सरणि-परिभमण-भीय
पौसिय-धम्मान्मिय-विवृह-यग
जम-पसर-भरिय-चंभंड-खंढ
तज्जिय-पाया-मय-माण-डंभ
ममयाणुवंद्व गुरुयग-विर्णाय

तोडिह असुहासव-क-म-वंधः ।
जिल्-वरण्डवण-पसारय-भुपणः ।
कुल-माणव-चित्तासा-पऊरः ।
गुण-मणहारंकिय-वियड-बच्छः ।
सुहियण-कइरव-वर्गा-सिय-पयंगः ।
देवित्तंतु-वासि-णर-धुणिय-णामः ।
सन्वहं भव्वयणहं धम्म-मित्तः ।
गुणिय-णरिद् सहनियनिमित्तः । (१)
वियसिय-जीवणहह-वयणः हायः ।
हुण-सिस-परिसर-इल-विवल-भालः ।
गुरु-वरगा-कुमेन्य-चंचरीयः ।
गाणिय-णिव्यम-णिव्यम् ।
महम्बर-कंग्णु-आल्गान्यमः ।
दुल्यिय-गार-गिव्यागावर्गायः ।
दुल्यिय-गार-गिव्यागावर्गायः ।

"हे सम्यक्त के आठ गुणों की कला के निबन्ध. मेर अशुभ आश्रव कमी के बन्धनों को तोड़िये।" यह मुन कर. जिनचरणों की पृजा में हाथ फेलानेवाल साहल पुत्र बोले "हे लंब-कंचुक-कुल-रूपी कमल के सूर्य, अपने कुल और अन्य मनुष्यों के मन को आशा को पृरी करनेवाले, जैनधम और शास्त्र के बिनार में दत्त. गुण्कर्षा माण्यों के हार से अपने विशाल बत्तस्थल को शोभित करनेवाले. सम्यक्त्र के आभरण से विभूषितांग, सुहृद्दजन-रूपी कुमुद्दवन के चन्द्र, सब निमल शरन्कालीन आकाश के समान द्याम. अन्य दीपों के वासी नरों द्वारा जिनके नाम की स्तृति की जाती है, प्रवचन (शाक्तांपदेश) के बचनामृत के पान से तृम सब मन्यजनों के धम-मित्र. मिथ्यात्व-रूपी जीए बुल के लिये अपि. झानी राजा के सहज मित्र(?), अपराध रूपी मेयों को प्रचएड बायु, विकस्तित कमल के समान मुख्यकांति के धारक, भय से सरे हुए आनेवाल जनां के रजपात पूर्ण चन्द्रमण्डल के अर्थभाग समान भालयुक्त, संसार-सरणी मेंपरिश्लमण से भीत, गुरु के चरणकमणों के चंचरीक, धम के आश्रित हुए सममन्द्रार लोगों का पेषण करनेवाले, निरूपम राजनीति मार्ग के जाता यश के प्रसार से ब्रह्मागृह खाड़ को मर देनेवाले, मिथ्यात्व-रूपी पर्वत के बलदएह, माया, मद, मान और दृश्मित नरों के करपृष्ठत, सिस्तिनी की बांधने के स्तरभ, समयानुवेदी, गुरुजन-विनीत, और दृश्मित नरों के करपृष्ठत,

मास्कर

१ मूल में उकारान्त पाउँ । 🕝 मूल में 'दीवन्तु' पाउँ है ।

घत्ता—तुहुं कह-यग्रा-मग्रा-रंजग्रु, पाव-विहंडग्रु, गुण-गग्रा-मग्रि-रयागायह । उछाहर्ष्ट्र अवट्टिउ सुपदे। महिउ(?) ग्रिहिस-कस्रा-मस्र-ग्रायह ॥ १० ॥

×

तुई धराणु जासु परिसिउ विकृ सयगामणा तंबेरम तुः ग धगा कगा कंचगा घगा-द्विगा-कोस घर पुर गायरायर देस गाम संसार-साठ पयवत्थु भाषु तं तं सुदेगा पावियइ सब्बु इह दोसहि बहु बुह्यण सपराग सुण् कहमि वियक्सगा अहविचिक्

तिपयत्थरसुज्जसु मइ-पवित् । ध्य द्वत चमर बाता वरंग । जंपाण जाग भूसण मंतोस । पट्टोलंबर पट्टगा-समागा । जं जं दीसह ग्रागा सहाउ । त्रहियह ग कव्य माग्रिककु भव्यु । दीसहि न सुकह जिल-समय तग्गा । अहविसमु पुग्निव-समगा-वित्तु ॥

अन्तिम प्रशस्ति

सिरि टंबकंचु-कुल-कुमुय-चंदु जस-पसर-पऊरिय-वंध-नंडु प्रवराह-वल।हय-पलय पवग् उम्मृलिय-मिच्छकावर्गाउ करुणावर्त्तां-वर्गा-धवगा-कंदुः। व्यक्तियद्दि-विभद्गा-कृत्तिम वंदुः। भव्य-यगा-वयगा-सिरि-स्थरगा-तवगुः। जिमा वरुग्यच्यगा-विरुयम विगोउः।

तुम कविजनों के मनोरंजन, पाप विहंजन, गुण्-गण हपी मण्यों के रवाकर श्रीर समस्न कलाश्रों के शुद्ध झाना हो ॥१५॥ तुम धन्य हो जिनका ऐसा चिन्न हुन्ना जो तीन पदार्थों (धम, श्रथ्य, काम) के रस से उज्ज्वल श्रीर पवित्र मित है। शयन, श्रासन, स्वंशरम (हाथी) घोड़े, ध्वजा छत्र, चमर वर्गागणी बाला, धन, कण, कांचन, धना अविण-कोश, पालकी, यान, यथेच्छ भूपण, धर पुर, नगर देश, प्राम, नगर के समान बड़े बड़े तस्यू श्रादि संसार में सार-हप नाना प्रकार की जो जो बस्तुएं दीखती हैं, बे सब सुलभता से प्राप्त हो सकती हैं, पर काज्यहपी भव्य-माण्यित्र सुलभ नहीं है। यहां बहुत से प्रक्रावान बुधजन दिखाई देते हैं, पर जैनशास्त्र का तद्झ (झाना) सुकवि दिखाई नहीं देता। है विचन्नण, सुनो, में तुम से पुनर्भव में श्रमण करने का श्रांति विचित्र श्रीर श्रांत विपम वृत्तान्त कहता हूं।"

श्रीनंयकंचुक-कुल-स्पी कुमुद के चन्द्र, करुगारूपी बड़ी के बन का पोपण करने वाले कंद, यश के प्रसार से श्राकाशखंड को प्रपूरित करनेवाले. शबूरूपी पर्वत के बिमदेन के लिये वज्ज-दण्ड, श्रापराध रूपी मेथों के लिये प्रजय-प्रवन, भव्यजनों के मुख-रूपी कमलां के लिये सूर्य, मिध्यात्वरूपी वृत्त को उन्मृतित करने वाले, जिन-चरणों की पूजन करने में विनीत,

वंसगा-मिणा-भूसगा-भूसियंगु पवयगा-विहागा-पयडगा-समोसु सपयडि-परपयडि-सया-अणिद संसाराडा-परिभमण-भीरु गुरु-देव-पाय-पुंडरिय-भन् महसङ् लक्ख्या तहु पागगाहु कराहडु विशिवह जगा-सुप्यसिख् तहो प्राय-वसेगा वियक्खगोगा साहुलहो घरिणि जस्ता-सुपग् जायस-कुल-गयण-दिवायरग इह अग्वय-रयग्-पईउ कव्य

तज्जिय-पर सीमंतिणि-पसंग्र णिरुवम-गुण-गण-माणिक-कोसु। धण-दाग-धविय-वंदियण-विदु । जिसा कव्यामय-वोस्मिय-सरीह । विणयालंकिय-वय-सील-जुन् । पुर-परिहायार-पलंब-बाह् । अहमलु-राय-महमंति रिक्र । महमङ्गा कङ्गा लक्क्योगा । सुकद्वाग गुगा-विज्ञाञ्चएगा । भगसंजमीहि विहियायरेगा। विरयउ समक्ति परिहरिवि गव्ह

वत्ता—जिल्-समय-परिद्धहं धम्म-समिद्धहं वोहलन्धु मह सावयहं।

इयरह महलोयहं पयडिय-मोयहं परिसेसिय-हिंसावयहं ॥१॥ मइं अमुगांने अक्तबर-विमेस् सद्दावसद् ण विहस्ति अत्थु दुज्जग्रु मज्जग्रु वि महावरी वि

न मुगामि पर्वेषु न हुंद-लेख्ः। चिहुत्तरोग मह गहुउ सत्थु । मद मुक्तहों दोस म लेउ को वि

सम्बन्दरीन-रूपी मिण्यों के भूपणी से भूपितांग, परस्ती-प्रमंग के त्यागी, प्रवचन (शास्त्रोपदेश) विधान के प्रकाशनार्थ समवशरगण निरूपमा गुगारूपी माणिकयों के कोश. संसार-रूपी श्रदवी **के परिश्रम**ण से भयर्भात, जैन काट्यों के ऋमृत से जिनका शरीर पुष्ट होता था, सुरु **और** देव के चरण कमलों के भक्त. विनय से अजंकृत. बन और शीलयुक्त. महासनी लक्तणा के प्राणनाथ, नगर की परिवा के ब्राकार-महश लम्बी भूजाब्यों बाले. लोक में सुप्रसिद्ध, श्राह-वसह राजा के समृद्धिशाली महामन्त्री विगिक्पति करहड़ के प्रेमवश, विचचुरा महामति कवि लक्सग्, 'साहन' की गृहिगी 'जड़ना' के पुत्र, सकविन्त्र-गृग्, खोर विद्या-युक्त जायस-कुल-रूपी आकाश के दिवाकर अणुबती श्रावकों का अदर करने वाले ने । <mark>गर्वरहित</mark> होकर अपनी शक्ति अनुसार यह 'अणुत्रतस्त्रप्रदीप' काव्य की रचना की, जैनधर्म में प्रसिद्ध, धर्मसमृद्ध, महाश्रावको तथा मोट् प्रकट करनेवाचे व दिमा के त्यागी श्रन्य महालोगों के बोधनार्थ ॥ १ ॥

श्राचर विशेष (शब्दशास्त्र) न जानते हुए तथा प्रबंध व छन्द का तथा शब्द, श्रावशब्द व विमक्ति व अर्थ का ज्ञान न रस्वते हुए घृष्टना मात्र से मैंने इस शास्त्र की रचना का। दुर्जन, सज्जन व अन्य कोई मुभमू र्ख को कोई दोप न देना ।

पह्निया-बंधं सुष्यसगण् हीगाक्लक मुगाँवि इयक तत्थु जं अहियक्लक मक्ता-विहाउ सय दुगिगा क उक्तर अत्थसार बुमहु तिसहस सय चारि गंथ चदु-दुह्य सगा पिहु पिहु पमागा तेरह सय तेरह उक्तराले गाँवयरहह सञ्चहं समक्त्व सक्तमि दिगो गुक्वारं समोप नव मास रयतं पायडत्थ अवगमत अत्यु मञ्चयम् तस्यु ।
संथवत अप्मा वत्रजेवि श्रणत्थु ।
तं पुसत मुमिव जिणयामुरात ।
पद्धिय-हंद्र मामा-पयार ।
वत्तीस्यक्वर मिक तिमिर-संथ ।
सावय-मगा-बोहमा सुद्ध-ठाम ।
परिगलिय विक्रमाहच काले ।
कत्तिय-मासम्मि असेय-प्यत्रे ।
अद्दमि रिक्षे साहिज्ज-जोए ।
सम्मत्त्र कमे कमे पह सह्य ।

घता--ितित्थंकर वयगुष्टभवः विहुगियः दुःभव जगा-वल्लह परमेर्सारः। कन्य-करगा मह पावगाः सुह सरिदावगाः महु उवगाउ वापसरि ॥२॥

x x x x x

पद्धिया वंध में सुप्रमन्न होकर तद्झ भव्यजन इसका ऋथं समक्ष लें। जो कुछ इसमें हीनान् र व अन्य दोप हो उसे अनथ बचा कर ठीक कर लें। जो कुछ ऋधिकान्नर व मात्रा-विधान हो उसे जानकर अनुराग से ठीक कर लें। इसमें दो सो छह ऋधिसार और नाना प्रकार के पद्धिया छुन्द तथा तिमिर (अज्ञान के अन्धकार) को दूर करनेवाले वत्तीस अन्तरी तीन हजार चार सो प्रस्थ इसमें जानो और बड़े बड़े प्रमाण के, आवकों के मन का संबोध करवाले खुद्ध स्थान आठ सर्ग। विक्रमादित्य काल के तेरह सो तेरह वर्ष बीत जाने पर संबेग (विषय सुख-विरक्ति) में रन सब के सम्मुख, कार्तिक मास ऋपण्पन्न की सप्रमी के दिन गुरुवार को प्रातःकाल ऋष्टम नन्नत्र व साहिज्ञयोग में नव मास तक कम कम कम की रचना के पश्चात प्रकटार्थ यह शास्त्र मेंने समान किया।

तीर्थंकर के बचनों से समुद्भूत. दुर्भव को दृर करनेवाली. जन-बहुभा परमेश्वरी, काट्य करने में मित को पवित्र करनेवाली. सुख श्रीर व स्थारण की दात्री वागेश्वरी मुक्ते प्राप्त हो।

## परिशिष्ट २

# कण्हड की कीर्तिवाचक संधियों के आदि के कुछ पद्य

#### संधि २

वाणी जस्य परोवयार-परमा चिता सुदृत्थे सया काया सम्बविदंहि-पूय-शिरदा किसी जयाच्छाइणी। विसं जस्स विहाइ णिश्च सददं पसाण दाणुज्जमें सो णंदादवणीयले सुअजुवी कगहो विसुद्धासओ॥॥॥

#### संधि ३

गोइल्लो गिश्च-चाई सुकद्द-जग-मणागंद-कंदुङ्गचंदो
भक्तो सूर्राग पाप समय-विहि-रसुलास-लीला-निकेओ।
बंदो कुंदावदातामल-सजस-जुहा-क्रोहियासो गहंतो
धम्म पाणीहि णिच्चं कह ग्रा दह जप कगहुदो संसगिज्ञो॥२॥

#### संधि ८

भो कराह तुम्ह महि-मंडलिम सच्छंद-चारिगा किसी। धवलंति भमइ मुद्रमां पिहुलमसेसं सलीलाए॥३॥ कृंदाबदा (त) रुचि-कीरमाण ककुडंतरंत-दीवंतं। तीए ताबिच्छ-खुवि खल-वयर्गा कयं इ तं चिसं॥४॥

जिनकी बाग्गी परोपकार परायम् है, जिन्हें चिना मदा श्रुनार्थ की है, जिनकी काया सर्वज्ञ के चरागों की पृजा में निरत है, कीर्नि जगदान्छादिनी है श्रीर संपत्ति निन्य श्रीर सतत पात्रदानोद्यम में शोभायमान होती है ये श्रुतयुक्त, विद्युद्धाशय करह भूतल पर श्रानन्द करें ॥१॥

नीतियुक्त, नित्यन्यागी, मुकविजनों के मनानंद रूपी कंद को उर्ध्वचंद्र, श्राचायों के बरागों के मक्त, धर्मविधि के रसोद्धास की लीला के निकेत, वंदनीय, कुंदवन निर्मल यशोरूपी सुधा से श्राकाश को सुशोमित करने वाले श्रीर धर्मरूपी जल से नित्य स्नान करनेवाले क्याहड इस जगन में कैसे प्रशंसनीय नहीं है ? ॥ २॥

हे करह, महीमएडल पर स्वच्छंदचारियी तुम्हारी कीर्ति समस्त विशाल भुवन को धवल करती हुई सतील भ्रमण कर रही है ॥४॥

यह कीर्ति समस्त दिशाश्रों श्रीर द्वीपान्तरों को तो कुंद के समान धवल वरा कर रही है पर खलों के मुख को तापिच्छ (तमाल) के सदश काला कर रही है, यह बड़ी विचित्रता है ॥४॥

# परिशिष्ट ३

# संध्यंत पुष्पिकायें

- १ इय अग्रावय-रयग्र-र्यक्व-सत्ये परमोवास-पाग-तेवगग्र-किरिया-पयडग्र-पसत्ये सुगुग् सिरि-साहुल-सुव-लक्ष्वण विरद्दप भव्वनिरि-कग्रहाइस-गामकिप दसग्र गुग्र-परिभाव-वग्रगणो गाम पढमो परिच्केड सम्मन्तो ॥१॥
- २ इय प्राण्णवय रयण-पईव सत्ये परम-सावयार-विहि-विहाण-विरयण-समत्ये सगुण-सिरि-साहुल-मुव-लक्ष्वण-विरइण महामंति-कग्रहाइच-णामंकिण णिस्संक-गुण-पढम-कहा-पयडणे। गाम दुइउ परिच्हेउ सम्मत्तो ॥२॥
- ३ इय अग्रुवय-स्यम-पर्दय-सत्थे महासावयाण सुपस्रगण परम-तेवर्गाः किरिय-पयडण-समत्ये सगुण-साहुळ सुअ-ळक्लण-विरश्ण भव्य सिरि-कग्रहाइच्च-णामंकिण पंच कहंतर-सम्मन्त-गुण-वित्यरणो णाम तर्देशो परिच्छेउ सम्मन्तो ॥३॥
- ४ इय अग्रुवय-रयगा पर्वव मत्थे प्रह सावयागा सुपमण्ण परम-नेवगण-किरिय-पयडण-समत्थे सगुण-सिरि-साहुलसुव-लक्खण-विरह्म भव्यसिरि-कण्हाइच्च-गामंकिम सेणिय-महाराय-सम्मत्त-कहट्या वण्गुणो गाम चउत्यो परिच्छेउ सम्मत्तो ॥४॥
- ५ इय अग्रुवय-रयग-पहेंच-मत्थे महमावयाण सुपसर्ग परम-तेवण्ग-किरिया-पयडण-ममत्थे सगुग्रसिरि-माहुल-सुव-लक्खग-विरहण भव्य-सिरि-कण्हाहच्च-ग्रामंकिए सन्त-वसग्र-परिहरण-सम्मन्त-वित्यरगो गाम एंचमो परिच्हेउ सम्मनो ॥५॥
- ६ (ऊपर के समान)-कग्रहारच्च-गामंकिए दाण-प्रहाव-फल-संपत्ति-वण्णगो णाम छट्टो परिच्छेउ समसो ॥६॥
- ७ .....महामंति-कण्हाइच्च-गामंकिए सक्त-पडिम-विक्कित्त-वण्णगो णाम सक्तमो परिच्छेउ समको ॥आ
- ८ '''''मञ्ज सिरि पा किए सावयार-विहि-सम्मत्तरणो साम अहुमो परिच्क्रेंड समत्तो ॥८॥

# श्रीनिर्वागनेत्र गिरिनार

[ लेखक-श्रीयुत कामतो प्रसाद जैन, एम०न्नार०ए०एस० ]

कृष्टियावाड़-गुजरात के प्रमुख जैन तीथों में गिरिनार मुख्य है। पालीताना स्टेट में शांतुंजय श्रीर जुनागढ़ की रियासत में गिरिनार श्रपना खास स्थान रखता है। शांतुंजय पर्वत समुद्रतल से क़रीब दो हज़ार फीट ऊँचा है, परंतु गिरिनार की ऊँचाई उससे श्रिधिक है—वह इद्द्द् फीट ऊँचा है। जूनागढ़ नगर से पूर्विद्शा में ठीक उसके उपर गिरिनार पर्वत की चोटियाँ श्राकाश से बातें करती हैं। पर्वत की उच्चता श्रीर विशालता पृथ्वी का दिल दहलानेवाली है। किन्तु गिरिनार का महान रूप उसकी पिवत्रता में गिर्मित है—वह जैनियों का पिवत्र तीर्थ—मंगलचेत्र है। लाखों जैनी गिरिराज की यात्रा करके श्रपना नरजन्म सफल करते हैं। वैष्णव श्रादि हिंदू गिरिनार की बंदना करने पर ही तीर्थयात्रा को सफल मानते हैं। श्रीर मुसलमान भी इस मनोरम पर्वत की इवादत करने श्रात हैं। कैसा जीता-जागता प्रभाव है इस तीर्थराज का कि लोग श्रपने साम्प्रदायिक पत्त्रपात को भूल जाते और उसकी मिक्त श्रपने-श्रपने रूप में करने हैं। धन्य है गिरिनार!

प्राचीन नाम—तीर्थरूप में गिरिनार की मान्यता सम्राट् ऋशोक से पहले की है। जैन-मन्य और हिन्दू-पुराण गिरिनार की प्राचीनता उनसे भी बहुत पहले निर्धारित करते हैं। इसमें सन्देह नहीं कि गिरिनार-सहश विशाल और मनोरम पवत की स्रोर स्रायं पुरुषों का स्थान सभ्यता के ऋरूणोद्य में हा हुस्रा था। उन्होंने उस पर्वन की तलहटी में सुन्दर गिरिनगर बसाया, जो स्राज का जुनागढ़ है और पर्वन पर हिन्य देवालय, ऋषि-गुफायें और

१ तारीखे सारठ, पृष्ठ २७।

 <sup>&#</sup>x27;तिलोयपगणित' में जेवमंगल के उदाहरण में गिरिनार का उल्लोख 'उज्ञयंत' के नाम से है:- 'ध्दस्य उदाहरणे पावाणायरुज्ञयंतवस्यादी ।'' 'गोस्मटमार' जीवतस्वप्रदीपिका टीका में भी यही उल्लेख है:- ''बेब्रमंगलसूर्ज्ञयंतादिकमईदादीनां निःकमण केवलज्ञानादिगुणोत्पत्तिस्थान ।''

६ 'गिरिनारमाहात्म्य'-Burgess, Report on the Antiquities of Kathiawad & Kacchha, p. 155.

मुसलमान इसे शाह मदार की जियारगाह मान कर पुजते हैं। —तारीखे सोरठ, पृ० ६

k "Girnar, the ancient Raivata or UJjayanta doubtless a place of pilgrimage even before the days of Asoka."—James Burgess, 'The Report on the Antiquities of Kathiawada and Kacchha' (1874—75), page 154.

६ 'भादिपुराण' में ऋपभदेव जी के समय में गिरिनगर व गिरिनार का अस्तिस्व बताया गया है। पश्चिम दिवा की दिग्विजय में भरतचक्रवर्ती गिरिनार भी पहुँचे थे। (इन्दौर की प्रति, पु० १११४)

दुर्ग एवं कोट भी निर्मित किये। किन्तु कालचक्र ने जिस प्रकार गिरिनार श्रीर गिरिनगर के रूप-रंग को बदला है उसा प्रकार गिरिनार के नाम भी समयानुसार बदलते रहे हैं। लोगों ने कभी उसे 'ऊर्जयन्त' कह कर पुकारा है तो कभी उसे 'रैंवतक पर्वत' कहा है। 'नेमिदूत-काव्य' के टीकाकार उसे 'दंगमिगिर' कह कर सम्बोधन करते हैं।' ब्राह्मणों ने उसके प्यारे नाम 'रैवत' 'प्रभासपर्वत' श्रीर 'वस्नाचल तीर्थ' भी रक्खे हैं।' मानव हृदय की मिक्त गिरिनार के प्यारे नाम पर खूब ही वही है!

प्राचीनता—उपर्यक्त पंक्तियों में सम्राट् श्रशोक के पहले से गिरिनार का महात्य उद्घितित है। जैनाक्ति गिरिनार का श्रास्तव प्रथम तीर्थङ्कर ऋपमदेव के समय से प्रकट करते हैं। तब से श्रव तक वह श्रपना श्रवितीय स्थान भारत के इतिहास में लिये हुए हैं। जब मधुरा से हट कर यादव-चित्रय द्वारिका में श्रा रहे—तब गिरिनार उनकी लीलाभूमि रहा! श्रीकृष्ण और उनके पुत्र एवं म० श्रिरिष्टनेमि श्रीर श्रव्य यादव यहां पर रंगरेलियां करते थे श्रीर उनके देवालय भी गिरिनार पर थे। भ० श्रिरिष्टनेमि के समय से जैन इतिहास में गिरिनार विशेष महत्त्वशाली हो गया—भ० नेमि ने उसी पर से निर्वाणलाम किया था। उनकी तपोभूमि, केवलज्ञानोत्पत्ति-स्थान श्रीर धर्मचक-प्रवर्तन-चेत्र भी गिरिनार था। शंबु-प्रद्युक्त-वरदत्तादि मुनीक्तर भी यहीं से मोच्न गये थे। ग्रर्ज़ यह कि जैनधर्म का गढ़ उस समय गिरिनार पर्वत था।

ब्राह्मण-शास्त्रों में भी गिरिनार की प्राचीनता काफी दरसाई गई है। 'महामारत' से वहाँ पर कृष्ण-बलराम के लीलापूर्वक कार्यों का पता चलता है। 'स्कंधपुराण-प्रभासखंड' गिरिनार माहात्म्य का प्रकरण गिरिनार की पवित्रता स्थापित करता है। उसमें लिखा है कि एक दिन शिव और पार्वती कैलाश पर बैठे थे। पार्वती जी ने शिवजी से पूछा कि आप किस पुण्यकर्म के करने से प्रसन्न होते हैं। शिव बोले 'मैं उन लोगों से प्रसन्न होता हूं जो प्राणियों पर दया करते हैं, सदा सत्य बोलते हैं, कुशाल-सेवन कभी नहीं करते और रणन्त्र में सब से

श्चर्यंत तीथों की याला कर के उपरान्त श्चाए और प्रभास पर्वत पर गए। प्रभास से वह कृष्ण के साथ रेवतक श्चाए। वहाँ पर गान-नृत्य से कृष्ण ने उनका श्चाटर-मत्कार किया। गिरिनार से वे द्वारिका गए। सभद्रा गिरिनार पर पूजा करने श्चाई—तभी श्चर्यंत से से भागे थे। यादवों के उत्सव की स्मृति-रूप में ही शायद श्वाजकल भी गिरिनार पर माघ महीने में मेला भरता है! (बम्बई गजेटियर भा० १, ख० १, पु० ६)

१ नेमिदूतकाव्य-दिगम्बर जैन डायंग्क्टरी, ए० ७६०।

स्कंधपुराण प्रभासखग्रह—'छराप्ट्रंदशो विख्यातो गिरी रवतको महान्॥' 'उज्जयतिगिरेमूर्फि' इत्यादि

३ भादिपुराण देखा । ४ हरिवंशपुराण देखो ।

४ महाभारत-श्रादिपर्व अध्याय २१८-२२२।

आगे रहते हैं।' इसी समय ब्रह्मा आदि अनेक देवता वहाँ पहुंच गये। विष्णु ने शिव से दैत्यों पर कृपाल होने की शिकायत की। शिव जी बोले-- भई, मुक्ते प्रसन्न होते देर नहीं लगती-जानते हो, मेरा यह स्वभाव है। यदि तुम्हें यह नागवार है तो लो मैं यह चला। यह कह कर शिव उठ कर चल दिये। पार्वती ने देवनाश्रों से कहा—शिव के बिना बताइये मैं कैसे रहूं ?' इस पर सब देवता शिवजी को ढंढ़ने चलं। उधर शिवजी वस्नापथत्तेष (गिरिनार) पहुंचे स्रोर वहाँ पर उन्होंने सब कपड़े उतार डाले। वह शरीर से मुक्त होकर वहाँ पर अन्तर्हित हो रहने लगे। विष्णु-पार्वती श्रादि वहाँ ढंढ़ते हुए पहुंचे। गिरिनार पर बैठ कर पार्वती ने शिवभक्ति के गीत गाये, जिससे प्रसन्न होकर शिवजी ने उन्हें दर्शन दिये। देवताओं ने उनसे कैलाश चलने के लिए कहा। शिव जी इस शर्त पर चलने को राजी हए कि सब देवता गिरिनार पर रहें—वह ऋौर पार्वती कैलाश जाँय। सब ने यह शर्त मंजर की। रैवतक पर विष्णु रहने लुगे श्रीर उज्जयन्त पर पार्वनी (श्रम्यारूप में) रहनी थीं । गिरिनार पर शिवजी ने वस्त्र उतारे थे इसलिये उसका नाम वस्त्रापथ हन्ना । इस कथा का साहद्वय भ० अरिष्टनेमि के जीवन-चरित्र से हैं। इन वाईसवें तीर्थ हर ने गिरिनार पर श्राकर ही बस्ना-भुषण त्याग कर दिगम्बर-दीचा धारण की थी। उनकी भावी पत्नी राजमती जी ने यहीं आकर उनसे घर चलने की प्रार्थना की थी। आखिर वहीं से नेमिप्रभू शरीर से मुक्त हुए थे। उन्होंने ऋहिंमा-सत्य-शोलादि धर्मी का उपदेश दिया था। उपर्यक्त कथा में शिवजी के विषय में भी यह सब बातें कही गई हैं। अतः यह जी को खटकता है कि हिंदू प्रन्थकार कहीं शिव के रूप में जिनेन्द्र नेमि का वर्णन तो नहीं करते हैं ? श्रीर जब हम उनके लिखे हण निम्नलिखित इलोकों को पढ़ते हैं तो यह अनुमान ठीक उत्तरता है-

> 'वामनोपि ततश्वको तत्र तीथांवगाहनम् । याहृप्रूपः शिषो हृष्टः सूर्यविम्ये दिगम्बरः ॥९४॥ पद्मासनस्थितः सोम्यस्तथातं तत्र संस्मरम् ॥ प्रतिष्ठाप्य महासूर्तिः पूजयामास वासरम् ॥ ९५॥ मनोऽभीष्टार्थसिद्ध्यर्थं ततः सिद्धिमवाभवान् । नेमिनार्थशिक्तयेवं नाम चक्रोसः वामनः॥ ९६॥

मावार्थ—'वामन ने सूर्य के प्रतिविस्य में पद्मासनस्थित सौस्य श्रीर दिगम्बर शिव जी का रूप देख कर उस महामृति की प्रतिष्ठा करके पृजन की श्रीर श्रपनी श्रमीष्ट-सिद्धि के लिये 'नेमिनाथ शिव' इस मंत्र की जाप की '।' दूसरे शब्दों में इसका श्रर्थ यही है कि प्रकरण-

<sup>8</sup> Burgess, Report of the Antiquities of Knthiawad etc. pp. 155-56.

२ 'स्कंधपुराण प्रभामनवाह' अ०१६ ए० २२१—('वेद-पुगणादि ग्रन्थों में जैनवर्म का अस्तिस्व' ए० ३४-३६)

गत शिव से लेखक का द्यामिप्राय नेमिनाथ (जैनतीर्थक्कर) से है। म० नेमि की मूर्ति दिगम्बर पद्मासन मुद्रा में होती है। किस उदारता से ब्राह्मण्मध्यकार ने जैनमान्यता को ध्यपनाया है खोर जिनेन्द्र नेमिनाथ की मिक्त का प्रचार शैवसम्प्रदाय में किया है ! जो सनातनी भाई जैनमूर्ति की दिगम्बर मुद्रा पर ध्यांत्रंप करते हैं, वह ज़रा उपर्युक्त कथा को पढ़ें ! अस्तु; इस कथा से भी गिरिनार का माहात्म्य प्राचानकालीन स्थापित होता है !

पेतिहासिक साज्ञी—गिरिनार श्रीर उसके माहात्स्य की प्राचीनता की पोपक सर्व-प्राचीन साज्ञी वह ताम्रपत्र हैं जिसे प्रो॰ प्राण्नाथ ने निम्नलिखित शब्दार्थ में पढ़ा हैं:—

"रवानगर के राज्य का म्यामां, सु"" जाति का देव, नेवृश्दनेज़र आया है। वह यदुरान ( कृषा) के स्थान ( द्वारिका ) आया है। उसने भंदिर बनवाया, सूर्यणणण देव नेमि कि जो स्वर्ग-समान रेवतपर्वत के देव हैं ( उनको ) हमेशा के लिये अपंग किया।"

प्रोध माध इस लेख को ईस्वी पूर्व ६०० से ११४० तक का अनुमान करते हैं। इससे रंगतपर्वत (गिरिनार) की पवित्रता और भव नेमिनाथ का उससे सम्पर्क स्पष्ट है। उस प्राचीन काल में भी रंवतक पर्वत पर नेमिनाथ भगवान के मंदिर बन गये थे। इसके अतिरिक्त स्वयं गिरिनार के भीर्यकालीन शिलालेखों से गिरिनार का महस्त्व स्पष्ट है। काठियावाइ (मुराष्ट्र) का वह प्रधान केन्द्र था।

जैत माहित्य में गिरिनार—जैन साहित्य गिरिनार-विषयक उस्लेखों से झोतप्रोत है। विस्तारमय से इस लेख में कितप्रय प्राचीन प्रंथों के उद्धरण ही उपस्थित किये जाते हैं। उपलब्ध दिगम्बर जैन साहित्य में 'धक्ता सिद्धान्तपम्थ' प्राचीन है। इस सिद्धांतपंथ की 'जीवट्टाण टीका' में सम्यक्त-उपलिध में कारणभूत जिनविम्यादि का उस्लेख करने हुये गिरिनार का उस्लेख 'उज्जंत' (ऊजयन्त) नाम से निम्न प्रकार किया है:—

"लिखि संपर्धगरिमीवंसगिपि पदम सम्मन्तुप्पत्तीय कारणं होति । तमेत्थ पुध किसस भरागदे ? गा पदम्सवि जिगविश्वदंसगे इतन्भावादो । उज्जंत-वंपापावागायरादिवंसकापि पदेणेव वेन्तव्यं ।"

'जीवट्टाण्टीका' में ही श्रुनावनार के प्रसंग में गिरिनार के पास स्थित गिरिनगर श्रीर चंद्रगुफा का उल्लेख निम्नलिग्वित रूप में श्राया है :---

"तदो सर्विसिमंग पुत्रवणमेगदेसो आइरिय परंपराय भ्रागच्छमालो धरमेखाइरियं

१ "जैन" भावतगर, भा० ३४, श्रांक १. ए० २। -

The Times of India, 19th March, 1935, p. 9.

३ धवल मिद्धांतप्रन्थ के यह उत्तरण हमें श्रीमान् पं जुगलकिशोर जी मुख्तार से प्राप्त हुए हैं, जो उन्होंने आरा की प्रति से नोट किए थे। इस इस के लिए इम सुक्तार साठ के आआरी है।

संपत्तो । तेणवि सोरहिषसय-गिरिणयर पट्टण—चंदगुहाद्विपण भ्रष्टंग-महाणिमित्त पारपण गंथवोच्छेदो हो हिद नि जादभपण पवयण वच्छ्रलेण दिक्लणावहादियाणं महिमार मिलियाणं लेहो पेसिदो !" —ध्वलिसिद्धान्त

इस उल्लेख से गिरिनगरपट्टन के निकट चंद्रगुफा में श्रीधरसेनाचार्य जी के आवास का भी पता चलता है। वह आठ महानिमित्तों के ज्ञाता थे और उन्होंने श्रुनविच्छेद के भय से दिल्लिगापथ के जैनसंघ को पत्र प्रेषित किया था। धवलमंथ की 'वेदनाखरड' टीका में भी आगे इसी प्रकररण के उल्लेख में गिरिनगर और चंद्रगुफा का ज़िक फिर हुआ है:—

"पवं पमायोभूर महरिसि पगलेण श्रागंतूण महाकम्म पयि पाहुडामिय जलपवाहो धरसेणभडारयं संपत्तो । तेण वि गिरिणयर चन्द्रगुहाप भूदबिल पुष्करंताणं महाकम्म पर्याड पाहुडं सयलं समिपितं।" —धवलसिद्धान्त

भूगोल-संबंधी प्राचान जैनमंथ 'तिलोयपण्णित्त' में भी गिरिनार का उस्लेख तीर्थ हर श्रिरिष्टनेमि के प्रकरण में मिलता है। जैन-पुराण-प्रन्थ तो गिरिनार के वर्णन से श्रोतप्रोत हैं। 'इरिवंशपुराण' में उसका वर्णन उस्लेखनीय है। वहाँ लिखा है:—

" रुक्सिम्मा को ले कर कृष्ण गिरिनार पर्व त पर आगये और वहां रुक्समा के साथ विवाद किया।" ( पृष्ठ ४०६ )

"एक समय वसंतऋतु का आगमन होने से कीड़ा करने के लिये चकवर्त्ता रूष्ण अपनी पररानी, भ॰ नेमिनाथ, धनेक राजा, महाराजा और पुरवामियों के माथ-साथ अनेक पुर्यों से व्याप्त गिरिनार पर्व त के वन में गये ॥ २९ ॥ उस समय नाना प्रकार के स्त्री-पुरुषों में भंडित वह गिरिनार का वन देव-देवांगनाओं से प्याप्त मेरुपर्व त के नजदीक बनों की तुलना करता था ॥ ३३ ॥ चलते-चलते जब पर्व त पास आ गया तो समस्त मनुष्य धपनी-धपनी सवारियों से उत्तर पड़े और उस (पर्व त) के नितंब भागों में इच्छानुसार विहार करना प्रारंभ करने लगे ॥३४।" (पू॰ ४९०)

"उस समय यद्यपि उप्णता अधिक थी तथापि गिरिनार-पर्यत पर शीतल जल के निर्मारने मरते थे, इसलिये वह (प्रीप्य ऋतु) भी अधिक प्रिय लगने लगी जिससे कि वे कृष्णादिक वहां ही सानन्द रहने लगे ॥५०॥ रद्यपि म० नेमिनाथ स्वभाव से ही राग उत्पन्न करने वाली चेष्टाओं में विमुख थे तथापि कृष्ण की स्त्रियां उन्हें एक दिन घेर कर शीतल जल से परिपूर्ण सरोवर पर ले आईं और नेमिनाथ के साथ जलकीड़ा करने लगीं॥ ५१॥ (पृ० ४९२)

भ० नेमिनाथ संसार से विरक्त होकर इसी गिरिनार पर्वत पर आकर तपश्चरण्-लीन हुए

थे। 'हरिवंशपुराण' में इस प्रसंग का वर्णन निम्नलिखित शब्दों में हैं :--

"भगवान देव-सेना के साथ गिरिनार पर्वत पर था गये॥ ११३॥ उस पर्वत को हम मेठ को उपमा नहीं दे सकते क्योंकि वहां तिमिर-विनासक सूर्य-वन्द्रमा के रहने पर भी महात्माओं का वर्शन नहीं होता थ्रोर यहां पर उनका सदा जाज्वल्यमान प्रकाश रहता है॥ ११४॥ यह गिरिनार-पर्वत उस समय शब्दायमान गिरते हुए निर्मरनों से, पत्तियों से, अतिमिष्ट आब्र के फर्लों से और पुष्पों से व्याप्त जाति हृत्तों से युक्त था। वहां पर कोई किसी प्रकार का निदित पुष्प न था, इसल्पिय वह अति मनोहर जान पड़ता था॥ ११५॥ उसमें जगह-जगह नाना प्रकार की मिण्यां सुवर्ण और मीति-भीति के धानुओं के रस शोभित हो रहे थे। उसकी शिखरों पर किन्नरदेव रहते थे खौर वह अपनी वनभूमि से मनुष्य थ्रोर देवों के मनों को हरण करता था। गिरिनार पर्वत के उपवन में जा कर निष्काम भगवान जिनेन्द्र की श्राक्षा से एक जगह इन्द्र ने उनकी पालकी रख दी थ्रोर (एक शिला पर जाकर वैठ गये। एवं पंचमुष्टिलोच किया।) जहां पर भगवान ने जीवों की रत्ना करनेवाला पवित्र तप आचरण किया था उस दिन से वहां प्रसिद्ध तीर्थ की स्थापना हुई॥ १२४॥—(पृष्ठ ४९६ ४९७)

उपरान्त भ० नेमिनाथ धर्मचक का प्रवर्तन करके पुनः गिरिनार पर्वत पर श्रा विराजे थे श्रीर मुक्त हुए थे। 'हरिवंशपुराण्' में इस प्रकरण का उल्लेख निम्नांकित शब्दों में हैं:—

"जिस समय ( भ० नेमिनाथ के ) निर्वाण कल्याण का समय समीप आ गया तो अनेक देव-मनुष्यों से सेवित वे गिरिनार पव त पर पुनः लोट आयो, जिससे कि जेसी पहिले उस पर्वत पर समवसण की रचना हुई थी वैसी ही फिर हो गई और अपने-अपने स्थानों पर तिर्यंच मनुष्य और देव स्थित हो गये। भगवान ने वहां पर परमधर्म का उपदेश दिया। मगवान ने पक मास पहिले योगों का निरोध कर समस्त अधातिया कर्मों को भी मूल से नष्ट कर दिया और वे अनेक मुनिराजों के साथ निर्वाणशिलापर जा विराजे। "गिरिनार पर्वत पर इन्द्र ने परम पावन सिद्धशिला निर्मापी और उसमें भगवान जिनेन्द्र के समस्त लक्षण वक्र से श्रीकेत कर दिये। "समुद्रविजय आदि नो भाई, देवकी के युगलिया इः पुत्र और इष्ण के पुत्र शंव और प्रद मन आदि अन्य भी मोन्न गये। इसलिये उस समय से गिरिनार आदि निर्वाणस्थान संसार में विख्यात हुये और तीर्थयाता के लिये आये हुये मनुष्यों से सर्वदा शोभित रहने लगे।"—( पृष्ठ ६१८—६१९)

'हरिवंशपुराण' के उपर्युक्त विवरण से स्पष्ट है कि म० नेमिनाथ से पहले गिरिनार-पवेत बादवों की क्रीड़ाभूमि था—उनके विवाह त्रादि शुभकार्य गिरिनार पर हुन्ना करते थे—गिरि-नार शैल सुन्दर वन ब्रौर मनोरम भरनों तथा गंभीर सरोवरों से शोमायमान था—वसकी शिखिरों और गुफाओं में साधु-संत ध्यान किया करते थे। तीर्थक्कर श्रारिष्टनेमि ने भी गिरिनार के वन में मुनिदीसा ली और उसकी गगनचुम्बी शिखिर पर ध्यान माढ़ा था और वहीं से वह मुक्त हुए थे। इन्द्र ने भगवान का निर्वाण-स्थल सिद्धपट रच कर श्राक्कित कर दिया था। तब से गिरिनार तीर्थक्ष्प में पूजा जाने लगा और सहस्राविध यात्रिगण उसका दर्शन और पूजन करने के लिये श्राने लगे। श्रीनागकुमार, करकंडु महाराज प्रभृति श्रानेक महापुक्रप गिरिनगर इस पर्वतराज की वंदना करने श्राये थे।

सम्राट् चन्द्रगुप्त मौर्य के समय में जब मगधरेश में विकट दुष्काल पड़ा था तब श्रुतकेवली मद्रबाहु स्वामी संघ-सहित दित्तिएरेश के लिये प्रस्थान कर गये थे। विदित्त होता है कि उस महती यात्रा के प्रसंग में श्रीभद्रबाहु स्वामी चतुर्विध संघमहित गिरिनार पर्वत पर श्राये थे' श्रीर वहाँ से दित्तिए को गये थे। उपरान्त 'श्रुतावतारकथा'—'पट्टावली' 'कथाकोप' श्रादि प्रन्थों में भी गिरिनार का उल्लेख हुआ मिलता है। इवेताम्बर जैन साहित्य में भी गिरिनार की गएना पश्चिम के मुख्य तीथों में की गई है। 'शबुंजयमाहात्म्य' 'विविधतीर्थकरूप'—श्रादि प्रन्थों में गिरिनार का वर्णन है।

## ज्ञिलालेखों में गिरिनार

साहित्य-पंथों के श्रितिरिक्त गिरिनार का उल्लेख भारतीय शिलालेखों में भी मिलता है। बहुत से शिलालेख स्वयं गिरिनार पर्वत पर ही मिलते हैं श्रीर थोड़े से एसे शिलालेख हैं जो दिन्निग्रभारत में मिले हैं और उनमें गिरिनार का उल्लेख 'उज्ञयन्त' नाम से हैं। हमें यहां पहले गिरिनार पर मिले शिलालेखों का उल्लेख करना श्रभीष्ठ है। गिरिनार पर के शिलालेखों में सर्व-प्राचीन लेख सम्राट् श्रशोंक के हैं, जिनमें उन्होंने पश्चशों को नहीं मारने की श्रादेश किया है।' दुसरा प्राचीन लेख ह्वत्रप कद्रदामा का है, जिसमें गिरिनगर को सुदर्शन भील का वर्णन है। उसमें लिखा है कि अजियन्त पर्वत की पलासिनी (स्वर्णरेखा) श्रादि निद्यों में बाद श्राने के कारण सुदर्शन भील का बांच दृट गया था। उस समय इतने जोर का तूफान श्राया था कि उससे पत्रत की शिष्वरें, दीवालें, इमारने श्रीर पेड़ श्रादि सभी गिर पड़े थे। चन्द्रगुप्त मौर्य के साले स्येन पुष्यगुप्त ने उनको वनवाया श्रीर जीलोंद्वार कराया।

१ नागकुमारचरित (कारंजा) देखा । 🤏 करक दुर्चरित्र देखो ।

अ "सिरि उज्जयतिसहरे जाणाविह मुणिवरिटं संपुग्रें। चर्चविह संघेण जुरं । स्वयमागर पाणां धीरं सिरि भहवाहु सामि ग्रामिसिता गुनिगुन्ति मुणिणीहि परिपुष्टित्र्यं पसत्यं भद्रां परढद्वावणं जयणो ॥"

<sup>—</sup>अवबाहु-सहिता

था। उपरान्त रुद्रदामा श्रौर गुप्तराजाश्रों के द्वारा सुदर्शन-फील का जीर्णोद्धार किया गया था।'

एक ऋन्य प्राचीन शिलालेख छत्रप द्ररुसिंह का है। डा॰ बुल्हर ने उसे निम्नस्हप में पढ़ा था—भग्न होने के कारण वह उसे पूरा नहीं पढ़ सके थे—

[स्वामि] चष्टनस्य प्र [पौ]त्रस्य राज्ञः त्तत्रपस्य स्वामि जयदाम पोज्ञस्य राज्ञो महात्तः.....

(चै) त शुक्कपत्तस्य दिवसे पञ्चमे [५] इह गिरिनगरे देवासुर नाग यत्त रात्तसेन्द्रिः

गिरिनार के श्री नेमिनाथ-मंदिर की चहारदीवारी में भी डा॰ वर्जेंस सा॰ को कुछ शिला-लेख मिले थे, जिनमें से उल्लेखनीय यह है:— "

"५० संवत् १२१५ वर्षे चेत्र सुद्धि २ थो अद्योह श्रीमदूर्ज्ञयन्तर्तार्थे जगत्यां समस्त

It would, therefore, seem that the inscription is of Jainas. From this it would appear that these caves were probably excavated for the Jainas by the Sah Kings of Surashtra about the end of the second century of the christian era. They may however, be much older and the inscription may merely commemorate their being devoted to the Jainas by the Sah Kings possibly after they had ceased to be used by the Bauddhas; or, the inscription may have been brought from some other caves now entirely destroyed."

<sup>§</sup> The Report on the Antiquities of Kathiawad and Kacchha by James
Burgess, p. 129.

<sup>\* &</sup>quot;The most interesting point about it, is the word 'Kevalijñān-Samprāptānam' of those who have obtained the knowledge of Kevalins', which occurs most frequently in the Jaina scriptures, and denotes a person who is possessed of the Kevalajiāna or true knowledge which produces final emancipation.

<sup>-</sup>J. Burgess, 'The Report on the Antiquities of Kathiawad & Kachh" (1874-75), pp. 141---143.

<sup>[</sup> भागे इस पुस्तक का चललेख "The Report" रूप में किया जायगा ]।

<sup>3</sup> The Report, p. 167.

देवकुलिका सककाजा कुवालि संविरण सर्वे ठ० सालवाहण प्रतिपत्या सू० जसहड ठ० सावदेवेन परिपूर्ण कृता तथा ठ० ठरत्तसुत ठ० परिमालिवाहणेन वागकरिमिराया परितः कारित श्रीचंधारिदिवांकृत कंडकमंतिरं तद्विधात्री श्रीचंबिकादेवितमादेवकुलिका च निष्पादिता॥,

मावार्थे—'सं० १२१५ में ठाकुर सावदेव ऋौर जसहड़ ने ठा० सालवाहण की स्मृति में श्रीऊज्जैयंत पर समस्त देवकुलिकार्ये परिपूर्ण कीं····· उसी वर्ष में ठा० रुरच्च के पुत्र परि···· श्रीऋष्टिका देवी का छोटा-सा मंदिर निर्माण।'

डॉ॰ वर्जेंस ने लिखा है कि टॉड सा॰ को वहाँ पर कुछ ऐसे शिलालेख भी मिले थे जिनसे पुराने मंदिरों को गिरा कर नये मंदिरादि बनवाये जाना प्रकट होना था।'

१९ जनवरी सन् १८७५ को श्रीजेम्स वर्जेस सा० ने गिरिनार की यात्रा की थी। श्रपने विवरण में वह लिखते हैं कि जूनागढ़ से १७५० फीट की ऊँचाई पर जहाँ से सीढ़ियां आरंभ होती हैं वहाँ से कुछ ऊपर निम्नलिखित शिलालेख है:—

"स्वस्ति श्री सम्बत् १६८१ वर्षे १ कार्तिकवदि ६ मोमा श्रीगिरिनार तीर्थनी पुर्वनी पातनो चळ्यावा श्री ढीवतो संघे घीषपा निमित्ते श्रीमालकार्ताष्यामार्मिवजी मैवस्माने उद्यमे कराष्यो ।"

**इ**समें सोदियों की मरम्मत की जाने का उल्लेख है। इस शिलालेख मे २५० फीट उपर निम्नलिखित श्रन्य शिलालेख हैं:—

- (१) "सं०१२१२ श्रोश्रोमालझातीयमहं श्रीराणिगसूत उंड श्रीश्रीवाकेन पद्मावा (का) रिता॥"
  - (२) "र्स० ११२३ महं० मीरागीगसुत ब्रावाकेन पद्मा कारिता ।"
- (३) सं०१२२२ श्रीश्रीमालझातीयमहं श्रीराणिगसुत दंडश्री आवाकेन पद्मा कारिता।"

जैनमंदिरों के मुख्य द्वार पर गिरिनार गढ़ के शासक चूड़ासमासवंश के राजा। मएडलीक

<sup>¿ &</sup>quot;By order of Sri Pandita Devasena Sangha in S. 1215 (A. D. 1158)
Chaitra Suddha 8th, sunday, the old temples of the devatas were removed and new ones erected."

And in another:-

<sup>&</sup>quot;In S, 1339 (A. D. 1283) Jyestha Suddha 10th Thursday, the old ruined temples being removed from their sites on the mountain of Revatachala, new ones were erected."

—The Report, p. 169.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> J. Burgess, "Memorandum on the Antiquities at Dabhoi, Ahmedabad, Than, Junagadh Girnar and Dhank" (Bombay 1875), p. 18.

का विशद शिलालेख हैं, जिसका प्रारंभ इस प्रकार होता है :--

(४) "मतेः श्रोष्ठ सर्द्धामानसो सर्वोधनापातिस्भया भूप परितागो तुरागागयः इत्या दः"

इस शिलालेख में गिरिनार का वर्णन निम्नलिखित रूप में मिलता है— "श्रीउज्जयंतिगिरिराजमिश्वितीते सद्धर्मकर्मकरणोद्यमिनां जनानां ! संनिध्यमोहितमयो गुरुमैधनखा लेशश्चिप प्रभृतय····शाः स्रजंतु ॥५॥

भावार्थ—' जगदीश श्रीर वह जिनकी वार्णा मेघराजेना के तुल्य है सद्धर्म-कर्म-रत भव्य-पुरुषों के लोये श्रागिरिराज उन्जेयन्त पर श्रा विराजमान हो।"

"नानातीर्थोपवनतटिनीकानने रभ्यहर्म्यैः।

पोरभमापतिपृथुकृतात्यंतमोस्यैरसंस्यै ।

शश्वतः भृवाभृद्वि विषुलो राष्ट्रवयः सुराष्ट्रः ।

राष्ट्रो दुबे ऽनुपर्मागिरिराट् रेवतालंकृति यः।

भावार्थ—''मुराष्ट्र के श्रेष्ठ राष्ट्र में स्थित अनुपम रवत पवेत यद्यपि खूब ही समलंकृत है परंतु उसकी शोभा नाना तीर्थों, कीडाकृंजों, भरनों, बनों, राजाओं के मुन्दर महलों से और भी बढ़ गई है !''

"मा गा गर्वममर्त्यपर्वात परां प्रांति भजन्तस्त्वया । भ्राम्यन्ते रविचन्द्रमःप्रभृतयः के के न मुग्याशयाः ॥ एका रेवतभृथरो विजयतां यदर्शनात् प्राणिनो । यांति भ्रांतिविवर्जिताः किल महानदं सुखश्रीज्ञुषः॥०॥

भावार्थ—ेह त्रमर पर्वत ! गर्ब मन करो : सूर्य चन्द्र-नच्चत्र नुम्हारे प्रेम में ऐसे मुख हुए हैं कि राम्ता चलना भूल गए हैं, (वह तुम्हारी ही प्रदिचिए। देते हैं) किन्तु वही क्या ? ऐसा कौन है जो तुम पर मुख न हो ! जय हो एकमात्र पवत रैवत की : जिसके दर्शन करने से लोग श्रांति को खो कर त्रानंद का भोग करने और परम सुख को पाते हैं !'' रैवत की पवित्रता में क्या मनोहारी कल्पना है यह !

इसी शिलालेख में राजा मएडलीक-द्वारा भ० नेमिनाथ के श्वर्णखिचत मंदिर-निर्माण का उल्लेख है। (श्वत्राभून्नुपमंडलीनतपदः श्रीमंडलीकः क्रमात्। प्रासाद गुरु हेमपत्रतिभिर्यां - चीकरन्नेमिनः (१)।।९।।)

वहीं पास में ही मंत्रिप्रवर वस्तुपाल-तेजपाल का शिलालेख है, जिसमें भी गिरिनार का

१ The Report, p. 160. भावार्थ अंग्रे जी प्रानुवाद के प्राधार से लिखा गया है।

सुंदर उल्लेख है। एक अन्य शिलालेख इस प्रकार है:--

"ॐ नमः सर्वज्ञाय संवत् १४८५ वर्षे कार्तिक सुदि पंचमि ५ बुधे श्रीगिरिनार माह तिष्ठा सा षेत सिंह निवाण श्रीमंति दलीपवंशे श्रीमत् सुमायड् गोत्रे मतिषाण ठ० अदा प्रजा ठा० लासु ततराल ठा० ————ठा० षेत सिंह भार्या बाई चंद्रशाम्ही श्री नेमिनाथ चरण प्रशामति श्रुम।"

श्रीनेमिनाथ मंदिर की दालान में एक पटिया पर निम्नलिखित लेख चरण-चिह्नों सहित श्रिङ्कित हैं। डा॰ बर्जेंस ने उसे श्रपने संग्रह में नं॰ २८ पर यों लिखा हैं:—°

''हर्षकोर्तिजी पादुका"

"संवत् १६९२ श्रीमूलसंघे श्रीहर्षकीर्ति श्रीपदाकीर्ति मुवनकीर्ति ब० अमर ि.भाग-मनजी पं० वीर जैयंत साइदासदयाला तेसां ९ नेमियाता सफलास्तु ॥॥"

यह शिलालेख दिगम्बर जैन मूलसंघानुयायी भ० हर्दकीर्ति एवं उनके शिष्यों की यात्रा का स्मारक है।

श्रीगिरिनारचेत्र पर इन शिलालेखों के श्रांतिरिक्त मंदिगें श्रीर मृर्तियों पर श्रिक्कित श्रीर भी शिलालेख होंगे श्रीर उनमें भी गिरिनार का उल्लेख होना संभव है। कदाचित् पुग्य-संयोग से हमें तीर्थराज की बंदना करने का सुश्रवसर प्राप्त हुआ तो उन्हें भी प्रकट कर सकेंगे; श्रान्यथा वहां के प्रबन्धकों पर ही उनको प्रकाशित करना निर्भर है।

गिरिनार के अतिरिक्त दिल्ला भारत के उडुिंप तालुका के कापू नामक स्थान से प्राप्त शिलालेख में भी गिरिनार का उल्लेख उर्जयन्त नाम से हुआ है। सन् १५५६ में मह हेमाडे नामक जैन सरदार ने देवचंद्रदेव को भूमिदान दिया था और उस दानपत्र के अन्त में लिखा था कि जो कोई आवक इस दान को मेंटेगा उसे वेल्सोल के गोम्मटनाथ, कोपण के चंद्रनाथ और उर्जयन्तगिरि के नेमीक्वर की मृत्यां को खंडित करने का पाप लगेगा'। इससे स्पष्ट है कि कापु के जैनी उर्जयंत गिरि (गिरिनार) तीर्थ से खूब परिचित थे। यही बात गेरसोप (नगरी) के जैनियों के लिये भी कही जा सकती है। सन १५२६ में वहाँ के शासक देवभूप ने शक्क निन-बस्ति के लिये भूमिदान दिया था और दानपत्र के अन्त में लिखा था कि जो इस दान को मेटे उसे उर्जनपत्रन पर ऋषिहत्या का पाप लगे'। इस उल्लेख से यह भी प्रकट होता है कि गेरसोप के जैनियों को गिरिनार पर मुनिजनों के आवास का भी

<sup>{</sup> Memorandum on the Antiquities at Dabhoi, Ahmedabad, Than Junagadh Girnar & Dhank, pp. 34-32.

<sup>·</sup> Ibid. p. 32.

<sup>3</sup> Madieavat Jainism, p. 360.

<sup>8</sup> Ibid, p. 343.

विश्वास था। निस्सन्देह गिरिनार पर एक प्राचीनकाल से दिगम्बर जैन मुनिसंघ के खिरतल का पता श्रावकों को रहा है। केलदिय सदाशिवनायक के एक ताम्न-शासन में भी गिरिनार का उल्लेख इस प्रकार से हुआ है:— "इस (धर्म) के प्रतिकृत चलनेवाला जैनी बेल्गोलस्थ गुम्मटनाथ, कोपणस्थ चन्द्रनाथ, ऊर्जयन्तगिरिस्थ नेमिनाथ श्रादि जिन-प्रतिमाध्यों को फोड़ने के पाप-भागी होंगं।" इनके द्यातिरक्त खोज करने से श्रीर भी लेखों में गिरिनार का उल्लेख मिल सकता है। दिल्लिए के द्रवर्गी स्थानों के लेखों में उसका नामोल्लेख गिरिनार की विशेष प्रसिद्धि का प्रमाण हैं! भक्त श्रावक उस महातीर्थ को भला कैसे विस्मरण करते!

## इतिहास

उपर्यक्त वर्णन को देखते हुए यह निष्कर्प निकलता है कि तीथरूप में गिरिनार की प्रसिद्धि तीर्थद्वर ऋरिष्टनेमि के समय से हुई थी । तीर्थद्वर नेमि ने वहाँ पर दिगम्बरी दीचा प्रहरा कर के तप तपा, उपदेश दिया, शिवसंदरी की वरा श्रीर उनके माथ श्रनेकानेक मुनिगण मुक्त हुये । इमीलिये वह जैनियों का प्रधान तीर्थ है। विदिन होता है कि गिरिनार पर दिगम्बर जैनियों की प्रधानता प्राचीन-काल से रही थी। वैसे तो जैन संघ में मनभेद की जड़ मौर्यकाल में ही पड़ गई थी: परन्त दिगम्बर स्त्रीर क्वेनाम्बर धारायें ईस्वी प्रथम शताब्दी में विल्कुल पृथक हो गई थीं । दिगम्ब-राम्नायी मुनियों और मुर्तियों के दिगम्बर (यथाजात-नम्न) भेष के उपासक रहे। इसके विपरीत क्षेताम्बरों ने यथानाम क्षेत वस्त्रधारी सायुत्रों और वस्त्राभुपरणाङ्कित प्रतिसाक्षीं की उपासना आरम्भ की। उपर्यक्त दिगम्बर जैन एवं हिन्दुपुराण् से स्पष्ट है कि तीर्थकर नेमिनाथ दिगम्बर मुनि हुए थे- उन्होंने गिरिनार पर्वत पर समस्त बस्नाभूषणों को तिलाखाल दे दी थी। उन दिगम्बर मुनिराट् तीर्थङ्कर नेमि की मुर्तियां भी दिगम्बरभेप में बनना उपयक्त है । खेद है कि गिरिनार पर की प्राचीन प्रतिमार्थे और मंदिर बहुत पहले ही नष्ट-भ्रष्ट किये जा चुके है—उपर पाठकगरा पढ़ चुके हैं कि गिरिनार के प्राचीन स्मारकों की प्रकृति श्रीर पुरुद-दोनों का ही कोपभाजन चनना पड़ा था। किन्तु गिरिनार से सटा हुआ ढँक नामक स्थान ऋपनी प्राचीनता को अब भी ऋज्एए बनाये हुये हैं। वहाँ की मुर्तियाँ काठियावाड़ में सर्व-प्राचीन हैं स्त्रीर ये दिगम्बर जैन मुर्तियाँ हैं। वहाँ म० नेमिनाथ की

१ - Epigraphia Indica, Pt. V. (1951) p. 94 जीनसिद्धांत–भास्कर भा॰ ४, (प्रशस्ति संग्रह) पु॰ १२४,

 <sup>&</sup>quot;णंभिमामि पजागणो सम्बुकुमारो तहेव भ्रणिक्द्वो ।
 बाहत्तर कोडोओ अन्त्रते सत्तमया सिद्धा ॥''—णिव्वाणकांड-गाहा ।

३ मंजिस जैन इतिहास भा० २, ख० १, प्रष्ठ २१४-१६।

शासनदेवता श्रम्थिकादेवी की भी मूर्ति है। तीर्थक्टरों की कई नम्न मूर्तियाँ हैं; जिनमें म० नेमिनाथ की मूर्ति होना भी संभव है। इन मूर्तियों के आधार से यह अनुमान किया गया है कि काठियावाड़ में ईस्वी प्रथम शागब्दी से तृतीय शताब्दी तक दिगम्बर जैन धर्म की प्रधानता रही थीं। बल्कि इसका ऋस्तित्व इससे भी प्राचीन होना उपयुक्त है। 'गर्गसंहिता' के ऐति-हासिक उस्लेख से स्पष्ट है कि मौर्यसम्राट सालियक ने सौराष्ट्र में जैनधर्म का प्रचार किया था।' श्रीर यह पहले ही लिखा जा चुका है कि अनुकेवली भद्रवाह जी संघसहित गिरिनार पर पथारे थे। सम्राट चंद्रगृत मौर्य भी उनके साथ में थे। उन सम्राट के प्रपौत्र संप्रति ने भी सौराष्ट्र में जैनधर्म का प्रचार किया था और मंदिरादि निर्माप थे: किन्तु खेद है कि आज उन प्राचीन इमारतों का पता नहीं है--- उनकी जगह नई इमारतों ने ले ली है। पूर्वोहिस्वित छत्रप रुद्रसिंह के गुफालेख में स्पष्ट हैं कि उनके समय में गिरिनार की गुफाओं में जैनमुनि-गण रहा करते ये | उधर 'श्रुतावतार' प्रकरण से लगभग उसी समय गिरिनगर (जूनागढ़) की चन्द्रगुफा में दिगम्बर जैनाचार्य श्रीधरसेन स्वामी का ऋस्तित्व प्रमाणित होता है। यहीं से उन्होंने दक्षिणापथ के दि॰ जैन संघ को लिख कर दो मेघावी मुनिपंगवों को श्रुतोद्धार के लिए बुलाया था ऋौर उनके द्वारा ऋवशेष श्रुनज्ञान की रचा ऋौर लिपि कराई थी। संभव है कि उपर्युक्त गुफालेख में इस घटना का उत्त्वेख हो, वयोंकि उसमें प्रयुक्त वाक्य से स्पष्ट है कि किन्हीं महानुभाव को 'केवलि भगवान का ज्ञान प्राप्त' हुन्त्रा थां। उधर श्रुतावतारकथा से यह स्पष्ट है ही कि धरमेनाचार्य जी से श्रीभृतविल श्रीर पुष्पदंत श्राचार्यों की केवली भगवान् द्वारा निरूपित ज्ञान का शेषांश उपलब्ध हुन्ना था। जो हो, यदि वह गुफालेख पूर्ण होता तो इतिहास के लिये विशेष महत्त्वशाली था।

'दि० जैन पट्टावर्ता' से यह भी पना चलता है कि श्रीकुंद्कुंदाचार्य जी के समय में गिरिनार पर्वन की बंदन। करने के अधिकार का प्रश्न जीनियों में उठ खड़ा हुआ था—दिगम्बर अपना अधिकार बनाने थे श्रीर द्वेताम्बर अपना। श्राखिर यह ठहराब हुआ कि जी गिरिनारस्थ सरस्वती देवी की मूर्ति को बाचाल कर दे वहीं अधिकारी माना जाय। श्रीकुंद्कुंदाचार्य जी ने उस मूर्ति के मुख से कहलवा दिया कि 'दिगम्बरमन प्राचीन है।' इसलिये पर्वत का अधिकारी वह माना गया। भारतम नहीं यह कथन कहाँ नक ठीक है ? क्योंकि

१ जीन सिद्धांतभास्कर, भाव ४, किव ३, एव १७१-१७० ।

२ संज्ञिस जीन इहिंगस, भाव २, खब २, पृट ७।

३ जीन सिद्धांतभास्कर भाष्ट्र, पृष्ट १२६-१३३ ।

 <sup>&</sup>quot;पद्मनदिगुरुजांनो यलात्कारगणाग्रणां । पापाणाग्रदिना येन वादिना श्रीषरम्बनी ॥ ऊर्ज्ज्यन्तिगिरौ तेन गच्छः मारत्वतो भवेत। भ्रतम्बन्मं मुनांन्द्राय नमः श्रोपग्रनदिने ॥"

<sup>्</sup>कृंद्रकृंद्राचार्य का ग्रापर नाम पद्मनदी भी था। अवूजीवुलहमन नामक यात्री (६ वीं श∘) भारतीय मूर्तियों के बोलने का उल्लेख करता है।—Ancient Acctts. of India & China, p. 35.

इसका समर्थन अभीतक किसी अन्य प्राचीन प्रन्थ अथवा शिलालेख से हुआ — हमारे देखने में नहीं आया है। किन्तु दिगम्बर सम्प्रदाय की यह हद मान्यता है और इसी कथा के आधार पर उसके 'सरस्वतीगन्छ' की उत्पत्ति कही जाती है।

जो हो, उपर्युक्त पंक्तियों के पढ़ने से ईर्स्वा प्रारंभिक शताद्वियों में गिरिनार पर दिगम्बर जैन मुनियों का ऋस्तित्व एवं उनका प्रावस्य स्पष्ट है।

गुप्त राजत्व-काल एवं उसके उपरांत काल में गिरिनार का इतिहास बताना सुगम नहीं है। परन्तु इसी समय में हुए 'हरिवंशपुराण' के रचिवता श्रीजिनसेनाचार्य स्पष्ट लिखते हैं कि ''गिरिनार तीथ की वंदना करने अनेक यात्री आते हैं।' और उपरान्त की साहित्य-साची गिरिनार पर जैनों का अधिकार प्रकट करनी हैं। उससे यह भी जाहिर है कि दिगम्बर और इवेताम्बर-सम्प्रदायों में परस्पर पर्वत के अधिकार-विषय को लेकर भगड़ा चला था। इवेताम्बरीय मन्थों से वहां पहले-से दिगम्बर-सम्प्रदाय का प्रावत्य स्पष्ट हैं।

इवेतास्वराचार्य श्रीरन्नमन्दरगिण्हृत 'उपदेशतरंगिणीं' में ऐसा उल्लेख हैं। उसमें स्पष्ट लिखा है कि तब वह तीर्थ पचास वर्ष से दिगम्बरों के श्रीधकार में था। संघपित धाराक ने उस पर अधिकार करना चाहा. परन्तु गिरिनार के किलेदार खड़ार ने उन्हें मार भगाया। धाराक खालियर गये और वण्मिट्ट के शिष्य तृप श्रम्म को लिवा लायेः परन्तु श्रम्म गिरिनार पहुंचे या नहीं, यह श्रम्पप्ट हैं। वह खड़ार से लड़े नहीं। द्वेतास्वराचार्य ने श्रम्बिका देवी की मृित को बाचाल करके श्रपना श्रीधकार घोषित कर दिया'। किन्तु यह कथन इतेतास्वरों के दूसरे प्रनथ 'मुकृतसागर' के वर्णन से बाधित हैं। उसमें लिखा है कि दिल्ली के दिगम्बर जैनी सेट पूर्णचन्द का संघ गिरिनार की बंदना करने श्राया था और तीर्थ को श्रपना बताता था'। यह सेट पूर्णचन्द्र मुलतान श्रष्टाउदीन द्वारा मान्य थे, इसिलये उनके समकालीन थे। 'रासमाला' से स्पष्ट हैं कि सिद्धराज के बाद हुए राजा कर्ण के शासनकाल में श्रलाउद्दीन ने गुजरात पर श्राकमण् किया था'। इसका श्रर्थ यह होता है कि 'मुकृतसागर' में 'उपदेशतरंगिणीं' के गिरिनार-प्रकरण से बाद का विवरण है श्रीर अससे भी दिगम्बरों का प्राबल्य और श्रीधकार उस तीर्थराज पर प्रकट होता है; क्योंकि जिन श्रम्मन्य का उल्लेख 'उपदेशतरंगिणीं' में है वह सन ७२५ में हुए थे"। 'मुकृतसागर' से यह भी स्पष्ट है कि गिरिनार के प्राचीन मंदिर में मूलनायक म० नेमिनाथ की प्रतिमा श्राभरणादि-

१ जीनहितेषी, भा० १६, पृ० १३३-१३४।

२ पूर्व०, पृ० १३२-१३३ ।

३ फार्बस, रासमाला, पृ० २१४—२१४ ।

१ टॉक, दी जीन बायोघे फिकल डिक्शनरी, पूर्व ४६।

रहित नम्न (दिगंबर) थी। स्रतः गिरिनार तीर्थं पर दिगम्बर-सम्प्रदाय की प्रधानता स्वयं स्वेताम्बरीय प्रन्थों से सिद्ध है।

'उपदेशतरंगिणी' में क्ष्ये॰ संघपित धाराक से गिरिनार के किलेदार खंगार लड़ने स्त्राये लिखा हैं। इससे प्रकट होता है कि यह खंगार दिग॰ जैनों के संरक्षक थे। जूनागढ़ पर शासन करनेवाले राजवंशों में चृड़ासमास राजवंश मी एक था। यह राजवंश यहकुल से समुद्भूत था। चूड़ासमासवंश के राजाओं के पूर्वज दसवीं शताब्दी में सिंधु देश से स्त्राकर जूनागढ़ के स्त्रिधिकारी हुये थे स्त्रीर स्र्यने पूर्वज चन्द्रचृड़ के नाम से 'चूड़ासमास' कहलाते थे। इन राजास्त्रों का किला गिरिनार पर था स्त्रीर इन में खंगार नाम के एक से स्त्रिधिक राजा हुए हैं। उपर्युक्त किलेदार खंगार इसी वंश के राजा प्रतीन होते हैं।

## चूड़ासमासवंश के राजा

इस वंश के राजात्र्यों पर यहां पर एक सरसरी नजर डाल लेना श्रनृपयुक्त नहीं है। वे यों हैं:---

(१) चन्द्रचुड्, (२) मुलराज ( सन ९०५ ). (३) विद्ववराह. (४) रा गाहर सिंह. (५) रा कवाट ( ९८२ ई० ) जो ऋायू के राजा ऋानों में लंडे और उसे दस दका कैंद्र करके छोड़ा. (६) रा द्यास ( १००३ ) पाटन के राजा ने इसे मार कर राज्य छीना, 🕬 ) उपरान्त इसका पुत्र रा नौधन राजा हुआ। ( ८ ) रा खेंगार. (७ ) नौधन 🖽 (१०) रा होंगार 🔢 ने पाटन को जीता, परन्तु सिद्धराज ने उसे युद्ध में प्राग्गरहित किया खाँर उसकी रानी रानिक देवी को लें गया। किन्तु रानिक देवों ने अपने प्राण् देकर शीलधर्म की रज्ञा की थीं। सोरठ में रानिक देवी के विरद्द-विलाप के गीत खुब गाये जाते हैं। (११)नौधन !!! जो सन ११४० में स्वर्गवासी हन्ना, (१२) कवाट  $\Pi_{\tau}$ (१३) जय सिंह, (१४) राय सिंह, (१५) महीपाल, (१६) जयमल, (१७) रा मेहेपरे ( १२३० ), (१८) रा खेंगार 111 ( १२५३ ) इसके मन्त्री कल्याग् सेठ थे। रा होंगार ने एक सेठ की पत्नी से श्रनुचित व्यवहार करना चाहा था, परन्तु उस बीराङ्गना के हाथ में स्वयं उमे अपने प्राणीं से हाथ धीने पड़े थे, (१५) रा मंडलीक—यह श्रालघ खां से लड़े थे और यवनों को मार भगाया था! गिरिनार पर म० नेमिनाथ का म्बर्णपत्र-खचित भव्य मन्दिर निर्माण कराया था। (२०) महीपाल 111, (२१) स्वेंगार (१३२५), (२२) रा जय सिंह II, (२३) महीपाल IV, (२४) मुक्तासिंह २५) मंडलीक, 11 (२६) मेलक (२७) जयसिंह, (२८) महीपाल, (२९) मंडलीक (१४५१) इसका मन्त्री सेठ वीसल था, जिसकी पत्नी मोहिनी को उसने बलात्कार गृहग्री बनाया। वीसल सुलतान महमृद को चढ़ा लाया, जिसने सन् १४७३ में आखिर उस नष्ट किया और उसके पुत्र, (२५)

मृपित सिंह को जागीरदार बनाया (!) ( ३० ) खेंगार, (३१) नौघन (१५२५), (३२) श्रीसिंह, ( ३३ )खेंगार जूनागढ़ से हटकर सिलवगसर में जा रहें । इसके पश्चात् सुसलमान राजाश्चों का अधिकार जूनागढ़ पर हो गया।

इन राजाओं में राज खेंगार प्रथम अथवा द्वितीय ही वह किलेदार खंगार प्रतीन होते हैं जो क्षेतास्वरीय संघपित धाराक से लड़े थे। वह स्वयं दिगर जैनधर्म के संरक्षक थे और उनके वंशज रा मंडलीक भर्श नेमिनाथ के परम भक्त थे। उन्होंने नेमिनाथ भर्शका मनोहारी मंदिर बनवाया था, जिसमें मृलनायक प्रतिमा पहले दिगस्वर (नग्न) थी। इनके अतिरिक्त इस वंश के और कीन से राजा जिनेन्द्रभक्त रहे, यह अन्वेषण करने का विषय है।

कुछ समय के लिये जब सोलंकी राजा जूनागढ़ के श्रिधिकारी हुए तो उन्हों ने भी गिरिनार पर मंदिरादि बनवाये थे। सिछराज के दंडनायक सज्जन ने पुराने मंदिर के स्थान पर एक नया पापाग् मन्दिर निर्मीपा था: । सम्राट् कुमारपाल के समय में गिरिनार पर्वत पर सीढ़ियां बनाई गई थीं।

मारांश यह कि मोलंकियों के समय में ही इवेनाम्बर जैनों का प्रावत्य गिरिनार पर ही गया था परन्तु उस समय यह विशेषना थी कि चाहे जिस सम्प्रदाय का प्रावत्य रहा हो, बंदना करने के लिये सब स्वाधीन थे—भगवान नेमि की भक्ति करने दिगम्बर और द्वेनाम्बर साथ-साथ जाते थे। राजमन्त्री बस्तुपाल-नेजपाल के संघ में द्वेनाम्बरों के साथ ११०० दिगम्बर जैनी भी थें। राज यह कि पहले परम्पर मैत्री भाव था और प्रत्येक जैनी एक दूसरे के उत्सव में सहयोग देना था। आज भी यह मुखद स्थिति बाञ्छनीय हैं।

# वर्तमान रूप

गिरिनार के वर्तमान रूप का यथार्थ परिचय दर्शन करने से ही सम्बन्ध रखता है। पूर्व दर्शकों के आधार से यहां कुछ परिचय जिखना अनुपयुक्त नहीं है। कहा जाता है कि गिरिनार के पांच मुख्य शिखर हैं:— १: अम्बामाता (२) गोरखनाथ – यह सब में उंचा—समुद्रतल से ३६६६ फीट उंचा है, ३) ओघडशिखर (४) गुरुदत्तात्रेय और (५) काल्का, जहां अयोरी रहते हैं। चूड़ासमास राजाओं के किले के खएडहर भी अवशेष हैं। मंदिरों के अतिरिक्त गिरिनार पर तीन प्रसिद्ध कुएड हैं: जो 'गोमुखी'— 'हनृमानधारा' और 'कमंडलकुंड' कहलाते हैं। 'भैरवजप' नामक पापाए एक दर्शनीय वस्तु हैं। पहले उस पर से कूद कर पाखएडी लोग स्वर्ग पाने के लोभ में अपने प्राए दिया करते थे। 'रेवतीकुंड' के

१ अम्बई गैजेटियर भाव ८, पृव ४६४-- ४६४।

२ प्रवन्धविन्तामणि—वस्वई गंजेटियर, भाव १, खा १, पु० १७६-१७७ ।

३ कीतिकौमुदी-बर्म्बई गॅंजेटियर, भा० १, ख० १, पृ० २०२।

उत्पर ही 'रेबताचल' पर्वत हैं, जिसकी तलहटी में अशोक के धर्मलेख हैं। आगे पोलीटिकल एजेएट सुंदर जी को बनवाया हुआ पलासिनी नदी का सुन्दर पुल हैं।

तलहरी में एक द्वेताम्बरी और एक दिगम्बरी धर्मशाला है। दिगम्बरी धर्मशाला में दो भौर ज्वेताम्बरी धर्मशाला में एक जिनमंदिर है। दिगम्बरीयों की एक धर्मशाला जुनागढ़ में भी है। गिरिनार तीर्थ का प्रबन्ध करनेवाली एक कमिटी है, जिसका प्रधान कार्याजय प्रनाप गढ़ (मालवा) में है श्रौर वह ''श्रीवंडीलाल जी दि॰ जैनकारखाना श्री गिरनार'' के नाम सं प्रसिद्ध है। दि॰ धर्मशाला से कोई सौ कदम के फामले पर पवत पर अढने का द्वार है। जनागढ़ के भूतपूर्व दीवान बेहचरदास विहारीजाल और डो॰ त्रिभुवनदास मोतीचंद शाह के उद्योग से 'जनागढ लॉटरी' की उपज-द्वारा काले पत्थर की मजबूत सीदियों गिरिनार ज पर्वेत की चारों टोकों तक लगवाई गई हैं। उपयंक्त द्वार से ही पवन पर चढ़ने की सीदियाँ शुरू होती हैं। जनागढ-राज्य पर्वत पर चढने का कर लेना है। लगभग नीन हजार सं अधिक सीढियाँ चढने पर इस पर्वेत की पहली टोंक मिलती है। यहाँ पर एक-एक धमशाला दिगम्बरियों श्रीर इवेताम्बरियों की है। इस टोंक पर ही जैनियों के मुख्य मंदिर हैं--अन्य टोकों पर चरणचिह्न अथवा छोटी-छोटी देवकुलिकायें हैं। अधिक मंदिर इंदेनास्वर-सम्प्रदाय के हैं। इनमें एक प्राचीन मंदिर 'श्रेनिट' पापास (granite) का है, जिसकी मरम्मत संवत ११३२ में सेठ मानसिंह भोजराज ने कराई थी। कर्नल टॉड मा० यह मंदिर दिगम्बर जैनियों का बतलाने हैं । जो हो. अय यह मंदिर द्येताम्बर भाइयों के ऋधिकार में है और इसमें श्रव मुलनायक संभवनाथ की प्रतिमा विराजमान है। वर्जेंस साहव ने इवेतास्वरों द्वारा इसका जीगोंद्वार होते देखाथा। दसरी टोंक नेमिनाथ स्वामी की है। इसमें भी कई मंदिर हैं, जिनमें एक मंडलीक राजा का बनवाया हुआ है। तीसरी टांक . मेरकवंशी की कहलातो है, जिसकी कारीगरी दशनाय है। मंदिरों का चौथा समृह सगराम सोनी की टोंक कहलाता है। संबत १८५३ के लगभग संठ प्रेमाभाई हेमाभाई ने इन मंदिरों की मरम्मत कराई थी। इसके आगे कुमारपाल की टोंक है। श्रीश्रभिनन्दन जिन का मंदिर उन्हों का बनवाया हुआ है। इस मंदिर के वाहर भीमकुंड के पूर्व में बहुत-सी प्राचीन खंडित प्रतिमार्थे पड़ी हैं। इसके बाद 'बस्तुपाल तेजपाल जी' की टोक है, जिसमें तीन

<sup>?</sup> Watson, Statistical Acett. of Junagadh, pp. 76-77.

२ दिगम्बर जैन डायरंक्टरी, पृ० ७६०--७५१।

<sup>3 &</sup>quot;To the east of the Devakota, there are several temples, the principal being the temple of Man Singh Bhoja Raj of Kacchb—an old granite temple near the entrance gate, which Tod call a Digambara Temple of Neminatha."

The Report p. 169.

मंदिर हैं। इन मन्दिरों में पीले रंग का ऋौर मलीका बढ़िया पत्थर काम में लाया गया है। कहते हैं यह पत्थर वस्तुपाल ने भारतवर्ष के बाहर से मंगाया था। इन तीनों मंदिरों के मूलनायक पार्व्वनाथ है। इसके बाद संप्रति राजा की टोंक है। यहां का मंदिर सम्प्रति राजा का कहलाना है, परंतु वर्नमान में इस बात का कोई चिह्न नहीं मिलता है। एक जगह कुछ गहराई में राजुल की गुफा है. जिसके भीतर राजमती जी की एक खड़ी मूर्ति सफेद पत्थर की है।

दिसम्बरी मन्दिरों में से एक प्रतापसह-निवासी श्रीबंडीलाल जी का संवत् १९१५ का बन-वाया हुन्या है। ऋौर दूमरा लगभग इसी समय का शोलापुरवालों का बनवाया हुन्या है। पहले मंदिर में श्रीशान्तिनाथ जी की एक मृति सं० १६६५ की प्रतिष्ठा की हुई है और एक सुप्रसिद्ध विम्य-प्रतिष्ठापक सेठ जीवराज पापड़ीवाल की सं० १४७५ की है। दिसम्बरी मन्दिरों को आगे दाहिनी और चौमुखी मन्दिर है। फिर रथनेमि का मन्दिर है जो ब्ले॰ आस्त्राय में मान्य है।

यहीं से खंबा जी की टोंक पर जाने का राम्ता है। अम्बादेवी के मन्दिर की जैनी श्रीर वैष्णव दोनों पृत्तते हैं।' वर्जेंस साव का अनुमान है कि यह मन्दिर पहले जैनियों या बौद्धों का था। अंबा जी की टोंक से आगे चलने पर तीसरी टोंक आती है, जिस पर पहले नेमिनाथ भगवान के चरण मिलते हैं। वहीं गोरखनाथ के चरण हैं।

इस ट्रांक से लगभग ४००० फीट नीचे उतर कर चौथी ट्रांक पर जाना पड़ता है। चढ़ाई किटन हैं। ट्रांक के उपर एक काल पापाए पर नेमिनाथ जी की प्रतिमा तथा दूसरी शिला पर चरए हैं। कोई इसी ट्रांक पर से भ० नेमि का निर्वाण हुआ बताते हैं और कोई पांचवीं ट्रांक से। इसी ट्रांक से नीचे उतर कर पांचवीं ट्रांक पर सीदियों से चढ़ना पड़ता है। यह शिखर सब से उँचा है और चारों और का दृश्य अत्यन्त मनोहारी हैं। ट्रांक पर एक मिठ्या के नीचे नेमिनाथ भगवान के चरण स्थापित है और एक बड़ा भारी घंटा बंधा हुआ है। बर्जेस सा० ने भ० नेमिनाथ की इस पादुका को पापाए में उकरा हुआ लिखा है, जिसपर एक देवकुलिका (मिठ्या) बनी हुई थी। एक नंगा साथु उनकी देखभाल करता था। दिगम्बर जैनी इसकी विशेष पूजा करते हैं, यह बात बर्जेस सा० ने लिखी है। नेमिनाथ के इन चरएों को वैष्एव लोग भी गुरुदत्तावेय के चरए कह कर पूजते हैं और मुसलमान

१ दिगम्बर जैन डायंग्क्टरी, पूर् ७६३-७६४ ।

The Report; p. 175.

<sup>3 &</sup>quot;.......Neminath or Aristanemi, who gives his name to this sunnmit... is the 22nd of their deified saints...... This one is the favourite object of worship with the Digambars or naked Jains"—Burgess, The Report, pp. 175,

मदारशा पीर का तिकया कहते हैं। इस स्थान से नेमिनाथ स्वामी के प्रथम गण्धर वरदत्त का निर्वाण हुन्त्रा था।' संभवतः गण्धर वरदत्त को ही वैष्णव गुरु दत्तात्रेय कह कर पूजते हैं।'

इस टोंक से उतरने पर रेणुका शिखर मिलता है श्रीर फिर कालिका टोंक श्रा जाती है। इन टोंकों पर कोई जैनी नहीं जाता—इन पर जाना है भी भयंकर!

दूसरी टांक के पास गोमुखी से दाहिनी श्रोर को एक सपाट रास्ता सहसावन या सेसावन को जाता है—यह सहसाग्रवन का श्रापन्न श है। कहते हैं, यहाँ पर नेमिनाथ स्वामी ने कुछ समय तपस्या की थी। यहां पर कई गुफायें श्रोर कुंड हैं। गुफाश्रों में श्रापरकोट श्रीर बाबा प्यारा की गुफायें जैनियों की श्रामान की जाती है।

नेमिनाथ जी के मंदिर-समृह में एक तलगृह-मिन्दर में श्रीपार्ध्वनाथ की प्रतिमा है। कहते हैं कि उसकी ठोड़ी से हमेशा एक बंद पानी टपकता है। इसीलिए उसे 'श्रमीजरा पार्ध्वनाथ' कहते हैं। बाटसन सा० ने इस प्रतिमा के कई बार दशन किये, परंतु पानी कम बरसने के कारण उन्हें जल की बंद टपकती नहीं दिखाई पड़ी। यह भी कहा जाता है कि चढ़ाई में यात्रियों के विश्राम लेने के लिए छैं 'परब' (Rest houses) है: (१) छोटा परब (२) छोर परब (३) धोब परब (४) काली परब (५) माली परब (६) श्रीर सुवाबड़ी परब।'

### उपमहार

गिरिनार पर्वत की इस प्रकार यह सामान्य रूपरेखा है। पाठकराण इसकी पढ़ें और गिरिनार का पवित्रता का अनुभव करें. जिसने मनुष्य की प्रेम-सुत्र में बांधने का मनोरम पाठ पढ़ाया है! किन्तु आध्य है कि इस पर भी हम भारतवासी परस्पर एक दूसरे को घृणा की दृष्टि से देखते है और सास्प्रदायिक विदे प में यह जाते हैं। जैनी गिरिनार को आहिंसा के प्रतिपादक शिवरूप नेमिनाथ-द्वारा पवित्र हुआ मानते हैं—बाह्मण लोग भी शिवर्जा को आहिंसा-सत्यादि का प्रतिपादक बना कर उन्हों के कारण गिरिनार को पृज्य मानते हैं और उनका जाप 'शिवनेमिनाथ' के नाम से देते हैं। यहां भी वही बात है। हमारे मुसलमान पड़ोसी उसी तीर्थ को पृजते हैं और ज़ियारन के बक्त आहिंसक बने रहते हैं! कैसा है प्रभाव गिरिराज गिरिनार का! निरन्तर जय हो गिरिराज की!

१ दिगम्बर जीन डायरेक्टरी, पुर अहर ।

ब्राह्मण लीग दत्ताडीय का यथार्थ नाम दत्त आडीय बताते हैं। आडीय उनका गोत्र था। गणाधर बरदत्त का गोत्र क्या था १ यह गंबेपणीय है।

<sup>3</sup> Statistical Acett. of Junagadh, p. 77.

## सार 'जैन ऐन्टीक्वेरी'

(जून १९३९)

पृ० १-- ८ प्रो० चक्रवर्ती ने तामिल जैन साहित्य के काव्यों का परिचय कराया है। तामिल भाषा के पांच महाकाव्यों में से तीन (१) चिन्तामिए (२) शीलप्पदिकारम् (३) श्रीर वर्लयापति नामक महाकाव्य जैनियों की रचनायें हैं। चिन्तामणि सर्वोत्कृष्ट काव्य है। 'शीलपदिकारम' का महत्त्व विशद है। इसकी रचना चेरवंशी राजा चेरलादन के पत्र राजकुमार इलंगोबडिगल थे, जो मुनि हो गए थे। जब वह वंजीके जिनमंदिर में थे तब किन्हीं पहाड़ी लोगों ने एक आश्चर्यमयी घटना उनसे आकर कही। उसी घटना के आधार से शील का माहात्म्य प्रकट करने के लिए यह काव्य रचा। चोलदेश का राजधानी पुहार में माशत्त्वन नामक श्रेष्टी थे, जिनके पुत्र का नाम कोबलन था। कोबलन का व्याह करणाकि में हुआ था। ये दोनों अलग एक घर में रहते थे। खब दान-पुएय करते थे। इत्तफाक से कोवजुन का प्रेम माधवी नामक वेदया से हो गया छी वह अधिकतर उसी के साथ रहने लगा। करण्णिक को दुःख हुआ ज़रूर, परंतु पतिदेव की उसने ज़रा भी **अवज्ञा नहीं की**---श्रपना दु:ख तक उन पर प्रकट नहीं किया। सारी सम्पत्ति वेदया-सेवन में नष्ट हो गई। घटनावश कोवलन श्रीर माधवी का परस्पर सम्बन्धविच्छेद हो गया । वह घर श्राया । कर्रण्कि ने उसका ढाढम बंधाया और उसे अपने दो कड़े उतार देकर कहा कि इनके रुपये उठा-कर व्यापार करो । पनि-पत्नी पाएड्यंर्श की राजधानी मदुरा गए जो जैनधर्म का केन्द्र था। वहां कोवलन ने एक कड़ा वेंचने के लिए राजा के सनार की दिया। उसने राजा की उस्टी-सीधी सभा कर कोवलन को चोरी के अपराध में फांसी का दएड दिलाया। वेचारा कोवलन वेमीन मरा। करण्णिक ने राजा को उसकी भूल सुकाई। <mark>राजा श्रपनी रालती पर ऐसा</mark> परंशान हुआ कि उसका भी प्राणान्त हो गया। कएण्कि ने मदुरा के नष्ट होने का शाप दिया और श्रपनी छानी नीच कर फेंक दी और जाकर पतिमिलन की प्रतीचा करने लगी। कोबलन स्वरा में देव हुन्ना था—वह इससे त्राकर मिला। वह इस काव्य का संज्ञिप्त भाव है। श्रमन में चेर राजा के ऐक्वर्य का वर्णन है। यह काव्य सन् १५० ई० में रचा गया था।

पृष्ट्र-२० डा॰ जुननकर ने जैनधमें के भवित्य पर गंभीर विचार प्रकट किये हैं, जो प्रत्येक जेनी को पढ़ना चाहिए। इस लेख का हिंदी त्यनुत्राद प्रकट किया जाना चाहिए।

पृष्ट २१—२५ प्रोव हरिमोहन भट्टाचार्य ने सांख्य ऋौर मीमांसा दर्शनों में वर्णित श्रात्मा के ज्ञानगुरू। पर जैनट्टिट से श्रालीचनात्मक वियेचन किया है।

पृश्चित्र प्रोध दशरथ शम्मों ने बीकानेर के चिन्तामिण जैनमंदिर के संव १९७६ के शिला-लेख का संपादन किया है।

पृथ् २५—३२। जैन-काल-गणना में जरासिंधु से लेकर महामंडलिक राजा आनन्द-कुमार तक की घटनाओं का वर्णन है। —कामताप्रसाद जैन

# साहित्य-समालोचना

#### (१) समाधितंत्र

मूलकता—पूज्यपादाचायः संस्कृत-टोकाकार प्रभाचन्द्राचायः हिन्दी श्रनुवाद—पं० परमानन्द जैन शास्त्रिकृतः सम्पादक—पं० जुगलिकशोर मुख्तारः प्रकाशक—वीरसेवा मन्दिर, सरसावा (सहारनपुर, यू० पी०), सन् १९३९ः मृत्य—श्रात्मविचारः रायल श्राकारः २४+१०८ पृष्ठ ।

यह वीरसेवामन्दिर-मन्थमाला का प्रथम प्रन्थ है। इसके प्रकाशन के लिये बाबा भागी-रथ जी की प्रेरणा से ३५५) रुपया का दान प्राप्त हुआ था। प्रन्थ बाबा जी की समर्पित किया गया है। छपाई-सफाई अधिक संतोपजनक नहीं हो सकी जिसका कारण प्रेस की गड़बड़ी थी।

प्रस्थ के कर्ता पूर्यपाद का नाम जैन साहित्य में सुप्रसिद्ध हैं । इनका सबसे श्रिधिक सुप्रचलित प्रस्थ तत्वार्थसृत्र की टोका—सर्वार्थसिद्धि हैं । उनकी श्रस्य ज्ञात रचनाय हैं जैनेन्द्र-व्याकरण, इष्टोपदेश, सिद्धभक्ति । श्रस्य पांच छह 'भक्तियां' भी पृष्यपाद के नाम से प्रसिद्ध हैं । उनके 'वैद्यकशास्त्र', 'शब्दावतार', 'जैनाभिषेक' व छन्दःशास्त्र' के भी उन्लेख मिलते हैं, नहीं कहा जा सकता कि वे श्रव सुरचित हैं या नहीं ? श्रीधवल सिद्धान्त में उनके एक 'सारसंग्रह' प्रस्थ का उत्लेख भी श्राया है जो न्यायविष्यक प्रतीत होता है । इन सब विष्यां का तथा प्रस्तुत प्रस्थ के विषयादि का विद्वत्तापृणे विवेचन सम्पादक-द्वारा लिखी गई भूमिका में पाया जाता है । भूमिका में कर्ता के काल-निर्णय की श्रला से उहापोह नहीं की गई । हाँ यह यत्र-तत्र कहा गया है कि वे विक्रम की छठी शताब्दी में हो गये हैं । उनके एक शिष्य वश्रनन्दी ने विक्रम सं ००२६ में द्राविड्संघ की स्थापना की थी, तथा वे गंगराजा दुर्विनीत के शिचागुरु थे, जिसका रोज्यकाल ई० सन ४८२ से ५२२ तक पाया जाता है ।

समाधितंत्र १०५ पद्यों का ऋष्यात्म-विषय-संबंधी सुन्दर काव्य है। इसमें थोड़े ही शब्दों द्वारा सूत्ररूप से ऋपने विषय का ऋन्छा प्रतिपादन किया गया है। प्रतिपादनशैली सरल, सुन्दर एवं हृदयमाहिणी है। ऋनुवाद, ऋन्वयार्थ और भावार्थ-रूप से अच्छा विशद हुआ है।

बीरसेवा-मन्दिर से आगे सात अन्य प्रन्थां के प्रकाशित किये जाने की प्रतिज्ञा की गई है। इनमें जैन लच्चगावर्ती, धवलादि-श्रतपरिचय और ऐतिहासिक जैन व्यक्ति-कोश के लिये हम विशेषकृप से उत्सुक रहेगे। अधिष्ठाता जी से अनुरोध है कि वे, इन्हें शीघ प्रकाश में ली कर जैन साहित्य-सेवियों का उपकार करें।

—होरालाल जैन एम० ए०

### (२) मुर्वार्थमिद्धि

रचियत।—श्रीपूज्यपाद ; सम्पादक—पं० जिनदास शास्त्री न्यायतीर्थ ; प्रस्तावना-लेखक— मोतीचन्द्र एम०ए०; पृष्ठ-संग्व्या ३६+३२२ ; मृत्य २) रु० ; प्रकाशक—श्रीयुन रावजी सखाराम

दोशी, शोलापुर।

शोलापुर सं जैन परीचालय के मंत्री स्वर्गाय सेठ रावजी सखाराम दोशी ने सर्वार्थसिद्धि का एक नृतन संस्करण त्रामी हाल ही में प्रकाशित किया है । इसका संशोधन पं० जिनदास जी शास्त्री ने किया है त्र्यार मुद्रम् पं० वर्धमान जो शास्त्री ने त्र्यपने कल्याम् मुद्रम्मालय में किया है । संस्करण का त्राकार वरोरह विल्कुल पूर्व संस्करण जैसा ही है, मृन्य भी उतना ही है। किन्तु पृष्ठ-संख्या उससे बढ़ गई है। इसका कारण यह है कि संशोधक जी ने किसी-किसी स्थल पर श्रनसागरी टीका के कुछ त्र्यंश जो उन्हें त्राच्छे लगे, पुटनोटों में उद्धृत कर दिये हैं। तथा प्रारम्भ में पं॰ गौतमचन्द्र मोतीचन्द्र कोठारी एम॰ ए॰ की तथोक्त महत्त्वपूर्ण प्रस्तावना ने, पंट मक्कानलाल जा शास्त्रा के 'श्रीवर्द्ध मानाय नमः' ने (उनके वक्तव्य के शीर्पक स्थान में यही बाक्य मुद्रित है ) त्रांर मंशोधक जी के श्रृतमागर विषयक परिचय ने एक कम पूरे चालीस पृष्ठ रोक लिये हैं। किन्तु इस पृष्ठ-वृद्धि से इस संस्करण की कलेवर बुद्धि नहीं हो सकी है, क्योंकि प्रकाशक जो ने इसमें जो कागज लगाया है, वह संभवतः इसी ऋनुपात से पसन्द किया गया था, कि पृष्ठ-संख्या बढ़ने। पर भी सर्वार्थीसिंद्ध के पूर्व संस्करण से इस संस्करण की मोटाई न बढ़ने पाये। इस पसन्दर्गा ने संस्करण की मोटाई को तो नहीं बढ़ने दिया, किन्तु श्रीर इस तरह से उसका बाह्य सीन्द्ये प्रवंबत ही श्राकर्षक बना रहा. किन्तु इससे उसके श्चन्तः सौन्द्य में कम से कम मेरी इंटि से तो श्चन्तर पड़ ही गया। कागज के पारदर्शक होने की वजह से एक और से दोनों और के अनुर मलकते नजर आते हैं। स्याही भी कुछ-कुछ फैली हुई सी माऌम होती है। गेट-अप भी सुन्दर नहीं हुआ है। फलतः अज्ञरों पर स्याही की 'कहीं ध्रप कहीं छाया' सी मालूम होती हैं। बहुत से अज्ञर ठीक ठीक नहीं उचटे हैं। संयुक्त तो प्रायः रह ही गये है। किन्तु एक बात अञ्ची कर दी गई है, उपयोगी लचगुवाक्यों को मोट अन्हों में छापा गया है. जिससे परीचाथियों को सहायता मिल संकेगी। किन्तु उसके बदले में एक नई कठिनाई भी पैदा कर दी है और वह यह है कि नयी श्रशुद्धियों की सृष्टि कर दी गई है जो संभवतः ठीक-ठीक प्रफ-पाठ न होने का परिएाम जान पड़नी हैं। यथा—पृ० ९९ में 'द्विविधास्तसाः', पृ०८, सृत्र २७ में—'रूपिष्वत्यनेन पुद्गलद्रव्यसम्बन्धाश्च जीवा: ।", पृ० रष्ठ४ में 'त्र्यद्वापत्यम्' के स्थान में 'उद्धारपत्यम्' श्चौर 'तेपाम' के स्थान में 'येपाम', पृ० १४७ में 'सामानायु, पृ० १५३ में 'भगगव श्रंगि'। पुराना अशुद्धियां तो अभी मौजूद ही हैं। टिप्पणी भी कहीं कहीं अशुद्ध छपी है। टिप्पणियाँ यदि प्रन्थ के गृढ़ शब्दों को स्पष्ट करनेवाली भी होतों तो वे छात्रों के लिये विशेष लाभप्रद हो सकती थीं। सब बातों पर दृष्टि डालते हुए हमें तो यही कहना पड़ता है कि इस संस्करण को पूर्व संस्करण से किसी भी तरह अच्छा नहीं कहा जा सकता। पाठ्यक्रम में निर्धारित प्रन्थ शुद्धतापूर्वक संपादित होकर प्रकाशित होने चाहिये। जल्दबाजी करने से प्रन्थ की हत्या सी हो जाती है। इसको प्रस्तावना के बारे में यहां कुछ लिखना बेकार होगा। 'भास्कर' की मार्च की किरण में उसके बारे में एक स्वतन्त्र लेख श्रानेवाला है। — कैलाशचन्द्र शास्त्री

## ग्रन्थराज श्रीधवलसिद्धान्त का प्रकाशन

जिनके स्वाच्याय के लिये विद्वत्मग्रहती सुदीघंकाल से लालायित थी श्रौर जिन प्रन्थराज के दर्शनमात्र के लिये सैकड़ों रुपये व्यय करने पड़ते थे, उन परम पुनीत प्रन्थराज का सत्प्ररूपणा-नामक प्रथम खराड जैनसमाज के तीत्र पुर्णोदय से भेलसा-निवासी श्रामन्त सेठ लक्ष्मीचन्द शिताबराय जी के श्रौदार्थपूर्ण दान-द्रव्य से समाज के प्रख्यात सुयोग्य विद्वान, 'भास्कर' के श्रन्यतम सम्पादक मित्रवर प्रोफेसर हीरालाल जी श्रमरावती के श्रविरत परिश्रम से सर्वोच्च नवीन शैलों में श्रव प्रकाशित हो गया। प्रस्तुत प्रन्थराज श्रान्तिम तीर्थङ्कर श्रीमगावान् महावीर स्वामी की द्वादशाङ्गवाणी का श्रवशिष्ट रूप है श्रोर श्राचार्य-परम्परा से प्रातःस्मरणीय परम पृज्य पुष्पदन्त श्रोर भूतविल-द्वारा पद्ख्यण्डागम-रूप से लिपिबद्ध हुए थे। इन्हों प्रन्थराज के लिपिबद्ध-काल से जैनियों में श्रुतपश्चमी-पर्व का प्रचलन हुश्रा जो कि श्राजतक श्रविच्छिन्न रूप से चला श्रा रहा है। प्रन्थराज की सम्पादन-सम्बन्धी विशेषताश्रों के दर्शनमात्र से हृदय प्रसन्नता से भर जाता है। इन सब बातों पर विशेष प्रकाश 'भाक्तर' की किसी श्रन्य किरण में डाला जायगा। इस समय जैन समाज से मेरी यही प्रार्थना है कि शीघातिशीघ प्रथम खण्ड का मृत्य १०) भेज इन्हें 'जैनसाहित्योद्धारक फंड', किंगण्डवर्ड कालेज श्रमरावती (श्ररार) से श्रवस्य मंगा एवं स्वाध्याय कर श्रवुल पुण्य-पुश्च का संचय करें।

में आशा करता हूं कि जैनसमाज इस सुत्रणीवसर को नहीं स्रोयेगा। में प्रत्येक संस्था के संचालक तथा मन्दिरों के प्रबन्धकों से निवेदन करूँ गा कि प्रस्थराज की एक-एक प्रति आप महानुमाव मंगाकर अपनी संस्था एवं मन्दिरों को अवद्य सुशोभित करें। मन्दिर-निर्माण, विस्व-प्रतिष्ठा, रथनिष्कासन आदि धर्मकार्यों से यह साहित्योद्धारक धमकार्य किसी अंश में कम नहीं है। बल्कि मेरी स्थूलबुद्धि में यह उन सर्वों से बढ़कर है। क्योंकि जैनसाहित्य की रचा से ही जैनधमें जीवित रह सकता है—अत्यथा नहीं। इसी से कहा जाता है कि जिस धर्म का साहित्य जीवित है वही धर्म जीवित है। आचार्यों ने भी जिनेन्द्र और जिनवाणी में कोई अन्तर नहीं माना है। आजकल जो कोई भी धर्म उन्तिन-पथाकट है, वह केवल अपने साहित्य-प्रचार के बल से ही। जैनसमाज को कम से कम अब उन उन्निशील धर्मों से अवद्य शिद्या लेनी चाहिये। ये दो पंक्तियाँ अपने कर्नव्य-पालन के लिये ही लिखी गई हैं। अन्त में इनके सम्पादक विज्ञ प्रोफेसर साहब को इसअभूतपूर्व साहित्यिक सफलता के लिये में इदय से धन्यवाद देता है।

# तिलोयपगणत्ती

पाद्गां जोयमयं श्रद्वावीसुत्तरं सयं दंडा । किंकुहत्था गात्थिह वेदीए कोविहं दीहं (?) ॥५१॥

३ । इं १२८ । ० । ० । १ ।

8

पादद्वागो सुगगां श्रंगुलमेकः नहाजवा पंच। एको जुवो एको लिक्सवं कम्माबिटोगा जुव्वालं ।५२॥

श्रं १। ज ५। जु १। लि १। कहा सुप्यां जहरामाओं गं खिदिए मिन्सिल्लओगभूमीय । सत्त च्चेय वालमा पंचुत्तमओगच्छोगीए ॥५३॥

0 | ७ | ५ |

षको तह रहरेगा तसरेगा तिपिमा मास्थि तुडरेगा । दोत्तियसममामासममा। सम्मासममाय वि तिमिमा पुढं ॥५४॥

१।३।०।२।३।

परमाग्रा य अगांता संग्वा हुवेदि गियमेगां। बोच्छामि तप्यमागं गिस्मंसिद्दिहिवादादो ॥५५॥ तेबीस सहस्मागिं वेगिंग स्यागिं च तेरसं श्रंसा। हारो एकं तक्ष्वं पंच सहस्मागि चउ स्यागि गर्वं ॥५६॥

> २३२१३ । १०५५०५ ।

खखपदस्मंमस्म पुढं गणगारा होदि तस्स परिमार्ग । जारा अग्रांतागांता परिभासकमेण उपपर्गणा ॥५७॥

**७९९०५६९४१५०।** 

श्रंबरपंचेकचउगावकपुगासुग्रागागावयसन्तो व । श्रंककमे जोयणया जंबूद्धावस्म खेनकलं ॥५८॥

69045988401

पक्को कोसो दंडा सहस्समेक हुवेदि पंचसया। तेवग्रणाप सहिदा किक्टुहत्थेमसुण्याह ॥५९॥ को १। दंड १५५३।००।

पको होदि विहर्त्था सुगर्ग सोदंमि अंगुलं पका। जब क तियज्ञुवा लिक्खाउ तिगिग गादभ्या ॥५०॥

१।०।१।६।३।३।

प जा

कम्मक्लोग्रीष दुवे वालगा श्रवरभोगभूमीप। सत्त दुवंते मज्जिमभोगखिदीप वि तिग्रिण पुढं ॥६१॥

२।७।३।

सत्त य सण्णासग्गाभिद्मग्गासग्गया तहा पक्को । परमाग्रुग अर्गातोगांता मंखा इमा होदि ॥६२॥

4191

भडतालसहस्सार् पणवराग्रुत्तरचउस्मया श्रंमा । हारो एकं लक्ष्वं रंच सहस्सागि चउ सया गवयं ॥६३॥

> 86844 804804

Į

खेखपदमंसस्स पुढं गुगागारा होदि तस्स परिमागां। पत्थ अग्रांनागांता परिभासकमेगा उप्यग्गा। ॥६४॥ सोलसजोयगाहीगां जंबूदीवस्स परिधिमज्किमः द्वारंतरपरिमागां चउभिजदे होदि जंलखं॥६५॥। जगदीबाहिरभागो दारागां होदि श्रंतरपमागां। उग्रासीदिसहस्सागां वावगगा जोयगागि अधिरंगो। ॥६६॥ सत्त सहस्सागां धण् पंचम्यागां होति वर्त्तामं। तिग्रिगा विवय पत्थागि तिग्रिगा जवा किविद्धिरिक्तो॥६७॥।

धा ७ ५३२ । ऋं ३ । ज ३ ।

जगदीभग्भंतरण परिष्ठी लक्क्वाणि तिशिग जोयगया । सोलसमहस्महगिम्यबावगगा होति किचुगा ॥६८॥

3 2 5 2 4 2 1

जगर्वाञ्च्यतरण (दारागां होदि अंतरपमागां । उग्रामीदिमहस्मागं चउतीमं जोयगाणि किचूगां ॥६५॥

640381

विक्लंभद्धकर्त्। विगुगा बड्डं दि संतरे दीवे । बमो पण्युगाचउभित्रदें होदि धण्डकरमा ॥७०॥ सत्तरिसहस्सजोयण सत्त सया दसजुदो य अदिरित्तो । जगदीकभंतरण दारागं रिजुसमागविकालं ॥७१॥ ७०७१०। उणसीदिसहस्साणि कृप्यग्णा जोयणाणि दंडाइं। सत्त सहस्सा पणसयबत्तीसा होति किंचूगो॥७२॥ ७९०५६। दं७५३२। विजयादिदुवाराणं पंचसयाजोयणाणि वित्यारो।

विजयादिदुवाराम् पचसयाजीयमामि वित्यारी । पत्तेकः उच्छेहो सत्त स्थामि च पर्गमासा ॥७३॥ जो ५०० । ५५० ।

दारोवरिमपुरामां रुंदा दो जोयगाणि पत्तेकः। उच्छेको चन्तारि केई एवं परुवंति ॥७४॥ २ । ४ ।

पाठान्तरम्।

पदेसि दारामं श्राह्यब्देवा हवंति विकरमा | जंगामा ते दारा तंगामा ते वि रक्तवादो ॥७५॥ पक्तपलिदोवमाऊ दसदंडसमागानंगधरदेहा । दिव्यामलमउडधरा सहिदा देवीसहस्सेहि ॥५६॥ दारस्स उवरिदेसे विजयस्य पुरं हवेदि रमगाम्मि । बारससहस्मजोपगार्वाहक्तस्सद्वविक्लंभं ॥५५॥

1000 | 5000 |

वउगोउरसंजुक्ता तद्वेदी तिमा होदि कणयमह । विजयपुरिमा विविक्ता पामादा विविहरयणकणयमया । समवउरस्सा दीहा अणेयमंठाणमोहिहा ॥७८॥ कृदेंदुमंखधवला मरगयवणणा सुवणणमंकामा । वरपउमरायमिरमा विविक्तवणणंतरा पउरा ॥८०॥ पुउलंगमंतभूमणअभिमेउल्पिक्जिमेहुणादाणं । मालाउ विसालाउ रयणमंडउ विराजंति ॥८१॥ ते पामादा सक्वे विविक्तवणसंडमंडणा रममा । दिल्पंतरयणदीवा वरधूवघडेहि संजुक्ता ॥८२॥ सक्तदृणवदसादियविविक्तभूमीहि भूसिदा चिउलाई । दुक्कंतरपरदाया(१) अकिष्टमा सुद्धु सोहंति ॥८३॥

<sup>ा</sup> B रक्कादं; 2 S A चरियदालय: ३ उप्पेच्छ or उप्पत्ति ?); 4 विउला (?)।

पासरसवएणवरराँगांधेहि १) बहुविधेहि कदसरिसा । उज्जलविवित्तवहुविधसयणासणाणिवहसंपुराणा ॥८४॥ पदेसिं गायरवरे बहुविहपरिवारपरिभदा गिन्हः । देवीज्ञत्ता भुंजिद उवचारसहाई विजयपुरी ॥८५॥ पवं अवसेसागां देवागां पुरवराणि रमगणि । दारोवरिमपवेमे णहिम्म जिग्मभवगाज्ञत्ताणि ॥८६॥ जगदीप अञ्मेतरभागो वे कोस्मवाससंज्ञत्ता । भूमितले वगामंडो वरतराणियरा विराजित ॥८५॥ तं उज्जागं सीयल्हायं वरसुरहिकुसुमपरिपुराणं । दिखामोदसुगधं सुरस्वयरमिहुग्गमणहरणं ॥८८॥ वे कोस्मा उविद्या उज्जागवगास्म वेदिया दिखा । पंचसयचावहं वा कच्यावररयणांगायरमहं ८५॥

। ज्ञग्दां सम्मत्ताः ।
तिस्सं जंबूद्वंवं सत्तविहा होति ज्ञणपदा पवराः ।
पदाणि विद्याले द्वन्कुल्सेला विरायते ॥९०॥
दांक्वणिद्साण भरहो हमवदो हरिविदेहरम्माणि ।
हेरण्णवदेरावद्वरिसा कुलप्यवदंतिरदा ॥९१॥
कप्यतस्थवलक्ष्ता वरउववणवामर्गहां चार्वराः ।
वरकुंडकुंडलेहि विचित्तस्वेहि रमणिज्ञा ॥९२॥
वरवेदीकडिसुत्ता बहुरयगुज्जलणित्त्मउहुधराः ।
सरिजलप्वाहहारा खेत्त्त्णिरिद्यालिङ्गिमिसहरिगिरीः ।
मूलोविरसम्वासा पुव्वावरजलदेहिं मंलमा ॥९४॥
पदे हमज्जुणतविणज्ञयवेरुलियर वद्देहमस्याः ।
पक्षदुचदुचदुदुगहितद्वायणस्यउदयमंज्ञदा कमस्ते ॥९४॥

१००। २००। ४००। ४००। २००। १००। वरदा हिनदा रचा सवि चामरविज्ञमागया परिदो। कप्पतस्वास्त्रिदा चमुहमही सिंहासगास्द्रा ॥९६॥ वरवेदीकडिमुचा विविद्युज्जलस्यगाकुडमउडधरा। संबरगिष्भरहारा चंचलतस्कृडलाभरगा॥२०॥ गोउरितरीटरम्मा पायारसुगंधकुसुनदामगा।
सुरपुरकंटाभरणा वरराजिविचित्तवत्थकयसोहा।।९८॥
तारिग्रकंकणजुला वज्जपणाळीपुरंनकेयूरा
जिणवरमंदिरितलया भूधरराया विराजित ॥९९॥
गाउवीजुदसदभजिदे जंनूदीवरम वासपिरमाणे।
जं लढां तं कृदं भरहं खेत्तिम गाद्व्यं॥१००॥
पुज्यावरदो दीहा मत्त वि खेता अगादिविगणामा।
कुलगिरिकयमजादा विविग्रगणा दिक्वगुल्वन्दो ॥१०९॥
भरहम्मि होदि पक्को तन्तो दुगुणा य चुलुहिमयंतो।
पर्व दुगुणदुगुणा होदि मलायं। विदेहतं॥१०२॥

१ | २ | ४ | ५ | १६ | ३२ | ६४ |

अद्धं खु विदेहादो गालो ग्गालादु रम्मको होदि । एवं अद्धदाओं एगावद्यंत्तपरिवंतं ॥१०३॥

3211812181218

वरिसादीम मलायामिलिदे गाउदीयमध्ययमेकसयं।
पसा जुना हारस्य भासिदो आग्रुपुर्वाप ॥१०४॥
भागभिविसम लक्ष्यं पणस्यक्रवासजीयगामि<sup>3</sup> ।य ।
क्रिक्टिकला य कहिदो भरहक्षेत्रसमि विक्लामा ॥१०५॥

५**२६। ६।** १५

वरिसादु दुगुणवङ्का आदंदो दुगुणिदो परोवरि सो। जाव विदेहं होदि हु तत्ता अद्भद्रहाणीए ॥१०६॥

१०५२ | १२ | २१०५ | ५ | ४३१० | १० |

८४२१ । १ । १६८४२ । २ । ३३६८४ । ४ ।

१५ १५ १५

१६८४२ । र । ८४२१ । १ । ४२१० । १० ।

ور ور ور

२१०५।५।१०५२।१२। ५२६।६। १९ १९

। एवं विएणासी सम्मत्ती ।

भरहिलदीबहुमज्मे विजयको गाम भूधरो तुंगो। रजदमश्रो वहे दि हु<sup>1</sup> गागावरस्यणस्मिगिज्ञो ॥१०७॥ पण्डवीसजोयग्रुदश्रो जुत्ता तह<sub>ु</sub>गुगम्लविक्ववंमा। उद्यतुरिमस्म गढा जलगिहिषुहा तिसेदिगश्रो॥१०८॥

२५ । ५० । २५ ।

Š

दसजीयगागि उवरिं गंतृगं तस्म दोस् पासेसं। विज्ञाहराग सेदी एक्केका जेखगागि दस हंदा ॥१०९॥

6 3

विजयङ्गयापेगां हुवंति विज्ञाहरामा सेढीओ । पक्केका तह वेदी मामाविहतोरमेहिं कियसोहा ॥११०॥ दक्किमादिससेढीप पर्समास पुरामा पुल्यवहुद्दिसि । उत्तरसेढीण तह मायरामां सिद्धि वहंति ॥१११॥ द ५०। उ.६०।

त्रागामा—

किंगामिद्रकिंगारगीदाइ तह य गारगीतं।
बहुकेदुपृंडरीया सीहद्धयसेदकेदूइं ॥११२॥
गठडद्धयं सिरिष्पहेसिरिधरेलीयगाला अरिजयकं।
वहरमालवदः दा विमोजिया जयपुरी य सगडमुही ॥११३॥
वदुमुहबद्दुनुहअरजंग्वायागि विरज्ञक्त्वणामविक्तवादं।
तत्तो रहगोउरमेहलगालेमपुरावराजिद्या ॥११४॥
गामेगा कामपुष्कं गयणचरी विजयचरियमुक्कपुरी।
तह संजयंनणयरी जरंनविज्ञाहंबद्दज्ञयंतं च ॥११४॥
ग्वेमंकरचंदामा स्राभपुरुत्तमापुवादं पि (?)।
विकामहाकृडां सुवगगकुडातिकृडा य ॥११६॥

t ASB के दि। Hereafter a Ms from Delhi (≈ D) is being used in addition.
2 D बहुदीम ; 3 ABS चेट्टिति; 4 D मारुवह ।

बहुविस्तेहेमकृष्टा तस्तो वहसवर्गकृडस्रपुरा । चंडं गिक्चुज्ञोयं विमुही तह गिष्टवाहिगी सुमुही ॥११७॥

9

श्रंजुलअरुगोकरलास्य।रुगोओ<sup>2</sup> य विज्ञुपहगामा । किलकिलचूडामगियं ससिपहचमालपुष्कचूलारं ॥११८॥

109

गामेग हंसगभं बलाहकसिवंकरा मिरिमउदं । चमरं मिवमंदिरवसुवक्तावसुमाइमा गामा ॥११९॥ सब्बत्थपुरं सक्तुंजयं च गामेग केदुमालं ति । सुरवइकतं तह गगगं गांदगां पुरमसोगं च ॥१२०॥ तक्तो विसोकयं वीदसोकश्रलकाइतिलकगामं च । शंबरतिलकं मंदरकुमुद्दा कृंदं च गयगावल्लभयं ॥१२१॥ दिव्यतिलयं च भूमीतिलयं गंधव्यपुरवरं तक्तो । मुक्ताहरगाइमिमगामं तह अमिजालमहजालां ॥१२२॥ णामेग मिरिणकेदं जयावहं सिरिणिवासमगिवज्जं । भद्दं सल्वधगां जयमाहिदो विजयगायरं च ॥१२३॥ तह य सुगंधिगिवेरतेदरामां खीरफेणसंखोभा (१) । गिरिसहरधरगिवारगिदुमाई दुन्नरं सुदंसगायं ॥१२४॥ रयगायरस्यगपुरा उक्तरसेद्वीय सिद्दि णयरीओ ।

विज्ञाहरमयरवरा भणाइणिहमा सहाविभिष्यसमा । मामाबिहरयममया गोउरपासाय तोरसमादिनुदा ॥१२६॥ उज्जामवस्त्रस्त्रस्ता पोक्खरमोक्वदिग्धयासहिदा ! धुट्यंतर्युवदाया पासादा ते च<sup>7</sup> रयसमया ॥१२०॥ माणाबिह्यसभिगेहा विज्ञाहरपुरवंग्सु रमसिज्जा । वरस्यणकंचसमया तास द्वासेसु सोहंति ॥१२८॥

E0 1

<sup>1</sup> BS बहुचित्तः 2 ABS कहुलासे; 3 ABS कूडा—; 4 S संउद्: 5 D सम्बार्म; 6 D पातानार (पानार ?); 7 व (?)।

वग्रसंडवच्छगाहा वेदीकडिसुत्तपहि कंतिहा। तौरणकंकग्रञ्जला विज्ञाहररायभवणमोडधरा<sup>1</sup> ॥१२९॥ मणिगिहकंठाभरणा चलंतहिंदोलकंडलेहिं जुदा। जिग्रवरमंदिरतिलया गायरगारिंदा विरायंति <sup>2</sup>पुन्विदक्रमलवर्षे हिं वाबीगिचएहिं मंडिया विउला। पुरवाहिरभूभागा उज्जाणवर्गेहिं रहंति ॥१३१॥ कल्हारकमलकुवलयकुमुद्जालजलपवाहपदहत्था । **दिम्ब**तलाया विउला तेसु **पुरे**सु विरायंति ॥१३२॥ जमणालवलुतुवरोतिलजवगोधूममासपहुदीहिं। सब्बेहि सुधरगोहि पुराइं साहति भूमीहि ॥१३३॥ बहुदिव्यगामसहिदा दिव्यमहापट्टगेहि रमगिजा। कम्बडदोगामुहेहि संवाहमडंबएहि परिष्गुगा ॥१३४॥ रयणाण सयायारहिं विभूसिदो पंचमरायपहूदीणं। दिव्वण्यरेहि पुग्गा धगाधगुगमिद्धिरम्मेहि ॥१३५॥ जंबकुमारसरिच्छा बहुविहविज्ञाहि संज्ञुदा पवरा । विज्ञाहरा मग्रुस्सा क्रकम्मजुदा हुवंति सदा ॥१३६॥ भच्छरसरिच्छरूवा त्र्राहिणवलावगुणविव्वरमणिज्ञा। विज्ञाहरवणिताओं बहुविहविज्ञासमिद्धाओं ॥१३७॥ कुलजाईविज्ञाओं साहियविज्ञा अगोयभेयाओ । विज्ञाहरपुरिसपुरं वियाग वरसोक्खजगणांत्रो ॥१३८॥ रम्मुजार्गेहि जुदा हांति हु विजाहराण सेदाओं। जिग्रभवग्रभूसिदात्रों का सक्कर वर्गिग्यदं संयलं ॥१३९॥ वसजोयणाणि तत्तो उवरि गंतुण दोस्र पाससं। अभियोगामरसेढां<sup>5</sup>, दसजोयग्रवित्थरा होदि ॥१४०॥ वरकप्यठक्खरम्मा फलिट्रेहि उववर्णेहि परिपूर्यणा। वावितलायप्यउरा वरअच्छरकीडग्रीहं कंचणवेदीसहिदा वरगोउरसुंदरा य बहुचित्ता। मिणमयमंदिरबहुला परिखा पायारपरियरिया ॥१४२॥

<sup>ा</sup> अवड (१); 2 पुष्फिद (१); 3 ABS विवपृद्धिः 4 D स्ववास्थानवरेष्टिः; 5 ABS विविधानाम्य ।

# प्रशस्ति-संग्रह



इय हरिबंसपुरागो मगाहरेमरायपुरिसगुगााळंकारकल्लागे तिहुवगाकित्तिसिस्सअप्य-सुदसुदकित्ति महाकव्यु विरयंतो गाम सङ्गाळिमतिमो संधिपरिच्छेओ समत्तो ॥

निवनियहरेसुरहो जयिनिरिधमास्यास्य मणिहिहो नंदर जसावरपवरो सुहसंपद्दाण-कण्यरो॥१॥ वर्डविहमुणिगगासिहिया नंदर निरिनंदिसंघु सुग्मिहियो नंदर जयितिरिज्ञतो सावयगस्य धम्मअस्य ।।२॥ हिव्यंसगयगावंदो जह दंसणसयलभुवस आसंदो तयलोयसुजसुरवरो नेमिजिसो भवियद्गियहरो ॥३॥ रिसह अजिर संभर जिसंहु अभिणंदस्य सामिर सुमितपहमुपद्द पुस्त सुपस्त समिपद्दिनवगामिर सुविद्द सुसीयलु पुस्त सिर्मु वसुपुरच गुसोहर विमल सांतु पुस्त धरमितसंच्रयहं कंधु अह मिसिस्वल निमस्त्रेनिमिजिस्त पासु पहासाई वीरमहियभवियसाइ दंति मिरिमंति समास्य । सिद्धि संवत् १५५३ वर्षकरवि २ इजसुरो दिने प्रयोह श्रीमसंचराचलगढदुर्गे सुलितान स्थासद्दीन राज्ये प्रवर्तमाने श्रीद्मोवादेसे महावानभोजवानवर्तमाने जेरहरस्थाने सोनीश्रीहेसुरप्रवर्तमाने श्रीमूलसंघे वलातकारगर्यो सरस्यतीयच्छे श्रीकृत्दकृत्वाचार्यान्वये भट्टारकश्रीपद्मनिद्दिव तम्य शिष्य मण्डलाचायदेविद्दोनित्रेव तिल्ल्य मण्डलाचार्य श्रीविभुवनक्रीतिदेव तस्य शिष्य श्रुतक्रीति हदं हरिवंशपुरासं परिपूर्ण कृतम् । भन्यजनपठनार्थ झानावरसक्रमंत्रयार्थ श्रीवादवनाथवैत्यालये श्रीवतुत्राक्तिर्वात्र परम्यमनया प्रमम्य तथा श्रुतगुरुभिक्तिपृर्वकं नमस्कृत्य प्रन्यस्य अविद्यसमानिनित्रिक्त ।

इस हरिवंशपुराम के रचयिता यहाःकांचि ने अपने को श्रीमूलसंब %, वलात्कारमण पर्व सरस्वतीमच्छ के श्रातःस्मरणीय आचार्य कृन्दकृत्द की परम्परा में बतलाया है। आप के प्रगुक्त मण्डलाचार्य देवेन्द्रकीर्ि और एक मण्डलाचार्य भुवनकीचि हैं। कुछ विद्वानों का ख़याल है कि धर्मशर्मास्युद्द के टीकाकार यहांकांचि और आप एक ही हैं। परन्तु यह धारणा भ्रान्त है। क्योंकि धर्मशर्मास्युद्दय के टीकाकार यहांकीचि लितिशीर्चि के शिष्य हैं, आप भूयनकीर्चि के।

इस प्रन्थ के अन्त में हो प्रशस्तियाँ हो गयी है। पहली श्रापश्रंश भाषा में एवं दूसरी संस्कृत में। पहली प्रशस्ति में लिखा है कि यह प्रत्य विश् संश् १५५२ माधकृष्ण पञ्चमी सोमवार मालवदेशान्तर्गत मंगडवगड़ में, शाहि गयासुई।न के शासन-काल में जेरहट नगर में समाम हुआ। दूसरी प्रशस्ति में लिखा है कि सिद्धि संवत् १५५३ श्राश्विन कृष्ण द्वितीय को मगडपाचलगढ़ दुर्ग में, सुक्तान गयासुई।न के राज्यकाल में, दमोबादेश में, महाखान-भोजखान की मोज़्द्गी में जेग्हट नगर के पार्श्वनाथ जिनालय में यह प्रस्थ परिपूर्ण

अपभ्रंश-प्रशस्ति में नन्दिसंघ लिखा हुआ है।

हुआ। समक्ष में नहीं आता है कि इन प्रशस्तियों में प्रन्थ-समाप्ति के काल के सम्बन्ध में पेसा मतभेद क्यों हुआ? यह लेखक की भी भूल नहीं मानी जा सकती। क्यों कि दोनों सम्बतों में मास, तिथि आदि भी भिन्न-भिन्न दी गयी है। क्या इनमें से सं०१५५२ को प्रन्थ-प्रारंभकाल एवं सं१५५३ को प्रत्य-समाप्ति-काल माना जा सकता है? मगर प्रशस्तियों से स्पष्टतया इन बातों की सूचना नहीं मिलती है। ऐसी अवस्था में इसका निर्णय और और प्रतियों की द्वान-बीन से ही किया जा सकेगा। साथ ही साथ इस बात का भी पता लगाना है कि जेरहर का वर्तमान नाम क्या है और पहली प्रशस्ति में मालवदेश और दूसरी प्रशस्ति में दमीवा देश कैसे लिखा गया। सुना है कि बर्तमान सागर जिला में भी जेरड नामक एक प्राचीन स्थान है। मण्डवगड या मगडपाचलगढ वर्तमान मैवाड राज्यान्तर्गत 'मांडल गढ़ का किला' ही मालूम होता है। शाहि या सुन्तान गयासुद्दीन भी खिलजी बंशज गयास्-उदीन ही जात होता है, जो कि १५ वीं शताब्दी में गुजरात में शासन करता था। क्योंकि अजमेर पर मुसलमानों का अधिकार होने पर यह किला भी उनके हस्तगत हो गया था।

दूसरी शुद्ध प्रति मिलने पर संभव है कि इन दो प्रशम्तियों की वातों पर मैं कुछ् विशेष प्रकाश डाल सक्। भवन की यह प्रति बहुत अशुद्ध है। 'दिगम्बर जैन प्रत्थक्ती ब्रोर उनके प्रत्थ' इस प्रत्थ-तालिका में निर्मालखित प्रत्थ भी हरिबंशपुराण (प्राहृत) के कर्त्वा प्रशःकीर्ति के बतलाये गये हैं:—

(१) पाग्डवपुराग (प्राफ्त) (२) गोतमचित्र (३) प्रवोधमार (४) जगत्मुन्दरी (५) श्रङ्गारार्गवचिद्रका (६) श्रावकाचार (५) धर्मणमांभ्युद्रय की टीका (८) प्रद्रुपुम्नकाव्य की टीका । परन्तु इनमें जगत्मुन्दरी श्रङ्गारार्गवचिद्रका एवं धर्मणमांभ्युद्रय की टीका तो इनकी हैं हो नहीं । क्योंकि जगत्मुन्दरी के कर्ता यशःकीर्त्त विमलकीर्ति के शिष्य हैं । श्रङ्गारार्गवचिद्रका के कत्तां विजयवर्गा हैं । निक्र व्यक्ति हों । धर्मणमांभ्युद्रय के टीकाकार लिलतकीर्त्ति के शिष्य हैं — यह बात ऊपर लिख चुका हैं । गोतमचित्र एक प्रकाशित हो चुका है । पर इसके कर्त्ता धर्मचन्द्र हैं । जोलापुर से एक प्रवोधमार भी प्रकाशित हो गया है, इसके कर्त्ता महापण्डित यशकीर्त्त वताये गये हैं । प्रशस्ति नहीं होने से यह कहना कठिन है कि यह यशकीर्ति यही है या दूसरे । इसी प्रकार श्रेष कृतियों को भी विना देखे इन्हीं का कहना टीक नहीं हो।

<sup>\*</sup> देखं—'अनेकान्त' वप २, किरण १२, पृष्ट ६८६ ।

<sup>्</sup>दंखं-- 'प्रशस्तिसंपद्द' पृष्ठ ७३ ।

# (४१) ग्रन्थ नं० <del>२५७</del>

## रामपुरागा

कर्ता-सोमसेन

विषय—पुराण भाषा—संस्कृत

त्रभ्याई ४२ इन्च

चौडाई ७ इञ्च

पत्रसंख्या २४६

पारम्भिक भाग---

वन्देऽहं सुवतं देवं पञ्चकन्यागानायकम् । देवदेवादिभिः संब्यं भव्यवृन्दसुखप्रदम् ॥१॥ शेपान् सिद्धान जिनान् सूरीन् पाठकान् साधुसंयुतान्। रत्वा वस्ये हि पद्मस्य पुरागं गुगासागरम् ॥२॥ वन्दे वृपभसेनार्वान् गगाधात्रान् यतीर्वरान्। हादशाङ्क धनं यश्च कृतं मोत्तस्य हेतवे ॥३॥ वन्दे समन्तभद्रान्तं श्रुतसागरपारगम्। भविष्यसमयं योऽत्र तीर्थनाथो भविष्यति ॥४॥ कुन्दकुन्दं मुनि चन्दं चतुरं गुगाचारगाम्। कलि-काले कृतं येन वात्मन्यं सर्वजन्तुप् ॥५॥ आचार्य जिनसेनारूयं वन्दे प्रन्थस्य सिङ्गये । सिद्धान्तवयकत्तारं मोत्तमार्गापदेशकम् ॥६॥ पुज्यपाद्शभाचन्द्राकलंकादीन् यतीर्वरान्। नमामि धर्मतीर्थस्य कत्तृत् प्राणिहितद्भरान् ॥५॥ रविषेणं महाचार्यं वन्दे प्रास्त्राध्विपारमम्। यत्त्रमादात्करोभ्यत्र पुराशं राममंत्रकम् ॥८॥ गुगाभद्रं यति वन्दे सर्वजीवद्यापरम् । महापुरागाकर्तारं 'जातारं सर्वसंचिरम् (?) ॥९॥ चारकीत्तिमुनीन्द्रं च वन्दे श्रेष्ठार्यसिद्धिदम्। समाधिशीलसम्पन्ने हिताहितोपदेशकम् ॥१०॥

वन्देऽहं भानुमुन्याख्यं त्रिकालं योगमुक्तिदम् । सप्तशतमुनीन्द्रेश्च संव्यपाद्श्च योऽभवत् ॥११॥ महेन्द्रकीर्त्तियोगीन्द्रो नमामि कलिवारगाो । ययोः पादान् प्रसेवन्ते यत्यादिनरप्ंगवाः । सरस्वतीं नमाम्यादो जिनेन्द्रमुखसंभवाम् । द्वादशाङ्गस्फुरद्वक्तां मोत्तस्थानसुखप्रदाम् ॥१३॥

× × ×

मध्य भाग (परपृष्ठ १२५, पंक्ति ४)---

चतुर्मासेऽथवा ताते गते श्वभ्रादिविड्वरे । समं गतुं समुद्य कं दृष्ट्या यक्षो वदत्यरम् ॥१॥ सन्तव्यं देव किञ्चिषाविनयाद दृष्कृतं मया । भवादृशां नरागाञ्च (?) कः शक्नोतीह सेवितुम् ॥२॥ ततो जगाद रामोऽपि नस्रीभृतं सुराधिपम् । यद्यराधमस्माकं सन्तव्यं च त्यया सुर ॥३॥ इति वचनमाकगर्य सन्तुष्टो यक्षनायकः । नत्या स्तुत्वा च तं रामं पृज्ञतिस्म सुभक्तितः ॥४॥ स्वयं प्रभाभित्रं हारं दृद्रो रामाय संमदः । कुगाडले लक्ष्मगाय हे शशिस्पर्यसमप्रभे ॥५॥

#### ष्रन्तिम भाग:---

विक्रमस्य गते शाके योडशशतवर्षके ।
पर्वञ्चाशत्ममायुक्ते मासे श्राविभाके तथा ।।
श्रुक्रपत्ते वयोदश्यां वुधवारे शुभे दिने ।
निष्यनं चरितं रस्यं रामचन्द्रस्य पावनम् ॥
महेन्द्रकीतियोगीन्द्रप्रसादास्य रुतं मया ।
सोमसेनेन रामस्य चरितं वुगयहेतवे ॥
यदुक्तं रिवपेगोन पुराणं विस्तराहरम् ।
तदेवात च संकृष्य यरिकञ्चितकथितं मया ॥
गर्वेगा न रुतं शास्त्रं नापि कीर्त्तिफटाप्रये ।
केवलं पुण्यहेत्वर्थं स्तुता रामगुगाा मया ॥

नाहं जानामि शास्त्राणि न हन्दो न च काव्यकम्। रथापि च विनोदेन छत<sup>ं</sup> रामपुरागाकम् ॥ ये सन्ति मधियों लोके शोधयन्तु च ते मम । शास्त्रं परोपकाराय यत्कृतं ब्रह्मगा भवि॥ कथामातस्य पशस्य वर्तते वर्णनां दिना । ष्प्रस्मिन प्रन्थे तु भो भन्दाः श्रावन्तु सावधानतः॥ रविषेगाकृते प्रम्थे कथा यावत्यवर्तते । तावक सकरावापि वर्तने वर्गानां विना ॥ विस्ताररुवयः शिष्याः ये सन्ति श्रद्धमानसाः। ते श्राचन्त् पुरागं हि रविषेणस्य निर्मितम्॥ रविषे विषये रम्ये जित्वर नगरं वरे । मन्त्रिर पार्र्वनाथस्य सिद्धो प्रत्थः श्रुभे दिने ॥ सनगरोऽति विख्याते गुराभद्रोऽभवनम्निः। पट्टे तस्येव मंजातः सोमसेनो यतीव्वरः॥ तेनदं निर्मितं शास्त्रं रामदेवस्य भक्तितः। तस्य निर्वाणहेत्वर्थं संत्रेपेण महात्मना ॥ यस्मिन्नितं पूरे शास्त्रं श्रावन्ति च पर्शन्त च । तत्र सर्व सुखं चेतं परं भवति मङ्ग्रम् ॥ धर्मालभन्ते शिवस्रोस्व्यसम्पदः स्वर्गादिराज्यानि भवंति धर्मात । तस्मात्करुष्वं जिनधर्ममैकं विहाय पापं नरकाविकारकम् । सेनगरो यतिपरमपवित्रे वृपभसेनगराधरस्त वंशे। परिडतवर्गसुखकरस्तु जातः सोमसुसेनयतिवरमुख्यः॥ श्रीमृत्यसंघे वरपुष्कराच्ये गच्छे सुजातो गुणुभद्रसूरिः। ्ट्रे च तस्यैव सुनोमसेनो भट्टारकोऽभूद्विद्षां शिरोमशिः॥

इति श्रीरामपुरागे भट्टारकश्रीसोमसेनविरचिते रामस्वामिनो निर्वाणवर्णनो नाम वयस्त्रिशक्तमोऽश्विकारः।

प्रशस्ति से सिद्ध होता है कि इस रामपुराण के रचयिता भट्टारक सोमसेन ने इस प्रन्थ को विकम संवत् १६५६ श्रावण शुद्ध त्रयोदशी बुधवार को समाप्त किया था। संभवतः आप के गुरु महेन्द्रकीर्त्त और योगीन्द्र थे। यह बात प्रारंभिक भाग के १२ वें एवं अन्तिम भाग के तीसरे स्ठोक से व्यक्त होती है। किन्तु प्रस्तुत महेन्द्रकीर्त्त सम्बत् १९९२ तथा संवत् १८५२ वाले महेन्द्रकीर्त्ति द्वय से भिन्न हैं। मालूम नहीं होता कि यह महेन्द्रकीर्त्ति कोन हैं। साथ ही साथ उल्लिखित योगीन्द्र का भी पता नहीं लगता क्योंकि प्रभी तक इनकी कोई साहित्यिक कृति मेरे द्वष्टिगोचर नहीं हुई है। प्रारंभ एवं प्रन्त में सोमसेन ने लिखा है कि मैंने यह रामपुराण रिविपेणाचार्य-कृत पद्यपुराण के आधार पर बनाया है। साथ हो साथ यह भी बताया है कि मैंने पद्मपुराण के वर्णन भाग को छोड़कर के केवल उसके कथा-भाग का ही आश्रय लिया है।

इस प्रन्थ की समाप्ति प्रगोता ने रिविषे (?) देशान्तगैत जिस्वर नगर के पार्श्वनाथ-भौन्दर में की है। पर पता नहीं लगता है कि रिविषे देश पर्व जिस्वर नगर वर्तमानकालीन किस प्रान्त या स्थान का नाम है। बल्कि 'रिविषे' यह नाम अशुद्ध झात होता है। दूमरी प्रति में इसका प्रकृत पता लगाना परमावश्यक है। 'दिगम्बर जैन प्रन्थ-कर्ना थ्रोर उनके प्रन्थ' इस प्रन्थ-सूची से रामपुरागा के रिविषता सोमसेन के निम्नलिखित प्रन्थों का भी पता लगता है:—

(१) स्थागिडल्य होमपूजा (२) गुक्कपश्चम्युद्यापन (३) प्रद्युम्नचरित्र (४) सप्तर्षि पूजा (५) भक्तामरोद्यापन (६) यशोधरचरित्र (७) त्रिवणीचार (८) दशलक्षणपुजाविधान (८) कर्म-दहन-व्याख्यान (१०) लघुशान्तिक । वे सभी प्रन्थ इन्हीं की कृतियाँ हैं या कितपय इस बात का निर्माय सभी प्रन्थों के अवलोकन से ही किया जा सकता है। बिल्क प्रद्यम्नचरित के कत्ती सोमसेन (वि० सं० १६२५ लगभग) काष्ट्रासंघी थे। परन्तु इस रामपुरागा के रचयिता सोमसेन अपने को मूलसंब, पुष्करगच्छ पर्व सेनगण के सृविक्यात आचार्य गुग्गभद्र के पट्टचर बनलाते हैं। साहित्यिक दृष्टि से यह प्रन्थ साधारण धंगी का है। क्योंकि इसके संस्कृत में कोई साहित्यिक ह्रदा नहीं दिख्यती है।

# (४२) ग्रन्थ नं० <sup>२६३</sup>

# रत्नवयोद्यापनपूजा

कर्ता-भट्टारक विश्वभृष्या

विषय—पूजा भाषा --संस्कृत चौडाई ८ इव्च

मम्बाई १० डब्च

पत्रसंख्या ३२

प्रारम्भिक गाग----

शीवजं मानमानस्य गौतमादींश्च सहगुरून् । रत्नवयविधि वस्ये यथाम्नायं विमृक्तये॥१॥ परमेष्ठी पर्यंचोतिः परमातमा जगदगुरुः । धानमूर्णिरमूर्त्ताऽपि भूयान्नो भवशान्तये॥२॥ निर्विकत्यं निरावाधं शास्त्रदानन्दमन्दिरम् । तोष्टुर्वामि चिदात्मानं स्वस्वरूपोपलञ्चये॥३॥ यस्य ज्ञानान्तरिज्ञैकदेशे सर्वे जगन्नयम् । एकमृज्ञमियाभाति तस्मे ज्ञानात्मने नमः ॥४॥ अनन्तानन्तसंसारपारावारिकतारकम् । परमातमानम्वयन्तं ध्यायास्यहमनारतम् ॥४॥ अनन्यशर्गाभूयानदुगुगाशामलञ्चये । स्पुरत्स्मरसीभावमितोऽं चिद्धनं स्तुवे॥६॥

मध्य भाग (परपृष्ट २०. पंक्ति ४)---

यत्मत्वसन्तानविचित्रमेतत्त्रेलोक्यमण्याशु वशीकरोति । वात्मल्यमात्मोद्यकारमां तत् धृदर्शनांगं हृद्ये ममास्ताम् । ॐ हीं वात्मल्यांगाय नमः । सम्यक्तवभावेन सुदृष्टिजातं शान्त्यष्टकं स्तोत्र(?) विधाय यत्र । वात्सल्यतां प्राह मनीषिकीभिः रसालहृत्यैः प्रयज्ञामि साधुम् ॥ ॐ हीं पुज्यपादकं (?) वात्सल्यांगाय जलम् । पकादशांगेन निरूपितं यत् द्यक्तम्यतेनापि प्रकाशितं च ।
तत्वार्द्यामि सदकैः रसाठैः मुनीन्द्रवन्द्यं गतकस्मपं यत् ॥
ॐ हीं अकस्पनावार्यप्रकाशितंकादशाङ्गचात्मर्थामाय जलम् ।
सान्तर्द्धंन पूर्वाणि चतुर्वश प्रकाशितम् ।
तद्वात्सर्थतुर्धेक्षांनं सर्वृद्धौः संयज्ञे फ.ठैः ॥
ॐ हीं चतुर्दश्वातसस्यसहितसाधुभ्यो जलम् ।
चरांगद्रनुपेणापि श्रावकाचारभाषितम् ।
सोऽद्यापि वर्ततं लोके तं यज्ञे निन्दुनिभ्वकैः ॥
ॐ हीं वरांगद्रनुपोरामकाचारवात्सर्थागाय नमः ।
श्रुतवाद्याज्ञनेः प्रोक्तं चतुर्विशतिवन्द्रनात् ।
तत्र वात्मरुकं जातं तत् यज्ञे वसुद्रस्यकैः ॥
ॐ हीं श्रुतवाद्यचनुर्विशतिवात्मर्थागाय जलम् ।
× × ×

श्चरितम भाग--

प्रजापतिभाद्रमिते हिनोयायां पडेय (पडेभ) मनग्राशियत्मरेषु । रक्षत्रयं पाठ (?) चकार पूर्ण भडिल (?) पूजां मुनिविश्वभृषः ।

> शोधयन्तु महापाठं वाग्मीकमुगिरा विरम् । सम्यतां सम्यतां देवि ! यहिरुद्धं मया छतम् ॥ यावन्मेरुनदीगंगाः यावत्त्वे च मृतारकाः। ताविच्यत् मे पाठो मित्थ्यात्वतम् (१) भास्करः॥

इति विशालकीत्यांतमजो भद्दारकविश्वभूषगविरचिता रत्नत्रयोद्यापनपुजा समाप्ता ।

इस रक्षत्रयोद्यापन के कर्ना भट्टारक विश्वभूषण अपने को विशालकीर्त्त का आत्मज बतलाते हैं। यह भ० विश्वभूषण वि० सं० १८१०% में होनेवाले भक्तामरकथा, पद्म पुराग, इन्द्रभ्वजपूजा, पणावित्त्वेत्रपालगान्ति आदि के रचियता ही बात होते हैं। इनके दशलक्षणोद्यापन, जिनगुणसम्पत्युद्यापन आदि दो-तीन उद्यापन-सम्बन्धी प्रन्थ भी मिलते हैं। इससे भी उपर्युक्त श्रमुमान प्रवल प्रतीन होता है। पर एक बात है—प्रस्तुत प्रन्थ की प्रशस्ति में 'पडेवसप्तशशिवत्सरेपु' पाठ देख कर उक्त सम्बन् पर कोई सन्देह कर सकता है। पर यह लेखक की ही भूल बात होती है। वास्तव में यह प्रति है भी बहुत अशुद्ध। मेरे ख़्याल से इसका पाठ 'पडेभस्तत्शशि' होना चाहिये। इस पाठ से उक्त निर्णीत समय करीब-करीब श्रसन्दिग्ध हो जाता है।

<sup>🛊</sup> देखें--'दिगम्बर जैन प्रन्थकत्ती ऋौर उनके प्रन्थ' एष्ठ २७।

## THE JAINA ANTIQUARY

Vol. V

DEC. 1939

No. III.

Edited by

Dr. B. A. SALETORE, M. A., Ph. D.
Prof. HIRALAL JAIN, M.A., LL.B.
Prof. A. N. UPADHYE, M.A.
Babu KAMTA PRASAD JAIN, M.R.A.S.
Pt. K. BHUJABALI SHASTRI, VIDYABHUSHANA

Published at
THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY
ARRAH, BIHAR, INDIA.

Annual Subscription:

INLAND Rs. 4.

FOREIGN Rs. 4-8.

SINGLE COPY Rs. 1.4.

### CONTENTS.

|      |                      |         |              |                | PAGES   |
|------|----------------------|---------|--------------|----------------|---------|
| ١.   | JAINA LITERATURE IN  | TAMIL.  | By Prof.     | A. Chakravart  | i       |
|      | M.A., 1.E.S.         | •••     | •••          |                | 67-74   |
| 2.   | MIND IN JAIN PHILOSO | PHY, By | S. C. Ghosh  | al, M.A., B.L. |         |
|      | Sarasvati            |         |              |                |         |
| 3.   | ASOKA AND JAINISM.   | By Kamt | a Prasad Jai | n, M.R.A.S     | . 81 88 |
| 4. V | VADIBHA SIMHA AND    | VADI    | RAJA, By     | S. Srilanth    |         |
|      | Sastri, M.A.         | •••     |              |                | 8994    |
| 5.   | SOME INSCRIPTIONS OF | N JAINA | IMAGES, 1    | By Pref. A. N  |         |
|      | Upadhye, M.A         |         |              |                | 95 - 97 |

# THE JAINA ANTIQUARY.

''श्रीमत्यरमगर्म्भारम्याद्वादामोघलाञ्चनम् । जीयात् लेलोक्यनाथस्य जामनं जिनजासनम् ॥''

Vol. V.

#### ARRAH (INDIA)

Dec.

1939.

## JAINA LITERATURE IN TAMIL.

By Prof. A. Chakravarti, M.A., I.E.S.

Continued from Vol. V. No. II, page 42.

5 Padum iiyās Ilambagam—Since livaka expressed his desire to return home. Sudaniana Dava before parting with his friend livaka, instructed him in three important vidvas which might be useful to him in life. These are: (1) the capacity to assume a beautiful form to be envied even by the God of Love, (2) to cure the effects of deadly poison, (3) and to take any form desired. After instructing him in these three useful Mantras, the Deva directed his friend the way he is to take to reach home. Leaving the land of his friend Sudanjana Deva, he roamed about in several places doing useful service to very many who were in suffering. Finally be reached the city of Chandrabha in Pallava Desa. There he became a friend of Lokapala, the Pallava prince. This Prince's sister Padmā, one day, when she went to gather flowers, got bitten by a cobra. Itvaka saved her from the effect of poison through the Mantra given to him by Deva Sudanjana. As a reward of this good service, he had Padma given to him in marriage by the Pallava king. There he stayed for a few months when he left the city in cognito all of a sudden. The princess was in great sorrow because

of the disappearance of her husband. The king sent messengers in search of his son-in-law Jīvaka, who were told by Jīvaka himself in disguise that there would be no use in searching for him now, and that he would of his own accord return after nine months. With this glad tidings the messengers went back and comforted the princess Padmā. Thus ends the Padumiyār llambagam

- 6. Kēmaśariyār Ilambagam—Then Jivaka reached Kēmapuri in Ṭakka Nāḍu. In that Kēmapuri there was a merchant by name Subhaddiran. He had a daughter by name Kemaśari. Astrologers told this merchant that the youth who at the sight produced the emotion of modesty and love in his daughter would become her husband. The merchant in search of a son-in-law tried several times to bring about such a situation to discover the predicted emotions in his daughter. But all cases proved failure till he came upon Jivaka. When Jivaka was invited to his house, he observed to his great joy that his daughter Kemasari at the first sight fell in love with Jivaka. He gladly gave his daughter Kemaśari in marriage to Jivaka who stayed with his wife for some time. Again he left the place in disguise, without the knowledge of anybody, to the great grief of his new wife Kemasari.
- 7. Kanakamālaiyār Ilambagam—Then Jīvaka reached Hemapura in Madhya Deša. Reaching the Udyāna in the outskirts of the city, he met Vijaya the son of Dadamittan, the king of Hemapura. This Vijaya was attempting to get a mango fruit from a tree in the garden with the help of his arrow. But he could not succeed. The stranger Jīvaka brought down the fruit at his first aim; at this Vijaya was very much delighted; and he reported the stranger's arrival to the king, his father. The king was very much pleased to receive Jīvaka and requested him to instruct his sons in archery. When his sons became experts in archery as a result of Jīvaka's instruction, the king out of gratitude and pleasure offered his daughter Kanakamālai in marriage to Jīvaka. He was living with Kanakamālai for some time. In the meanwhile, his cousin Nandaţtan not knowing the whereabouts of Jīvaka wanted to go about in search of him. Gāndharvadattā, the Vidyādhara princess and

Itvaka's first wife, gave the information about the exact whereabouts of Iwaka at the moment. Through the help of her Vidya, she managed to lead Nandattan to Hemapura where he staved with his friends. Ilvaka's other friends went in search of him. On their way they met the old queen Vijaya in a Tavappalli. She was informed of all that happened to livaka after she left the baby on the cremation ground. And she expressed a great desire to meet her son, and they promised to arrange for such a meeting within a month and left the Tavapalli to go to Itvaka. While Itvaka was living with his new wife Kanakamālai, they pretended to besiege the town in order to meet Jivaka. Jivaka with his cousin Nandattan gathered large forces and went out to meet the besieging army in battle. Padumuhan who was in charge of the army outside and a friend of livaka despatched his first arrow with a message tied to it informing Itvaka of his own identity and the object of the visit. When the arrow fell at the feet of Jivaka, he picked it up and read the message to his great joy. Recognising that they were all his friends, he invited them all into the city and introduced them to the king and father-in-law. When Jivaka learnt from his friends about his mother and her eagerness to meet him, he took leave of the king and his wife Kanakamalai who was asked to star with her father. He started from the city with all his friends to meet his old mother. Itvaka together with his associates reached Dandakāranva and met his old mother Vijayā. Vijayā embraced her son with great joy because of the separation of several years. Thus he spent 6 days in the Tavapalli with his mother Vijava, She advised her son to meet his maternal uncle Govindaraia and to take his advice and help for the purpose of recovering his father's lost king lom. He sent his mother in the company of a few female ascetics to his uncle's place, while he himself with his friends went towards Rajamahapuram. They all camped in a garden adjoining the city. Next day Jivaka, leaving his friends there, went into the city assuming a beautiful form which could attract even the God of Love. While he was walking along the streets of the city. there appeared before him Vimala who ran into the street to pick her ball which went astray while she was playing. At the sight of

that handsome Jivaka, she fell in love with him. She was the daughter of a merchant by name Sāgaradatta. Jivaka went and sat in Sāgaradatta's shop just to take rest. The large stock of sugar, which he had in store for a long time unsold, was disposed off immediately after the visit of the stranger to the shop. This was taken to be a very good omen by the merchant Sāgaradatta, as he had learnt previously from the astrologers "that he whose presence would lead to the complete disposal of his unsold goods would be the proper son-in-law for him." He gladly offered his daughter Vimalā in marriage to this beautiful youth. Jivaka accepted Vimalā in marriage and spent with her just two days and the third morning he went back to his friend's camp in the garden outside the city.

Suramanian llambagam-His friends observed livaka with the marks of a fresh bridegroom and wanted to know the identity of his fresh matrimonial conquest. When livaka told them that he married Vim la, the merchant's daughter, they all congratulated him that he was the veritable Kama. But one of his triends remed Buddhisena was not willing to congratulate him for this paltry achievement; for in the city there was one. Suramaniari, who would not brook to see a mile's face; and if hyaka succeeded in marrying her, then he would be congratulated as the veritable God of Love. livaka took up the challenge. Next day he assumed the form of a very old Brahmana mendicant and appeared before the gate of Suramanjari. Suramanjari's maid servants informed their mistress of the appearance of the old Brahmana mendicant at her gate begging for some food. Suramanjart, thinking that an old and frail Brahmana mendicant would not lead to the violation of her yow, instructed her servants to bring the old man into the house. There the old mendicant was received as an honoured guest and was offered the finest food that she could arrange for. After dinner the old man took rest on a beautiful bed prepared for him. After a few minutes' map the old man sang a very beautiful song which was identified by Suramanjari as Jivaka's. This roused in her the old desire to win over Jivaka for herself. She decided to go to the temple of Love the next day to offer worship to the God of Love that she might at last get Jivaka as her husband. Even before

Itvaka took the shape of a Brahmana mendicant, he arranged with his friend Buddhisena that he should remain hiding behind the God of Love in the temple and that when Suramaniari begged the God to help her to win Itvaka he must answer her favourably from behind the idol. So next day when Suramanjari with her attendants wanted to go to the temple of Love, she took with her in the carriage this old Brahmana mendicant. He was left in one of the front rooms of the temple, while Suramanjari went into the temple to offer Paja. After the Paja was over, she begged the God of Love to promise success in her adventure. Immediately there came a voice from inside the temple "Yes, you have won already Jivaka." In great delight she wanted to return home; and when she went to pick up the old mendicant on her way, Lo! she found there the vouchful prince livaka instead of the old Brahmana mendicant. There was no limit to her joy. She clasped him in great delight and announced that she would marry him. The matter was intimated to her father Kuberadatta who was very glad to have the marriage celebrated immediately. From this city of Rajamapura he took leave of his loster-lather and went out with his friends in the disguise as a horse-dealer.

Manmagal llambagam. Thus Jivaka with his friends entered Vidaiya Nādu, the laud of his uncle Govinda Rāja. He was received by his uncle with great joy. There he discussed with his uncle as to the method of reconquering his country. Hemāngada from the usurper Kaṭṭiyangāran. Govinda Rāja tried to get Kaṭṭiyangāran to his place by a stratagem. This Govinda Rāja had a beautiful daughter named llakkaṇai. He proclaimed the conditions of a Svayanivara and set up a machine in the form of a boar which was always rotating; he who successfully hit the rotating boar would be accepted as the fitting husband to the princess. Kaṭṭiyangāran and several other princes were assembled at the court of Govinda Rāja in order to tṛṭy their luck at il e Svayanivara. But none was really successful. At last Jivaka appeared on the scene on the back of an elephant. The very sight made Kaṭṭiyangāran frightened. Jivaka, whom he considered to le dead and gone, was

before him fully alive. He got down from the elephant's back and hit at the boar mark successfully with his arrow, and won the hand of the princess in the Svayamvara. Then his uncle Govinda Rāja openly announced who this young man was and sent an ultimatum to Kaṭṭiyaṅgāran to return back his kingdom. But Kaṭṭiyaṅgāran accepted the challenge and preferred to fight. He was defeated and killed in a regular battle together with his hundred sons. Jīvaka was victorious. At the news of the victory, his old mother was in great joy and felt that her life-purpose was fulfilled.

Pümagal Ilambagam—Then Jivaka after the victory marched to his own city Rājamāpuram where he had the coronation ceremony conducted in a grand manner to the delight of his friends and relations. This is spoken of as the marriage with the Bhūmi Devi, the Spirit of the earth, because Jivaka's previous career was one of a glorious stream of marriages.

Ilakkaṇai Ilambagam—After assuming the kingship over Hēmanga Nādu he had the celebration of the marriage with his uncle's daughter Ilakkaṇai who was won in the last Svayamvara, by his successful hitting at the boar-mark, and rewarded all his friends in a fitting manner. His foster-father was elevated to royal honour. His friends were given several presents. He gave away all the wealth of Kaṭṭiyaṅgāran to his uncle Govinda Rāja. He built a temple in honour of his friend Sudaṇjaṇa Deva. Thus during his reign all were satisfied and the country enjoyed plenty and prosperity

Mutti llambagam—While they were all living in happiness, one day his old mother Vijayā expressed her desire to renounce all these worldly pleasures and wanted to live the life of an ascetic. Thus, with the permission of her son and king, she spent her remaining days in a Tāpasa āstama in prayer and spiritual discipline. The king Jivaka, while wandering in the Udyāna one day, noticed a curious phenomenon. He observed a monkey with her lover enjoying their happy life. Immediately he saw the male monkey fetching a fine jack fruit to offer to his mate. Just then the gardener noticing the jack fruit in the hands of the monkey, beat him with

his stick and took away the jack fruit which he did eat. When this was noticed by Itvaka, he realised that this was symbolic of all worldly riches, always taken possession of by the mightier at the cost of the weaker. Even royal honour is no exception to this. Everywhere he found the principle "that might is right " triumphant. He saw that in the life of Kattivangaran and he intimately knew in his own life the same principle illustrated. Royal honour resting on such unethical foundation was certainly not the thing to be coveted for. Therefore he resolved to abdicate his kingdom in favour of his son and retire from sovereignty to spend the rest of his life in penance. So he went away to the place where Mahavira was, got instruction in spiritual matters from Ganadhara Sudharma who initiated him into spiritual life and penance. Thus livaka spent the rest of his period in meditation and finally attained Nirvana as the fruit of his meditation and penance: Thus ended the glorious life of the great Ksatriya hero Itvaka in whose honour this monumental Tamil classic was composed by the author Tiruttakka Deva

This classic contains 3145 stanzas. An excellent edition containing a fine commentary by Naccinārkkiniyar is now available, and it is by the famous scholar Mahāmahopādhyāya Dr. V. Swaminatha Ayyar who has devoted all his life to the publication of rare Tamil classics.

Let us now turn to the five minor kāvyas which are (1) Yasō-dhara Kāvya, (2) Cūḍāmaṇi. (3) Udayaṇan Kathai, (4) Nāgakumāra Kāvyam, and (5) Neelakeśi. All these five minor epics were composed by Jaina authors.

(1) Yasodhara Kāvya—Unlike Jaina literary works in Sanskrit where the authors generally give a bit of autobiographic information, either at the beginning or at the end of the work, in Tamil literature the author maintains absolute silence on that matter. It is very often difficult to know even the name of the author, not to speak of other details relating to his life. We have to depend upon purely circumstantial evidence as to the life of the author. Sometimes such

circumstantial evidence will be extremely meagre, and we have to confess our ignorance about the author and his life. Such is the case with this Yasodhara Kavya Practically nothing is known about the author except that he was a Jaina ascetic. From the nature of the story all that we can infer is that it is later than the Hindu doctrine of Yaga as reformed by Madhvacarva. Madhvacarva, the famous Vedantic scholar, introduced a healthy reform that Vedic ritual could very well be continued without involving animal sacrifice if a substitute for the animal be introduced in the same form made of rice-flour. The story of Yasodhara Kayva is evidently intended to reject this ritualism even with this substitute. The moral value of conduct depends upon the harmony between thought, word and deed, Manas, Vak and Kaya. In this particular form of ritualism, though the actual deed is avoided, there is still lacking the harmony and co-operation of the other two. desire to sacrifice an animal and to pronounce the necessary Mantras being there, the substitution of a mock-animal would not relieve an agent of any of his responsibility for animal sacrifice. This seems to be the main theme of the story in which incidentally many of the doctrines relating to the Jaina religion are introduced. Hence the work must be placed after the period of the reformation in ritualism associated with the founder of Madhya philosophy.

Contd.

### MIND IN JAIN PHILOSOPHY.

BY

#### S. C. Ghoshal, M.A., B.L., Sarasvati.

We propose in this short article to summarise the view of Jain Philosophers whether mind is to be regarded as a sense or not and compare this view with the same in Hindu Philosophies.

The earliest references to Manas in the Vedic literature show that Manas was not regarded as an Indriya (sense) In the Atharva-Veda (Kanda 21, Anuvaka 1-9-5 we find.

"इमानि यानि पंचेन्द्रियाणि मनःषष्टानि में ह्रदि ब्रह्मणा संशितानि।"

i.e. "these five senses making up six with Manas have been placed by Brahma in my heart."

Here the Indriyas are clearly mentioned to be only five. When Manas is added to this number, the total becomes six.

When later philosophers tried to establish that Manas is an Indriya, they argued that by "Manas making up the sixth" it is meant that Manas also is an Indriya. But the method of interpretation of the Vedas is laid down in detail in the Mimāmsā philosophy. In it, it has been mentioned that we find in the Vedas the injunction "यज्ञमानपंचमा इडां महायन्ति" ic. "The five including the sacrificer eat the ldā oblation." Here the four are the four kinds of Ritvik priests and the fifth is the sacrificer. So it cannot be said that by the expression "Yajamāna making up the fifth," the sacrificer becomes one of the Ritviks. The sacrificer is ever distinct from the priests. By no streach of imagination he can be included within the priests.

Another example is quoted in this connection: "वेदानष्याप्यामास महाभारतपंचमान" i.e. "He taught the Vedas making up five with the Mahābhārata." It is urged that the Mahābhārata is not a Veda. So by saying "Mahābhārata making up the fifth," it cannot be said that this becomes a Veda.

So the above text of the Veda is to be interpreted as "five Indriyas with Manas totalling six" and it must be understood that Manas is not a sense.

In Vedānta-paribhāṣā by Dharmarājādhvarindra it is mentioned "न तावदन्त:करण्मिन्द्रियमियत्र मानमस्ति।" i.e., "There is no proof that Manas (Antaḥkaraṇa) is a sense." The above examples of the use of "Yajamāṇa-paṇchamā" and "Mahābhārata-paṇchamān" are quoted and the author after quoting "मनः पष्टानीन्द्रियाण् प्रकृतिस्थानि कपेति।" Gita XIV. 7 lays down: No contradiction results in filling up the number six with Manas, though Manas be not reckoned as an organ of sense. There is no positive injunction restricting the completion of the number relating to the organs of sense to such an organ only." To support this view the following from Katha Upanishad (III, 10) is quoted:

"इ'न्द्रियेभ्यः परा द्यर्थाः ऋथेँभ्यइच परं सनः।"

ie. "Objects are beyond the organs of senses, mind is beyond the sense-organs."

It is peculiar however that by mentioning Antahk rana as Manas, the author of Vedantaparibhāṣā indirectly accepts mind as a sense. Karaṇa means a sense and while the senses of touch, taste, smell, sight and hearing are said to be external senses ( विहिर्शिन्त्रय ). Manas is said to be internal sense ( अन्तरिन्त्रय ).

In the Vedas also we find " एतस्माद् जायते प्र एतं म ः सर्वन्द्रियाणि च।" i.e. " from Him is produced Prāṇa, Manas and all Indriyas." There are various views regarding the number of Prāṇas in the Vedas. But from this, it is found that mind is mentioned separately from all Indriyas.

Saņkarāchārya in his Bhāṣya as Vedānta Sutras II 4. 6-17 have discussed the views of different Śrutis regarding Prāṇa and Manas. He has come to the conclusion that Prāṇas are eleven in number, ten senses and one Antaḥkaraṇa (which is mentioned as Atmā) ("दशमे पुरुषे प्राणा आत्मैकाद्श; आत्मशब्देनात्रान्तःकरणं परिगृह्मते।" In his Bhāṣya on Vedānta-Sūtra II 4. 17, he says that though Manas is separately mentioned from Indriyas it should be taken as an Indriya from the injunction of the Smritis.

### ("स्मृतौ त्वेकादशेन्द्रियाणीति मनोऽपीन्द्रियत्वन श्रोत्राद्वित् संगृह्यते ।")

The view of the Smritis will appear from the following from Manu-samhitī (II, 89-92).

"I shall mention serially the eleven senses as mentioned by the early sages. The five are hearing, touch, sight, taste and smell. Taking Pāyu, upastha, hands, feet and voice, ten are made. The five hearing etc., are called Buddhindriya and the five Pāyu etc., are called Karmendriya. The eleventh is Manas which is of both kinds according to its own quality."

In the Gita Manas has been accepted as a sense for it is mentioned in  $\times$ -22 "I am the Manas among the senses" meaning the best of the senses e.g.

"वेदानां सामयेदं।ऽस्मि देवानामस्मि वासःः । इं।द्रयानां मनद्रास्मि भूतानामस्मि चेत्रता॥"

In Sańkhya Sutra II-26 we find उमय त्मकनत्र मनः i.e., "Mind is of both kinds (Jňánendriya as well as Karmendriya). In Sūńkhya-karika 27 we find the same view.

Gautama in his Nyāya sūtras has excluded the five Karmendriyas Vak, Pāda, Pāni, Pāyu and Upastha in enumerating senses and has taken consideration of only the five Jñānendriyas viz., the senses of touch, taste, smell, sight and hearing. Mind has been accepted as sense in the Hindu Nyāya philosophy but it has been distinguished from the five senses as mentioned above. It has been mentioned that the true senses touch, taste etc., are fixed in their particular objects. For example, the sense of smell can produce a knowledge of smell but not of taste, sight etc. The mind however can apply itself to every object in all its qualities. In mind there is no special quality like those existing in senses e.g., smell etc., Vātsyāyana in his Bhāṣya to Nyāya-sūtra I. 1-4 affirms this in the following:—

"भौतिकानीन्द्रियाणि नियःविषयाणि, सगुरणानांचेषामिन्द्रियभाव इति । मनस्तु व्यमौतिकं सर्वेविषयच्य, नास्य स्वगुरणस्येन्द्रियभाव इति । सति चेन्द्रियार्थसन्निकर्षे सभिषमस**निषिचास्य**्रे ्युगपज्ज्ञानानुत्पत्तिकारणं वक्ष्याम इति । मनद्दचेन्द्रियभावाञ्च योच्यं लक्ष्णान्तरमिति । तन्त्रान्तरसमाचाराच्चेतत् प्रत्येतन्यमिति ।''

Udyotkara in his Nyāya-vārtika also supports the same view e.g, "मनः सर्वविषयं स्मृतिकारणसंयोगाधारतात् आत्मवत् सुखप्राहकसंयोगाधिकरणस्वात् समस्तेन्द्रियाधिष्ठातृस्वत् ।"

Now, let us see what is the view of Jain philosophy in this matter. The Jain Logic affirms like the Hindu Nyāya that the Indriyas are five (subdivided according to Dravya and Bhāva). In Pramāṇa-Mimāmsā of Hemachandra I. 1-22 we find:

"स्परीरसगन्धरूपशब्दमहण्लच्चणानि स्परीनरसनद्याणचक्षुःश्रोत्राणीन्द्रयाणि द्रव्यमाव-भेदानि।"

Mind is called in Jain Logic Anindriya or No-indriya. But by this, it should not be imagined that mind is not a sense. Hemachandra says that mind takes all objects "मर्वाप्यहर्ण मनः" (Pramāṇa-mɪmāṃsā I. 1. 25) that is to say it does not take objects of touch only as is done by the sense of touch, but objects which can be cognised by other senses also. The mind is called Anindriya or No-Indriya ("सर्वे न तु स्पर्शनादीनां स्पर्शादिवत् प्रतिनियता एवार्था गृह्यन्ते तेनेति सर्वार्थेष्यहर्ण मनोऽनिन्द्रियमिति नो इन्द्रियमिति चोच्यने।" Bhāṣya to 1. 1-25 Pramāṇa-mimaṃsā).

Akalanka Deva in his Tattvārtharājavārttika on Sūtra I-14 has laid down: Mind is called Anindriya (" not Indriya ") like Anudarā (" without a belly "). "अतिन्द्रियं मनोऽनुद्रशवत्।" This is explained in the commentary as follows:—

'मनोऽन्तः करणमनिन्द्रियमित्युच्यते। कथं इन्द्रियप्रतिषेधेन मन उच्यते ? यथानुदरा कन्या इति नास्या उदरं न विद्यते, किन्तु गर्ममारोद्बहनसमर्थोदरामाबादनुदरो। तथानि-न्द्रियमिति नास्येन्द्रियत्वामोवः। किन्तु चत्तुराद्वित् प्रतिनियतदेशविषयावस्थानामाबादनिन्द्रियं मन इत्युच्यते।''

i.e. "Min is called Antaḥkaraṇam or Anindriya. Is mind mentioned as not being a sense?

(It should not be supposed that mind is not an Indriya) We call a female who is unable to conceive 'a woman without a belly, This does not mean that really this female has no belly at all but the meaning is that she is unable to conceive. So by the use of the word 'Anindriya,' it is not laid down that this (mind) is not an Indriya. But as mind does not always exist in a particular object of sense like eye etc. it is called Anindriya."

The difference between mind and other senses is as follows. In case of the senses of sight etc., impressions of objects arise on contact of the senses with objects. But mind does not produce impressions of objects on contact in this manner.

Thus the view of the Jain Logic is in accordance with the view that preponderates in the Hindu philosophy regarding mind being a sense. But though Jain Logic accepts mind as a sense, it calls it a small or intangible sense (No-Indriya or Isat-indriya) because it is not materially cognisable like other senses. Its function according to Jain view is discernible only by highly developed souls who have Manahparyaya Jňana the knowledge of thoughts of others).

The earlier view in the Hindu Sāstras as can be found from the Vedic literature is that mind is not a sense. In the Smritis and different systems of philosophy which followed, mind is taken as a sense. In the Vedic literature, the number of senses is five, in the Smritis and Sānkhya Philosophy the number is eleven (five Jnanendriyas, five Karmendriyas and mind). In Hindu Nyāya philosophy however, only the five Jnānendriyas and Manas are accepted as senses.

The view of Jain Logicians is the same as that laid down in Hindu Nyāya Philosophy. They accept mind as a sense but at the same time they emphasise its difference from other senses by calling it Anindriya or No-indriya according to its peculiar characteristic viz, that it is not confined to particular objects cognizable by particular senses or contact but it can cognize all objects, cognizable by the five senses.

### Asoka and Jainism.

BY

Kanta Prasad Jain, M. R. A. S.

Continued from Vol. V. No. 11, page 60.

Evidence of Asoka's Inscriptions.

The inscriptions of Asoka which are brought forward to vouchsafe his Buddhistic belief, unfortunately do not seem to support it. "Three of these historical inscriptions of Asoka," says Rev. H. Heras "speak of the time in which he became an upāsaka, a 'lay worshipper' (Sahasram R. L. B. -Brahamagiri R. L. C.) while their parallel inscription of Rupnath says that he was 'openly a Sakya' (Rup. R. L. B) and the one of Maski reads 'a Buddha Sākya' (Maski, R. I., B). Does this mean that he became a Buddhist believer on this occasion? It is not clear. We must not place too much importance on the word itself forgetting the spirit of the sentence. Certainly upäsaka means a layworshipper, but a layworshipper does not mean anything else than one who is not properly acquainted with the deep dogmas of his faith and has not been initiated with its mystries. This word upuska may. therefore, be interpreted as referring to Asoka's conversion after the Kalinga war, i.e., his becoming a lay-worshipper. Naturally he could also call himself Sakya and Buddha-Sakya, because conversion is a kind of enlightenment, and he could therefore consider himself the enlightened one. Such is the meaning of the word upsāka, Śakva and Buddha Sākva." 46

With due defference to Rev. H. Heras' learned opinion, I may differ here a bit from him. For I would like to attach a special importance to the word upāsaka, since it is only used as a technical term for the lay-worshipper either in Jainism or Buddhism. Therefore it denotes that Asoka became a lay-worshipper of either sects at this stage of his life. Besides though it is true that the reading of Asokan edicts is almost certain, yet I may be further allowed to

state that at certain places it is not conclusive yet. Scholars have substituted letters at places from their own guess, believing that Asoka was a Buddhist. Hence they differ in reading them. For instance in the Rupnāth Rock inscription a certain scholar has read the word 'Sāvake' (Skt. Śrāvaka) instead of 'Śūkya' '7 and it will prove that Asoka really became a Jaina layman, for it (Śrāvaka) has been substituted here as a parallel for the word 'upāsaka' (layworshipper) used in the Bairāt and Sahasrāma inscriptions and in Buddhism the former 'Śrāwaka) word has a different meaning than the latter (upāsaka) one. It is used there for a Buddhist monk. Hence these words being not synonymous in Buddhism as they are in Jainism, betray the truth that Asoka became a layman of Jain pursuasion at this stage of his life.

No doubt Asoka's leaning towards Buddhism and his interference with the Sangha for establishing peace between its members are facts borne out by his edicts themselves. 40 And it may also be taken for the time being as true that Asoka styled himself as a 'Buddha Śākya.' But in these all instances I would like to point that Asoka's affectionate regard for his queen named Devi who was a Śākya by birth and a Buddhist by belief 50 worked and influenced him. A parallel instance in the latter Indian history is found in the life of Hoyasal King Viṣṇuvardhana, who though in his after-life became a convert to Vaiśnavism, yet continued to grant villages as donations to Jaina temples simply out of regard for his queen who professed Jainism till death 51.

Moreover it is evident that after the visit of Asoka to the Buddhist Sangha, he issued two decrees: one for all his subjects and another for the members of the Buddhist Sangha. "The former," writes Rev. H. Heras "is the one contained in the Rupnath

<sup>47.</sup> Janaidan Bhatta " Asok Ke Dharma Lekha", p. 69.

<sup>48.</sup> Bhagwan Mahavira Aur Muhatma Buddha, Foreword, p. 12.

<sup>49.</sup> Mookerjee, Asoka, pp. 61 - 68.

<sup>50.</sup> Ibid, p. 9 'Vedisa-Mahadevi, Sakyakumari,

<sup>51.</sup> Jain Slälekha Satiigraha (M. G. Bombay), Intro.: p. 84 94.

and cognate edicts. We must note that this document though it is the first exposition of the Dharma after his visit to the Sangha, does not give any precept we might call Buddhist. The other document addressed to the Sangha itself is thoroughly different. This is the Calcutta-Bairat R. I. This document has been supposed to be the profession of Buddhistic faith of Asoka. It would have been so, if addressed to all his subjects, but it was addressed only to the Samgha: 'The Magadha King Priyadarsin having saluted the Sampha, hopes they are both well and comfortable.' Then it is not strange to hear him adding: 'it is known to you, Sirs, how great is my reverence and faith in the Buddha, the Dharma and the Samgha. Whatsoever, Sirs, has been spoken by the blessed Buddha, all that is quite well spoken.' This is not a profession of The document being addressed to the monks themselves. he could not say otherwise. Asoka had to observe the injunction given to all the sects; not to say anything against another sect and to foster the purity of his doctrine. order to obtain this, he recommends both the monks and the nuns as well as the laity to read often and meditate upon seven extracts of Buddha's Dharma. It is worth noticing the difference between the document addressed to the Dharma (sampha?) and Rupnath R. I., written at the same time, but addressed to all the subjects of his vast Empire. Even Prof. Bhandarkar remarks that the six passages recommended in the Calcutta-Bairat edict do not express any ritualistic or metaphysical element of Buddhism." (IMS. XVII. pp. 274-75.)

It is also remarkable that while reviewing his work of propogating the Dharma in the last pillar edict, Asoka did neither mention at all the names of those Buddhist monks whom the tradition assign to have been appointed by him for propagation of Dharma, nor he state anything about the Buddhist council said to have been held during his sign.<sup>52</sup> Buddhist travellers like Fahian and Hieuntsang only mention the inscriptions of Asoka as ancient records.<sup>58</sup>

<sup>53.</sup> Mookerjee, Asoka. p. 14 F. N. 3.

They do not say that they were the monuments of Buddhist' Religion and work of a devout Buddhist king.

These all facts point that the inscriptions of Asoka do no support the view of his being a Buddhist votary.

#### Asoka's visit to sacred places.

It is also inferred from the inscriptions of Asoka that he visited many sacred places, most of which were Buddhistic one. But the word 'Sambodhi' used in the 8th Rock Edict and passed for the 'Tree of Enlightenment' (Bodhi Vraksa) of Gautama Buddha do not seem tenable.54 It is rather meant that Asoka attained to right knowledge at this stage. It is evident from the laina scriptures that the attainment of 'Bodhi' is essential in Dharma-Mara: which is significant in as much as it will denote a follower of Dharma as a wav-farer of Right Path.55 Asoka seems to use the phrase about getting to Sambodhi in this very sense. Therefore it cannot be said that he visited the Bodhi-Tree, sacred to the Buddhists. Or course on another occasion he visited the Birth-place of Buddha 56; but it do not prove anything in favour of his supposed belief in Buddhism, for there are available on the otherhand instances from which it is clear that Asoka honoured even those sects which were regarded as rivals of Buddhists. In the 20th year of his reign Asoka visited and worshipped the Stupa of Konakamuni; who was a previous Buddha, worshipped by the sect of Devadatta, rival of Buddha, 57 Thus it is evident that Asoka honoured all the sects in a like manner.

And if we finds "Mahāvaṃśa" stating that Aśoka erected many Buddhist buildings, <sup>58</sup> the "Rājataringini" on the other hand states that he built many Brahmanical temples in Kashmir. The

<sup>54.</sup> Rock Edict 8 C. Mookerjee, Asoka p. 151, F. N. 2.

<sup>55.</sup> M<sup>(()</sup>() केर्क्य 'संयं भवभय महण्। वाधी गुण्किखडा मर्गे लद्धा । जदि प**ह**िंगु ए हु सुलहा तद्धा गुण्ययं पनादामे ॥१५८॥<sup>9</sup>मूलाचार ।

<sup>56.</sup> Mookerjee, Asoka p. 201. 57. Smith, Early Hist, of India, p. 33.

<sup>58.</sup> Mahayamia, V. p. 23, 59. Rajataringini, p. 120.

Rajavalikathe" states likewise that Aśoka having visited Śravaṇabelagola built Jaina temples there <sup>60</sup> and if we may give credit, which we should, to the interperetition of Mr. Thomas of the passage of the "Rajataringini," which speaks about the preaching of the Religion of Jina by Aśoka in Kashmir, we find the belief of Aśoka in Jainism vouchsafed by the author of Rajatārangiṇi as well. <sup>61</sup> Abulfazal clearly distinguishes between Jainism and Buddhism, when he refers to the act of preaching of Jina-Dharma by Aśoka in Kashmir. <sup>62</sup> Moreover the word 'Jina' has a great importance in and is significant of Jainism. <sup>63</sup>

Hence keeping in view the above arguments it is not bold to say that there is nothing in his inscriptions which prove the Buddhist faith of Asoka. "We have been mislead," Says Rev. H. Heras, "by the Buddhist chronicles long ago. Modern criticism cannot accept other documents referring to Asoka than his own inscriptions. And these do not say that he embraced the doctrines of Gautama."64

### Akoka's State Policy and Administration.

After the Kalinga war Asoka was so disgusted with bloody wars that he sweared to have no more of them. Rather he professed and preached henceforth the principle of Ahimsā for the good of man and beast alike. His royal injunctions for the protection of life are akin to the idea of Ahimsā in Jainism. "Nothing of a Buddhist spirit," says Dr. Kern, "can be discovered in his state policy. From the very beginning of his reign he was a good prince. His ordinances concerning the sparing of animal life agree much more

<sup>60.</sup> Jaina Slalekha Sa@graha, Introduction: p. 61.

<sup>61.</sup> JRAS., Vol. IX pp. 155 191.

<sup>62. &</sup>quot;Va Chūni farmandahi bāšoka pisare Amma Rāja Janaka bāza kar dida Kaiše Brāhmaṇa andakhatah ayīne Jaina bar grafta." of: "Va āyīne Bodha dar an zamāna rawayi yafta." i.e., "At that time (during the reign of Jaloka Buddhism flourished," and "dar Zamane Rāja Narabrahmā na bar Bodha chīrab dasta amadand va parastija jaye an khāka to dahe gašta."

<sup>63.</sup> Indian Historical Quarterly, Vol. III p. 575.—JRAS., Vol. IX. p. 183,

<sup>64,</sup> JMS, XVII. p. 276.

closely with the ideas of the heretical Jainas than those of Buddhists." 65 He is an ideal of a Jaina King and seems an ardent follower of the faith like a true Jaina of latter periods: for it is remarked by Bulher that "In practical life Jainism make of its laity earnest men who exhibit a stronger trait of resignation than other Indians and excel in an exceptional willingness to sacrifice anything for their religion. It makes them also fanatics for the protection of animal life. Wherever they gain influence there is an end of bloody sacrifices and of slaughtering and killing the large animals."66 In the reign of Asoka this very spirit of Ahimsa pervailed at large. Like lains he opened hospitals even for animals and proclaimed "Amārighosa" at many a occasion 67 Asoka awarded capital punishment to those culprits who were found guilty of injury to animals. The laina Kumarapala also issued such strict orders for the protection of animal life. 68 Asoka abolished the killing of animals on all accounts. No body was allowed to kill any living being either for the sake of his religious belief or to satiate his sensual cravings. Thus Asoka's reign was a guarantee of life to every living being and as such it was truly a 'laina Rajva'!

### Evidence to prove the Jain Faith of Asoka.

But what is there expressive to prove Asoka's belief in Jainism? Certainly the literary evidence referred to above is far more latter and might be deemed open to doubt. Therefore we should rely only on the inscriptions of Asoka to prove his faith in Jainism. We shall divide this evidence in the following heads and deal with them below one by one:—

- (1) Asoka's monuments and symbols;
- (2) Asoka's technical terms;
- (3) Asoka's teaching and philosophy; and
- (4) Asoka's missions to foreign countries.
- 65. Manual of Indian Buddhism, p. 275.
- 66. Indian sect of the Jainas, pp. 17-18
- 67. Mookerjee, Asoka, pp. 22ff. For animal hospitals of Jainas See IRAS. (Old series) Vol. 1 pp. 96 97; Indian Antiquary, Vol. III (1874) pp. 77-81; and L. Rousselet, l'Inde des Rajahs (1875) pp. 17-18 & 98

68. Early History of India, p. 155.

But before examining the above evidence it seems necessary to refer to Asoka's three stages of mind in striving for Dharma, as pointed out by Rev. H. Heras; to whom I am much indebted for quoting et large from his learned article. It is said in the 13th Rock Edict of Asoka. "After that, now that the country of the Kalingas has been taken, Devānāmpriya is devoted to a zealous study of morality to the love of morality and to the instruction of the people in morality "69 Thus these three stages are (1) Study of Dharma (2) Love of Dharma (3) and propogation of Dharma and these are in quite agreement with the teaching of Jaina scriptures: for it is said in them that Piety follows knowledge ( पठमं नागां तन्त्री दया ) Asoka first acquired knowledge of Dharma and was assured just like a Jaina that the gift of Dharma is the best. Naturally he became a zealous lover to propagate the Dharma. It looks as if Asoka is following here in the steps of the Jaina Tirthamkara, who having studied and having acquired the supreme knowledge, filled his heart of hearts with immense love and piety and set on preaching the Dharma to one and all—low and high, man and beast—all alike 7" Did not Asoka exhort likewise one and all to practise Dharma?71 It also speaks for his belief in lainism.

#### Asoka's monuments & symbols.

Though the building of cities,  $vih\bar{a}ras$ , stipas, caves and pillars and rails of stone, bearing inscriptions or artistic sculptures, are assigned traditionally to Asoka; but out of them at the present his pillars and inscriptions only are available. In Jainism pillars have a special place and they are a thing of worship for the Jainas from

<sup>69.</sup> JMS., XVII pp. 256--257.

<sup>70.</sup> Kalpasutra (1848) pp. 82-96-Samavāyainga Sutta.

<sup>&</sup>quot;मगवयर्ण धम्ममाइक्खइ तेसि सर्व्वेसि श्रारियमणारियार्ग दुष्पय चडप्पय मियप-सुपिक्स सरीसिवार्ग श्रप्पपर्णोत्थि सिवसुहद्वाय मासत्ताए परिग्णमङ्ग—"

<sup>71.</sup> In Rock Edict VI th Asoka says:-

<sup>&</sup>quot;There is no higher duty than the welfare of the whole world. And what little effort I make is in order that I may be free from debt to the creatures, that I may render them happy here and they may gain heaven in the next world."

time immemorial.<sup>72</sup> They are called  $M\bar{a}nasthambhas$  and the chief aim in building them lies in the idea of imparting the sacred glimpse of Tirthamkara's " $Sh\bar{a}nti$ - $mudr\bar{a}$ " to all living beings through their images engraved on them, so that they may attain tranquillity of

images engraved on them, so that they may attain tranquillity of mind and peace of soul. Many a Jain king built such pillars and many of them are found mounted with lion and other animals and decorated with sacred Jain symbols, e.g. Dharmacakra etc. 73 Thus it seems most probable that Asoka grasped the idea of building pillars for propogation of his Dharma from the Jainas The animals and symbols which he used are also those found in Jainism. 74

Moreover the places which Asoka chose for erecting his pillars are not exclusively Buddhistic. They are found either at important centres or on the sacred places of all the ancient Indian Religion. The places like Girnar, Srāvasti, Vaisāli and Rājagrha are sacred to Jainas. Vaisāli seems to be an exclusively Jaina tirtha being the birth place of Vardhamāna Mahāvira, the last Tirthankara and Prof. R. Mookerjee states that "this might explain the location of this pillar." This pillar is also surmounted by a lion, which animal is the signifying emblem chinha of the last Tirthamkara.

In the manner of Jain King Kharavela, 76 Asoka also got excavated many a cave for the use of *Sramana* ascetics. 77

72. 'बिडमाणं श्रमोसुं रयण थंमा हवंति वोसपुदः ।
पिडमा पीढ सिरिच्छा पीठा थंमाण्णाद्व्या ॥'
—ितलोयपण्णित,
'ततोऽन्तरांतरं कि चिद्गत्वा हेममयोन्नताः ।
श्राधोमध्यजिनाच्याँगा ध्वज्ञञ्जञ्जभूषिताः ।
चतुर्गोपुर संबद्धशालिम तयवेष्टिताः ।
रेजुर्मध्येषु बीथीनां मानस्तंमा मनोहराः ॥
—मिक्कनाथपुराण्,

- 73. "Vira"—'Kalanka 1934. 74. JRAS., Vol. IX pp. 161-168.
- 75. Mookerjee, Asoka p. 86.
- 76. JBORS., Vol. III pp. 465—467. 77. Mookerjee Asoka, p. 89.

  To be continued.

### VĀDĪBHA SIMHA AND VĀDI RĀJA.

ву

### S. Śrikantha Sastr , M.A.

In the Jaina Siddhānta Bhūskara (Bhūga VI, Kiraṇa 2. Pandit K. Bhujabali Śūstri is of the opinion that Vūdibha Simha must be placed in the latter half of the 11th century and was the contemporary of the Cola Rāja Rūja II. There is no doubt that Vūdi Simha mentioned by Jina Sēna II in his Mahūpurāṇa is a different individual from the later Vūdibha Simha. But Vūdibha Simha can not be placed in the latter half of the 11th. Century for the following reasons:—

(1) The commentary on the Yasas tilaka campu of Somadeva Sūri (not Soma Sena) says (p. 265 Kāvyamālā Ed.) उक्तं च वादिराजेन महाकविना— कमणा कविज्ञता जनिता जातः पुरांतरजनंगमवाटे । कमेकोद्रवरसेन हि मत्तः कि किमेत्यशुमधाम न जीवः ॥ स वादिराजेऽपि श्रीसोमदेवाचार्टस्य शिष्यः :— वादीमसिहोऽपि मदीयशिष्यः । इत्युक्तरवाश्च । श्रीवादि राजोऽपि मदीयशिष्यः । इत्युक्तरवाश्च ।

Soma deva Süri completed this campu on Friday, March 25, 959 A.D. in the reign of Väga Rūja, the son of the Calukya Arikesari (who had been the patron of the Kannada poet Pampa). The emperor was Rāṣtrakūṭa Kṛṣhṇa III who had just then completed the conquest of the Cola country and had his camp at Melpāṭi (cf. Karhad grant of Kṛṣhṇa III). If therefore Sōmadeva lived in C. 950

Maha Purana 1-54.

Also:-

स्याद्वादगिरमाश्रित्य वादिसिंहस्य गर्जिते । दिम्रागस्य मदघ्वंस कीर्तिभंगो न दुर्घेटः ।।

Vādirāja's Pārévanātha Charita.

<sup>(1)</sup> कवित्वस्य परा सीमा वाग्मित्वस्य परं पदम्। गमकत्वस्य पर्यन्तो वोदिसिहोऽर्च्यते न कै:।।

A. D., his disciples cannot be placed in the last half of the 11th Century.\*

- (2) The Belgāmve grant to tha Lākuļa Vādi Rudra gaņa by Chālukya Jayasimha II Jagadekamalla in 1035 A.D. (S. 957, Yuva sk. 126. E.C. VII) gives the following titles to Vadi Rudra gaṇa.
- "Advaita vādi bhūja Kuṭhāram, Akaļamkatripura dahana triņētram, Vādi gharaṭṭa disapaṭṭa, Vadabha Simha Sarabham, Vādi Rāja mukha mudra naya vādi disāpaṭṭam" etc.

Vādi Rudra gaņa therefore† claims that before 1035 A.D., he had defeated Advaitins, Akalamka, Vādi gharaṭṭa, Vādībha Simha, Vādirāja etc.

(3) The verse in Ksatra ciulamani-

राजतां राजराजोऽरं राजराजो महोदयैः। तेजसा वयसा शरः ज्ञाचुडामिंग्गुर्गौः॥

refers to a Rāja Rāja. There are three Rāja Rāja's in Cola history and Rāja Rājanarēndra in the History of the Eastern Cālukyas of Vengi. Rāja Rājanarendra of Vengi was the son-in-law of the Cola Rājendra I and was crowned in 1022 A.D., (I. A. XIV p. 50). But he is said to have been ruling even before, in 1018 A.D. and up to 1063 A.D., (cf. Rāja Rāja Narendra Sanchākā). Therefore no

<sup>\*</sup>I very much thank Prof. S. Srikanta Sastri for his article on "Vadibha Simha and Vadi Raja," but I would like to say that some Jain Scholars do not consider Vadibha Simha as a disciple of Soma Diva. The reasons for saying so are obvious. Neither Vadibha Simha nor Vadi Raja has ever claimed to be a disciple of Somadiva. The extract from the commentary noted above has not been proved authentic, and unless the location, time and occasion of the said extract are proved to the satisfaction of scholars, and unless it is corroborated by other authentic writings, it is difficult to place faith in it, and accept it as an evidence in the present case.

doubt he was the contemporary of the Colas Raja Raja I and Rājendra 1 (1012-1015 A. D.) Rāja Rāja I Cola ruled from 985 to 1012 A. D. Satyāśraya Iriva Bedanga defeated Rāja Rāja I. His successors Vikrama V and Ayyana ruled up to 1014 A. D. when Jayasimha II Jagadekamalla came to the throne and ruled up to 1042-43 A.D. Jaya simha fought with Bhoia of Malwa and with the Cola Rajendra I from C. 1017 to 1023 A.D. Raja Raja II (1176-1182) was a weak ruler who was reinstated before 1183 and after 1171 A.D., on the Cola throne by the Hoysala king Vira Ballala II and Raja Raja III (1216-1248) was involved in a civil war with Rajendra III and imprisoned twice by Kadava Perunjinga and released by the Hoysala kings Narasimha III and Someśvara. Hence it is extremely doubtful whether they can be styled Ksatra cudamanis. It is more probable that Raja Raja the Great is referred to.\* The Tamil inscriptions mention Kshatriya Sikhāmanipuram probably named after Raja Ruja I who seems to have had the title Ksatriva Sikhāmani. In the time of Raja Rāja I the Buddhist Cūdāmani Vihāra was built at Nāgapatam by Vijayottinga Varma. son of Cūdāmanivarma, (I.A. 7, 22;)

(4) The author of Kṣatra chēdamaṇi is a Sūri as he tells us in the colophon. इति जीमहादीर्भागहस्थितर्गचने ज्ञाच्डामणिकाच्ये—

It is usually assumed that he is the same as the author of Gadya Cintāmani. The author of the latter work was the disciple of Puṣpa Sēna and was called Odeya dēva. Odeya in Kannada means master or Svāmi.† The Malli Shena Prasasti refers to one Puṣpasēna (probably Padma Sēna) ofter Akalamka and before

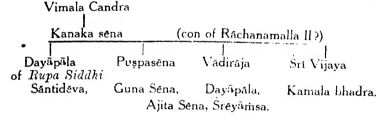
<sup>\*</sup>That Rija Rija of Vadibha Simgha is Cola I has been accepted by me also in Bhaskar Baga II Kirana 2, but because the late R. Narsimhacharya did not subscribe to this view I had to change my mind. On the authority of Inscription Nos. 37 and 40 of Nagar he has placed Vadibha Simha between the latter half of the 11th century, and the first half of the 12th century.

<sup>†</sup> The word, 'Deva,' also, means something similar to 'svami', so two words of similar sense could not have been used. I therefore think that Odeya Deva was only another name of Puspa Sena.

K. B. Shastri.

Vimala Candra. Later on after Śrtpāla traividya it refers to Mati sāgra, Hēmasēna Vidyādhanam jaya and Dayāpāla of Rūpa Siddhi. Matisāgara's disciple was Vādi rāja who praised Śrt Vijaya, the disciple of Hēma Sēna. Then Kamalabhadra, Dayāpāla and Śāntideva are mentioned. Śantideva was probably Śabda caturmukha who was called "Svāmi" by a Pāṇḍya king and also praised by Āhava malla. Tailapa II (973—997) was called Āhavamalla and so also Somēśvara I who came to the throne in 1044 A D., after Jayasimha. We do not however know whether Sānti dēva Śabda Caturmukha was also known as Odeya (Svāmi?) and as Vādibha Simha.

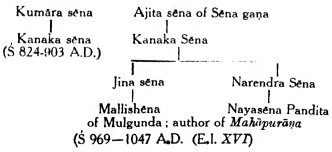
Therefore the identity of Puspasena must be discussed. The suffix Sena seems to imply that he belonged to the Sena gana but it is not the invariable rule. In the Humcha inscription of Nanni Santara, the son of Vira Santara and Cattala, dated \$999 (1077 A.D.) we have:—



E C. 8 Ng. 46 dated Ś 1009 (1087 A.D.) refers to Ajita Sena Vādibha Simha of the Arungulūnvaya. Sr. Bel. 98 refers to a Puspasēna of Navilur Samgha in c. 700 A. D. The Malli Sēṇa Prasasti however mentions Śripāla Traividya, Mati Sāgara (not Kanaka Sēna) as the guru of Vādirāja. Vādirāja's colleagues were Śri vijaya, the disciple of Hema Sēna (probably identical with Kanaka Sēna) Dayapāla, Kamala bhadra and Śāntidēva. Guṇasēna Paṇdita, Ajita sēna and Śāntinātha and Dayāpāla—the disciples of Ajitasēna, Kumāra Sēna and Malli Shēṇa the disciple of Ajita Sēna. (1128 A. D.) Among these Śantidēva was also worshipped by the Hoysala Vinayāditya II (1047—1100 A. D.) Guṇa sēna was the disciple Puspasēna and the guru of the Hoysala Ereyanga

Kongālva Rājēndra (\$986-A. D. (1063-1100 A. D.) and the 1064.) Continuing the succession further:— (?Hema Sēna Vidyā dhanamiava) Kanaka Sena Vadi Raja Vādi Rāja Sri Vijava (Pandita Puspa Sēna I Parijata) Ajita Sena Guna Sena (Vādibha Simha) Vadibha Simha) Malli Shena Maladhāri (1128 A.D.) Śripala (1125 A.D.) Vādirāja Vāsu pūjya S 10*8*2, 1090, 1025, (1060 A.D.—1173 A.D.) Puspa sēna II \$ 1178--1256 A.D. Malli Shena Pandita \$ 1080—1158 A.D.

Earlier, there was Kanaka nandi of Mullūr, the contemporary of Nṛpakāma Poysala (1022—27 A.D.) and the guru of the General Echiga and Pochikabbe in 1020 A D. Another Kanakanandi Vādi Rāja belonged to the Dēsigaņa and was the colleague of crutakirti, the disciple of Munichandra (c. 1105 A. D.), of the Kranūr, gaṇa Also we find a Kanakasēna of Sēna gaṇa at Mulgunda in S 829 (907 A D.) and S 831 (909 A. D.) and he also seems to have had the title Vādirāja. As for the title Vādibha Simha, it is also applied to Srīpāla Traividya (Vādimattebha Simha) in 1124 A.D., in the Belur inscriptions. His disciples were Vāsupūjya and Vādi Raja as stated above. Regarding Kanaka sēna Vādirāja of Mulgunda his parampara is given thus:—



Vādībhakaṇṭhīrava was also the title of Guṇacandra, the disciple of Prabhāchandra and the colleague of Māghanandi of Krāṇurgaṇa (E. C. T. Shi, 57). Therefore the titles Vādīrāja and Vādībha Simha themselves are no definite guides 1.

5. In the Gadya cintamani, Vadibha Simha says. श्रीमद्वादीमसिहेन गद्यविन्तामणिः इतः। स्थेयादोङ्यदेवेन चिरादास्थानभूषणः क

It implies that he was the ornament of the court of a king, probably Jayasimha II, because his guru Puṣpasēna (or Padmasēna) was the contemporary of Vādirāja in the Chalukya Kataka of Jayasimha.

6 Pandit K. Bhujabali Sastri thinks that Somadeva might have been the Vidvāguru and Puspasēna was the Diksāguru. Since the Yasastilaka Campu was written in 959 AD, and Puspa sena is placed in the latter half of the 11th century, Vadtbha simha must be assigned a very long life of about a century. As pointed out above the Lakula ascetic Vadi Rudragana is said to have defeated Vadi Raja, Vadi Gharatta, and Vadibha simha. In the Tirthahalli inscription of 1103 A. D. Tribhuvanamalla Santara and Cattală are said to have built a basadi in the name of Ajita sena Pandita deva Vadi gharatta of the Arungulanyaya. But the Belagamyi inscription of Vadi Rudragana (Shimoga VII E.C. SK126) of 1035 A.D. as said above mentions Akalamka, Viidi Gharatta. Mādhavabhatta, Iñānānanda, Abhaya candra, Vādibha Simha and Vādirāja, implying that Vādigharatta is a different individual from Vādībha Simha. If this Vādigharatta Ajita sēna lived from 1035 A.D. to 1103 he must have lived for than 70 years for at the time he disputed with Vadi Rudragana, he must have been at least twenty or thirty years old.\*

<sup>1.</sup> In the Sumadhva Vijaya it is said that Madhvacarya defeated in argument two Jainas Buddhi Sagara and Vadirija in the 13th Century A.D.

<sup>\*</sup> Along with this other inscriptions should, also, have been studied.

Much light has, however, been thrown on the subject by the learned Professor, and it is desirable that other scholars, too, will pay their attention to this controversial subject.

K. B. Shastri.

Therefore taking all these facts into consideration, it is safe to say that Vadibha simha must have been as a boy the pupil of Somadeva Sūri in 960 A.D., and he lived up to 1035 A.D. in the reigns of Rāja Rāja l and Jayasimha II and was the contemporary of Vadi Rāja, whose Pārsavanātha Charita was completed in 1025 A.D., when Jayasimha was in the camp on the banks of the Kāṭṭagā (Ghaṭaprabha). Sk. 153 dated Ś 960 Bahudhānya (1028 A.D.) also says that one of Jayasimha's capitals was Ghattada Kerenelevidu.

<sup>\*</sup> Journal of Oriental Research. Vol. XIII Pt. I. Jainism in Puduko!!ah:—Matis gara is said to have been the contemporary of Rāja Rāja I.

|  |            | 1 |
|--|------------|---|
|  |            |   |
|  |            |   |
|  |            |   |
|  |            |   |
|  | <i>y</i> - |   |

### Some Inscriptions on Jaina Images.

BY

Prof. A. N. Upadhye, M.A., D. Litt.

In the last few weeks some Jaina images from Karnāṭaka have come to light. They have inscriptions on them at the base, and their rubbings were sent to me for deciphering. Thinking that they might be useful in various ways, I am reproducing those inscriptions here in Devanāgarī characters. My thanks are due to my friend Prof. K. G. Kundangar for some of his valuable suggestions.

(1)

Shriman Sheth Kalappa Annaji Lengade of Shahapur, Belgaum, has with him an image of Pañca Paramesthin. On the space at the bottom of the image, we have the following inscription in three lines in Old-Kannada characters. Some letters are not visible in the prints supplied to me, but I have added them in the square brackets. The language is Kannada. The inscription runs thus:—

- [1] श्री यापनिय संधद कारेयगण्द श्रीधरत्रैविद्यदेव
- [2] र शिष्यतियरप [बा] गेत्राडिय होम्म सिरिकंतियर श्रुतपंच [मि]
- [3] नीपिय बुचनवक्के कोट्ट पंचपरमेष्ठिगत प्रतिमे

The passage means that this image of Pañca Parameṣṭhin was presented at the time of the festivity of Śruta Pañcamī by Homma Sirikanti of Bāgevāḍi (a village near Belgaum). She wss a disciple Śrtdhara Traividya Deva of Kāreya Gaṇa of the Yāpantya Saṃgha. The hand-writing of the inscription is fairly old. I think that Śrtdhara Traividya Deva mentioned in the inscription is identical with Śrtdhara Traividya Deva of the Yāpantya Saṃgha and Kāreya Gaṇa mentioned in the Hannikeri Inscription (See Inscriptions in Northern Karnataka and the Kolhapur State by Prof. K. G. Kundangar, Kolhapur 1939, Inscr. No. 22, pp. 163 et seq. and pp. 99

et seq.). It glorifies Kanakaprabha, the pupil of Srtdhara Traividya Deva, and it is inscribed in A. D. 1209. Srtdhara Traividya Deva flourished, therefore, in the last quarter or so of the 12th century A.D.; and that then is the age of this image as well.

(2)

Sheth Kalappa Annaji Lengade has sent another print from an image. It is not fully legible. The characters and language are Old-Kannada. It runs thus in two lines:—

- [1] श्री मूलसंघद बळत्कार गग्राव् सक्ळ विद्याचकव
- [2] तिं श्री अुतकीर्ति सिद्धांतदेवर गुर्ह × × × मय

The inscription mentions the name of Śrutakirti Siddhānta Deva of Balātkāra Gaṇa and Mūla Saṅgha. The name of his pupil s not legible.

Shetha Kalappa Annaji Lengade of Shahapur has sent the print of an inscription from the image of Parsvanātha which was recently discovered at Dharwar. I learn that the image measures about three feet in height including the hood; and it is quite attractive in artistic details. The inscription runs thus in four lines —

- [1] स्वस्ति श्रीमतु पुत्रागत्रिच मूलगरएद वृमचेगेय बसदिय
- [2] कल्याणदेवर शिशिति चंद्रमितव्ये सेहिय वसिरो माडिसिद पार्स्वदेव
- [3] प्रतिमे कोट्टिंह काणि कोटिंह काणि सुद्रापण मृनुद कम्म गरेय व
- [4] ळिय तोंट सटटुगवत्त सोंटिगेबेएबे

It is written in Old-Kannada characters, and the language also is Kannada. In portions it is not clear. It records the grant of lands, oil etc., for the temple. The donor appears to be Candramatives, the female disciple of Kalyanadeva of the temple of Ummacige; and this temple belonged to Punnaga Vyksa Maia Gana. The appearance of the characters is fairly old, and I think that the image might go back to the 11th or the 12th century AD.

(4)

Shriman Sheth Virachand Kodaraji Gandhi, Phaltan, has recently brought an image, from Mishrikoti, Dt. Dharwar, of Pārśvanātha in a standing posture. At the base of it there is a Kannada inscription in Old-Kannada characters, and it runs thus in four lines:—

- [1] भी पंनाग जित मूलगराद व
- [2] सदिय कवडेय सोड्सिटि जि
- [3] गोंदारव माहिदं मंगल म
- [4] हाओं भी भी.

The inscription tells us that the Jirnoddhāra was performed by Kavadeya Soddi Seṭṭi of the temple or Basadi of Punnāga Vṛkṣa Mula Gaṇa. It is not clear whether this Jīrnoddhāra refers to the temple or to this very image. The characters do not appear to be very old, and probably they might be as old as two to three hundred years.

### "INDIAN CULTURE."

### (JOURNAL OF THE INDIAN RESEARCH INSTITUTE)

A high class research quarterly in English on Indology, conducted, under the distinguished editorship of Drs. D. R. Bhandirkar, B. M. Barua, B. C. Law, with a strong Advisory Committee, consisting of such eminent orientalists as Sir, Brajendra Nath Seal, Sir D. B Jayatilaka, Drs. S. N. Das Gupta, Laksman Sarup, Radhakumud Mukerjee P. K. Acharya, MMs. Kuppuswami Sastri, Gananath Sen, and others, each of whom represents a particular section of Indian Culture.

It deals with all the branches of Indian Culture-Vedas, Philosophy, Buddhism, Jainism, Zoroastrianism, Ancient Indian Politics and Sociology, Indian Positive Sciences, History, Archaeology, Dravidian Culture, etc. Among the contributors are the best orientalists of India and foreign lands including Drs. Sir B. N. Seal, Sir, A. B. Keith, Drs. Winternitz, Otto Schrader, Otto Stein, R. C. Mazumdar, P. K. Acharya, etc.

Indispensable for every lover of Indology. A most attractive get up and printing. Each issue contains about 200 pages. Price very moderately fixed Rs. 6 or Sh. 10 per annum (including postage)

Among the other publications of the Institute, which aims at wide propagation of Ancient Indian Culture and Wisdom by publication of the best products of Ancient Literature under various Series-Vedic, Buddhistic, Jain, etc., are:—

- An encyclopaedic edition of the Rigveda with texts, commentaries and translations with elaborate research note in English, Bengali and Hindi,
- (2) Gaya and Buddha Gaya, 2 Vols. Rs. 12.
- (3) Barhut, 3 Vols. Rs. 18.
- (4) Upavana Vinoda (a Sanskrit treatise on Arbori Horticulture), etc., etc., Rs. 2-8.
- (5) Vangiya Mahakosa (each part), As. 8.
- (6) Books of the Buddhistic Series.

For further particulars, please apply to:

The Hony. General Secretary,
The Indian Research Institute.
170 Maniktala Street.
Calcutta, (India.)

### RULES.

- r. The 'Jaina Antiquary' is an Anglo quarterly, which is issued annually in four parts, i.e, in June, September, December and March
- 2. The inland subscription is Rs. 4 (including 'Jain Siddhanta Bhaskara') and foreign subscription is 6 shillings (including postage) per annum, payable in advance. Specimen copy will be sent on receipt of Rs. 1-4-0
- 3. Only the literary and other descent advertisements will be accepted for publication. The rates of charges may be ascertained on application to

THE MANAGER,

## The "Jaina Antiquary" Jaina Siddhanta Bhavana, Arrah (India).

to whom all remittances should be made.

- 4. Any change of address should also be intimated to him promptly.
- 5. In case of non-receipt of the journal within a fortnight from the approximate date of publication, the office should be informed at-once.
- 6. The journal deals with topics relating to Jaina history, geography, art, archieology, iconography, epigraphy, numismatics, religion, literature, philosophy, ethnology, folklore, etc., from the earliest times to the modern period.
- 7. Contributors are requested to send articles, notes, etc., type-written, and addressed to,

### K. P. JAIN, Esq. M. R. A. S.,

### EDITOR, "JAINA ANTIQUARY"

Aliganj, Dist. Etah (India).

- 8. The Editors reserve to themselves, the right of accepting or rejecting the whole or portions of the articles, notes, etc.
- 9. The rejected contributions are not returned to senders if postage is not paid.
- 10. Two copies of every publication meant for review should be sent to the office of the journal at Arrah (India).
- 11. The following are the editors of the journal, who work honorarily simply with a view to foster and promote the cause of Jainology:—

DE, B. A. SALE TORE M. A., Ph. D. PROF. HIRALAL JAIN, M.A., L.L.B. PROF. A. N. UPADHYE, M.A., D.Litt. B. KAMATA PRASAD JAIN, M.R.A.S. Pt. K. BHUJABALI SHASTRI. VIDYABHUSANA.

### जैन-सिद्धान्त-भवन आरा की प्रकाशित पुस्तकीं

| (१)         | मुनिसुन्नतकाव्य (चरि  | त्र) संग  | कृत  | <b>औ</b> र माषा-टीका   | -सहित    | •••      | २।)        |
|-------------|-----------------------|-----------|------|------------------------|----------|----------|------------|
|             |                       |           |      |                        |          |          | ा गया है)  |
| (२)         | ज्ञानप्रदीपिका तथा स  | तामुद्रिक | -शा  | स्न माषा-टीका-सहि      | त        | •••      | <b>(</b> ) |
| <b>(</b> ફ) | प्रतिमा-लेख-संप्रह    |           |      |                        |          | •••      | u)         |
| (8)         | जैन-सिद्धान्त-मास्कर  | , १म भ    | ागः  | की १म, २य तथा          | ३य किरए  | f        | २।)        |
| (५)         | "                     | २य म      | ग    |                        |          | •••      | ૪)         |
| (ξ)         | <b>&gt;&gt;</b>       | ३य        | ,,   |                        |          | •••      | 8)         |
| (v)         | 71                    | ४र्थ      | 19   |                        |          | •••      | ઠ)         |
| (८)         | "                     | ५म        | t)   |                        |          | •••      | ૪)         |
| (૧)         | भवन के संगृहीत संस्कृ | ন, সান্ধ  | त,   | हिन्दी प्रन्थों की पुर | ानी सूची | • • •    | 11)        |
|             |                       |           |      |                        |          | (यह अर्ध | मूल्य है)  |
| <b>(c)</b>  | मवन की संगृहित छं     | में जी पु | स्तक | ों की नयी सूची         |          | •••      | m)         |

प्राप्त-स्थान— जेन-सिद्धान्त-भवन, आरा ( विहार )

### श्रवणबेल्गोल के मस्त ाभिषेक की स्मृति में

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

भाग ६

किरण ४

### THE JAINA ANTIQUARY

VOL. V.

No. IV

### Edited by

Dr. B. A. Saletore. M. A., Ph. D.

Prof. Hiralal Jain, M. A., LL. B.

Prof. A. N. Upadhye, M. A, D. Litt.

B. Kamata Prasad Jain, M. R. A. S.

Pt. K. Bhujabali Shastri, Vidyabhushana.

PUBLISHED AT
THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY

(JAINA SIDDHANTA BHAVANA)

ARRAH, BIHAR, INDIA.

MARCH, 1940.

## जैन-सिद्धान्त-भास्कर के नियम।

- १ 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' हिन्दी त्रैमासिक पत्र है, जो वर्ष में जून, सितम्बर, दिसम्बर;
   और मार्च में चार मार्गों में प्रकाशित होता है।
- २ 'जैन-एन्टीक्वेरी' के साथ इसका वार्षिक मूल्य देशके लिये ४) रूपये और विदेश के लिये डाक-च्यय लेकर ४।।) है, जा पेशगी लिया जाता है। १।) पहले भेज कर ही नम्ने की कापी मंगाने में सुविधा होगी।
- ३ केवल साहित्यसंबन्धी या ऋन्य भद्र विज्ञापन ही प्रकाशनार्थ स्वीकृत होंगे। मैनेजर, 'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' श्रारा के। पत्र भेजकर दर का ठीक्र पता लगा सकते हैं मनीश्रार्टर के रुपये भी उन्हीं के पास भेजने होंगे।
- ४ पते में हेर-फेर की सूचना भी तुरन्त उन्हीं की देनी चाहिये।
- प्रकाशित होने की तारीख से दो सप्ताह के मीतर यदि 'मास्कर' नहीं प्राप्त हो, ती
  इसकी सूचना जल्द श्राफिस के देनी चाहिये।
- इस पत्र में ऋत्यन्त प्राचीनकाल से लेकर आधुनिक काल तक के जैन इतिहास, भूगोल, शिल्प, पुरातत्त्व, मूर्ति-विज्ञान, शिला-लेख, मुद्रा-विज्ञान, धर्म्म, साहित्य, दर्शन, प्रभृति से संबंध रखने वाले विषयों का ही समावेश रहेगा।
- लेख, टिप्पणी, समालोचना—यह समी सुन्दर श्रौर स्पष्ट लिपि में लिखकर सम्पादक,
   'जैन-सिद्धान्त-भास्कर' श्रारा के पते से श्राने चाहिये। परिवर्त्तन के पत्र भी इसी पते से श्राने चाहिये।
- ८ किसी लेख, टिप्पणी आदि को पूर्णतः अथवा अंशतः स्वीकृत अथवा अस्वीकृत करने का अधिकार सम्पादकमण्डल को होगा।
- ९ अस्तीहत लेख लेखकों के पास विना डाक-व्यय भेजे नहीं लौटाये जाते।
- ९० समालोचनार्थ प्रत्येक पुस्तक की दो प्रतियाँ 'मास्कर' श्राफिस, श्रारा के पते से भेजनी चाहिये।
- ११ इस पत्र के सम्पादक निम्न-लिखित सज्जन हैं जो अवैतनिक रूप से केवल जैन-धर्म के उन्नति और उत्थान के अमिप्राय से कार्य्य करते हैं:---

प्रेषित्सर दीराजाल, एम.ए., एल.एल.बी. प्रेषितसर ए.एन. उपाध्ये, एम. ए., डी. जिट्-बाबू कामता प्रसाद, एम.ब्रार.ए.एस. परिडन के. मुजबली शास्त्री, विद्याभूपण

### श्रवणवेल्गोल के मस्तकाभिषेक को स्मृति में

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

### जैन-पुरातत्त्व-सम्बन्धी त्रैमासिक पत्र

भाग ६

फाल्गुन

किरग् ४

#### सम्पादक

प्रोफेसर दीरालाल, एम. ए., एल.एल. बी. भ्रोफेसर ए० एन० उपाध्ये, एम.ए., डी. लिट्. बाबू कामता भ्रमाद. एम. स्वार. ए. एस. पं० के० भुजवनी शास्त्री, विद्याभूषणा.



जैन-सिडान्त-भवन श्राग-हार। प्रकाशित

भारत में ४)

विदेश में ४॥)

एक प्रति का १।)

## विषय-सूची

| (१)          | विषय                                                       | लेखक                             |                              |         | प्रब्ड |
|--------------|------------------------------------------------------------|----------------------------------|------------------------------|---------|--------|
|              | <ul> <li>जैनबिद्री श्रर्थात् श्रवणबेल्गोल—[श्रं</li> </ul> | ोयुत प्रो॰ हीरालाल जैन           | ।, एम् ए , एलएल              | बीं,    | २०१    |
| (२)          | २ श्रवणबेलील एवं यहां की श्रीगोम्म                         | ट-मूर्ति —[ श्रीयुत पं०          | के० भुजवली शास्त्री          |         | २०५    |
| (३)          | ३ अवग्बिल्गोल (पद्म)— अीयुत कल                             | याग <del>्कु</del> मार जैन 'शशि' |                              | •••     | २१३    |
| (8)          | ४ पाणिनि, पतश्चलि श्रौर पूज्यपाद—                          | -[ श्रायुत पं० कैलाशच            | न्द्र शास्त्री               | •••     | २१६    |
|              | ५ वीरमार्त्तरइ दावुराडराय— [ श्रीयुत                       | पं० के० भुजवली शास               | न्नी. विद्याभूपरण            | • • •   | २२९    |
| (પ           | ६ श्रवणबेल्गोल के शिलालेख—[ श्रीयु                         | ुन बा॰ कामना प्रसाद              | जैन, एम आर ए                 | एस      | २३३    |
| (ξ           | <ul> <li>गोम्मट स्वामी की सम्पत्ति का गि</li> </ul>        | रवी रक्खा जाना—[                 | श्रीयुन पं॰ जुगल (           | किशोर   |        |
| ( <b>u</b>   | मुख्तार ··· ··                                             | •••                              |                              | •••     | २४२    |
|              | ८ महाबाहुर्बाहुबली (पदा)[ श्रीयुत                          | पं० के० भुजवली शाह               | ग्री. विद्याभूषग             |         | 284    |
| (८           | ९ दक्षिण भारत के जैन वीर—ं श्रीयु                          | त त्रिकेणी प्रसाद, वी-           | . स्ट                        |         | 2%4    |
| (९)          | १० धर्मशर्माभ्युदय की दो प्राचीन प्रतिय                    | ाँ—[ श्रीयुत पं≎ नाथृर           | ाम प्रेमी                    |         | २५८    |
|              | ११ गोम्मट-मूर्ति की प्रतिष्ठाकालीन बु                      | ,<br>व्यडली का फल—, १            | गीयुत पं० नेमिचन्द्र         | ्र तेन, |        |
|              | न्याय-ज्योतिष-तीथ · · ·                                    | •••                              | ***                          |         | २६१    |
| ( <b>t</b> + | १२ सार 'जैन ऐन्टीक्वेरी'—(भाग ५,                           | २० ३)—[ श्री <mark>युत</mark> या | - कामना प्रसाद जैन           | न …     | ३६५    |
|              | १३ साहित्य-समालोचना—(१) श्रकलं                             | <b>ह-प्रन्थमाला की तीन</b> प्    | <b>गुन्नकें</b> [ श्रीयुन पं | ० के    |        |
|              | भुजव्ह                                                     | ती शा <b>स्त्री</b>              | •••                          |         | २६८    |
|              | (२) कथा-बु                                                 | सुमावली—[ श्रीयुत पं             | ० हरनाथ द्विवेदी,            | काञ्य-  |        |
|              | पुराण-                                                     | तीर्थ …                          | •••                          |         | २६८    |

.)

(१०

चीवारताना । सुमी

श्रीयृत ग्रयोध्या प्रमाद गोयलीय के सीजन्य से प्राप्त

# जैन-सिद्धान्त-भास्कर

### जैनपुरातत्त्व और इतिहास-विषयक त्रैमासिक पत्र

भाग ६

4.00

मार्च १६४०। फाल्गुन वीर नि० सं० २४६६

किरगा ४

### जैनविद्री अर्थात श्रवणवेलगोल

[ लेखक—श्रीयुत प्रो॰ हीरालाल जैन, एम॰ए॰, एलएल॰ बी॰ ]

भूमस्त दिल्ल भारत में ऐसे बहुत ही कम स्थान होंगे जो प्राकृतिक सौन्द्ये में, प्राचीन जारोगरी के नम्नों में व धार्मिक और ऐतिहासिक स्मृतियों में 'श्रवणवेल्गोल' की बराबरी कर सकें। आर्थ जाति और विशेषतः जैन जाति की लगभग ढाई हजार वर्ष की सभ्यता का इतिहास यहां के विशाल और रमणीक मिन्दरों में, अल्पन्त प्राचीन गुफाओं, अनुपम उत्कृष्ट मूर्तियों व सेकड़ों शिलालेखों में अंकित पाया जाता है। यहां की भूमि अनेक मुनिमहात्माओं की तपस्या से पतित्र, अगणित धर्मनिष्ट यात्रियों का भक्ति से पूजित और बहुत से नरेशों व सम्राटों के दान से अलंकुत और इतिहास में प्रसिद्ध हुई है।

यहां की धार्मि कता इस स्थान के नाम में ही गर्भित है। श्रवण (श्रमण) नाम जैन मुनि का है और वेल्गोल् कन्नड भाषा के 'वेल्' और 'गोल' इन दो शब्दों से बना है जिनका ऋर्थ कमशः धवल और सरोवर होता है। इस प्रकार श्रवण-वेल्गोल का ऋर्थ 'जैन मुनियों का धवल सरोवर' होता है जिसका तालर्थ संभवतः उस रमणीक सरोवर से है जो ग्राम के बीचो-बीच श्रव भी इस स्थान की शोभा बढ़ा रहा है। जैनियों का प्राचीनतम केन्द्र होने से इस स्थान की प्रसिद्धि जैनबिद्री नाम से भी है।

श्रवण्येस्गोल प्राम मैसूर प्रान्त में हासन जिले के चेन्नरायपट्टण तालुक में दो सुन्दर 'ऋडिक्में के बीच बसा हुआ है। इनमें से बड़ी पहाड़ी (दोडूबेंट्ट) प्राम से दिल्लिण की श्रोर है और विन्ध्यगिरि कहलाती है। छोटी पहाड़ी (चिक्कवेट्ट) प्राम से उत्तर की श्रोर है और चन्द्रगिरि नाम से प्रख्यान है। विन्ध्यगिरि समुद्रतल से ३,३४७ फुट श्रोर नीचे के

मैदान से लगभग ४७० फुट ऊँचा है। कभी-कभी इन्द्रगिरि नाम से भी इस पर्वत का सम्बोधन किया जाता हैं। पवत के शिखर पर पहुंचने के लिये नीचे से कोई ५०० सीढ़ियां बनी हुई हैं। उपर समतल चौक है जिसके चारों-स्रोर एक छोटा सा घेरा है। इस घेरे में बीच-बोच में तलघर हैं जिनमें जैन मूर्तियां विराजमान हैं। इस घेरे के चारों ऋोर कुछ दूरी पर एक भारी दीवाल है जो कहीं-कहीं प्राकृतिक शिलाख्यां से बनी हुई है। चौक के ठीक बीचोबीच गोम्मटेश्वर की वह विशाल खङ्गासन मूर्ति है जो ऋपनी दिव्यता से उस समस्त भूमाग को अलंकृत और पवित्र कर रही है। यह नम्न, उत्तरमुख खङ्गासनमृति समस्त संसार की आश्चर्यकारी वस्तुत्रों में से है। सिर के बाल घुंघराले, वत्तस्थल चौड़ा, विशाल बाह नीचे को लटकते हुए त्र्यौर कटि किंचित् ज्ञीरा है। घुटनों से कुछ उपर तक बमीठे दिखाये गये हैं जिनसे सर्प निकल रहे हैं। दोनों पैरों और बाहुओं से माधवी लता लिपट रहा है। मुख पर श्रपूर्व कान्ति, श्रगाध शान्ति श्रौर श्रटल ध्यानमुद्रा विराजमान है। मुर्ति क्या है मानों तपस्या का ऋवतार ही है। दृक्य बड़ा ही भन्य ऋौर प्रभावोत्पादक है। सिंहासन एक प्रकुछ कमल के आकार का है। इस कमल पर वार्ये चरण के नीचे नीन फुट चार इश्व का माप खुदा हुआ है जिसको कहा जाता है, अठारह से गुणित करने पर मृति की ऊँचाई निकलती है। जो माप लिये गये हैं उनसे मूर्ति की ऊँचाई कोई ५७ फुट पाई गई हैं। निस्सन्देह मूर्तिकार ने श्रपने इस श्रनुपम प्रयास में श्रपूर्व सफलता प्राप्त की है। एशिया-खंड ही नहीं समस्त भूतल का विचरण कर आइये, गोम्मटेइवर की तुलना करनेवाली मूर्ति श्रापको शायद ही कहीं दृष्टिगोचर होगी। रामसंस या श्रव सिम्बल की श्रत्यन्त प्राचीन मर्तियां मानो इसी दिव्य मूर्ति के सामने लिजत होकर धराशायी हो गयी हैं। बड़े-बड़ पश्चिमीय विद्वानों के मास्तष्क इस मूर्ति की कारीगरी पर चकर खा गये हैं। इतने भारी और प्रवल पाषाण पर सिद्धहस्त कारीगर ने जिस कौशल में ऋपनी छैनी चलाई है उससे भारत के मृतिकारों का मस्तक सदैव गर्व से ऊँचा उठा रहेगा। कोई एक हजार वर्ष से यह प्रतिमा सर्य, मेघ, वायु ऋादि प्रकृति देवी की ऋमोघ शक्तियों से टक्कर ले रही है, पर ऋब तक उसमें कोई भारी चित नहीं हुई। मानों मूर्तिकार ने उसे आज ही उद्घाटित किया हो।

गोम्मट स्वामी कौन थे और उनकी यह अनुपम मृति किस भाग्यवान ने निर्माण कराई इसका विवरण श्रवणबेल्गोल के शिलालेख व भुजविल-शतक, भुजविल-चिरित, गोम्मटेइवर चिरत, राजाविलकथा व स्थलपुराण नामक प्रन्थों में पाया जाता है। आदि तीर्थङ्कर ऋपभदेव के दो पुत्र थे भरत और बाहुबली। भरत चक्रवर्ती राजा हुए और बाहुबली ने तपोरूपी

साम्राज्य स्वीकार करके केवल ज्ञान प्राप्त किया। कहा जाता है भरतजी ने उनकी ५२५ धनुषप्रमाण मूर्ति स्थापित कराई थी। उसी का प्रशंसा सुन कर गंगनरेश राचमह के मंत्री चामुग्रहराय ने शक संवत् ९५१ के लगभग इस मन्य मूर्ति की प्रतिष्ठा कराई जो गोम्मटेश्वर के नाम से प्रसिद्ध हुई। इसके सेकड़ों वर्ष पश्चात् दिन्तग्ण में गोम्मटेश्वर की ख्रौर विशालकाय मूर्तियां निर्माण हुई। एक कारकल में सन् १४३२ में ४१६ फुट ऊँ ची ख्रौर दूसरी वेणूर में सन् १६०४ ईस्त्री में ३५ फुट ऊ ची। श्रवण्यवेल्गोल के गोम्मटेश्वर के मस्तकामिषेक के उस्लेख शक संवत् १३२० से लगाकर ख्राधुनिक काल तक के मिलते हैं।

विन्ध्यगिरि पर श्रन्य दर्शनीय स्थान हैं सिद्धरवस्ति, श्रखरड वागिलु, सिद्धरगुरुडु, गुक्क कायज्ञि वागिलु, त्यागद ब्रह्मदेवस्तम्भ, चेन्नरएए वस्ति, श्रोदेगल वस्ति, चौवीस तीर्थक्कर बस्ति श्रोर ब्रह्मदेव मन्दिर ।

चन्द्रगिरि (चिक्क्वेट्ट) पर्वत की ऊँचाई समुद्रतल से ३,०५२ फुट है। प्राचीनतम लेखों में इसका नाम कटवप्र (संस्कृत) व कस्वपु (कन्नड) पाया जाता है। तीर्थगिरि स्नौर ऋषिगिरि नाम से भी इस पर्वत की प्रसिद्ध रही है। यहां १४ मिन्दर (बिस्त) हैं—पार्क्वनाथ, कत्तले, चन्द्रगुप्त, शान्तिनाथ, मुपार्क्वनाथ, चन्द्रप्रम, चामुण्डराय, शासन, मिज्जगण्ण, एरडु-कट्टे, सवितगंधवारण, तेरिन, शान्तीक्ष्वर स्नौर इस्त्वे ब्रह्मदेव। इनमें से प्रथम १३ एक ही घरे के भीतर हैं, केवल स्नित्तम मिन्दर उसमे वाहर है। यहां के स्नन्य दर्शनीय स्थान हैं—क्रुगे ब्रह्मदेव सम्म, महानवमी मण्डप, भरतेक्वर मूर्ति, किच्चनदोण्णे कुंड, लिक्षदोण्णे कुंड, मदवाहु की गुफा स्नौर चामुण्डराय की शिला।

विन्ध्यगिरि और चन्द्रगिरि के बीच वसे हुए नगर के मन्दिर इस प्रकार हैं—भएडारि बस्ति, अक्रकन वस्ति, सिद्धान्त वस्ति, दानशाले वस्ति, नगर जिनालय, मंगायि वस्ति, और जैनमठ। कहा जाता है कि पूर्वकाल में धवल, जयधवल आदि सिद्धान्तमन्थ यहीं रखे जाने के कारण पूर्वोक्त वस्ति का नाम सिद्धान्त बस्ति पड़ा तथा पीछे यहीं से वे प्रन्थ मूड्विद्री गये। इन मन्दिरी के आतिरिक्त नगर में दर्शनीय स्थान इस प्रकार हैं—कल्याणि सरोवर, जिक्केक्ट्रे सरोवर और चेन्नएण कुंड।

श्रवणवेल्गोल का सब से बड़ा ऐतिहासिक माहात्म्य वहां के शिलालेखों में है। यहां कोई ५०० शिलालेख चट्टानों, म्तन्भों व मृ्तियों पर खुदे हुए पाये गये हैं, जिनमें जैन इतिहास से सम्बन्ध रखनेवाले श्रनेक राजाश्रों श्रौर श्राचार्यों का उल्लेख पाया जाता है। इनमें सबसे प्राचीन शिलालेख वह हैं जिसमें श्रनितम श्रुतकेवली भद्रवाहु की भविष्यवाणी तथा मुिनसंघ के उत्तरापथ से दिचिणापथ की यात्रा का उल्लेख है। इसी लेख में जो प्रभाचन्द्राचाय का उल्लेख है उससे मौर्य सम्राट् चन्द्रगुप्त का तात्पर्य सममा जाता है जो श्रनेक साहित्यिक उल्लेखों के श्रनुसार भद्रवाहु से दीचा लेकर जैन मुिन हो गये थे श्रौर जिन्होंने यहीं चन्द्रगिरि पर तपस्या करके समाधिमरण किया। इसी कारण इस पर्वत का नाम चन्द्रगिरि पड़ा। इस पर्वत पर भद्रवाहु नाम की गुफा भी है श्रौर उसमें चन्द्रगुप्त के चरणिचिह्न बतलाये जाते हैं

श्रीर कहा जाता है कि यहीं चन्द्रगुप्त ने समाधिमरण किया था। श्रनेक शिलालेखों में भी भद्रबाहु के साथ चन्द्रगुप्त मुनि का उल्लेख त्र्याया है। साहित्य में भद्रबाह ऋौर चन्द्रगुप्त की कथा को सविस्तर रूप से वर्णन करनेवाले प्रन्थ हरिषेणुकृत वृहत्कथाकोष, स्त्रनन्दिकृत भद्रबाहु-चरित, चिदानन्दकृत मुनिवंशाभ्यदय श्रौर देवचन्दकृत राजावलिकथे हैं। पश्चिमी विद्वानों में ल्यमन, हानले, टामस व राइस साहब ने मौर्य सम्राट चन्द्रगृप्त के जैनधर्मी होने की बात स्वीकार की है। स्मिथ साहब पहले इस मत के विरुद्ध थे, किन्तु अन्त में उन्हें भी कहना पड़ा कि "चन्द्रगुप्र मौर्य का घटनापूर्ण राज्यकाल किस प्रकार समाप्त हुआ इस पर ठीक प्रकाश एकमात्र जैन कथात्रों से हो पड़ता है। जैनियों ने सदैव उक्त सम्राट को बिम्बसार (श्रेणिक) के समान जैन धर्मावलम्बी माना है ख्रौर उनके इस विद्वास को भठ कहने के लिये कोई उपयुक्त कारण नहीं है।" जायसवाल महोदय लिखते हैं कि "प्राचीन जैन प्रन्थ और शिलालेख चन्द्रगुप्त को जैनराजर्पि प्रमाणित करते हैं। मेरे ऋष्ययन ने मुसे जैन प्रन्थों की ऐतिहासिक वार्नाओं का श्रादर करने की बाध्य किया है। कोई कारण नहीं है कि हम जैनियों के इस कथन को कि चन्द्रगृप अपने गुज्य के अन्तिम भाग में राज्य को त्याग जिनदीन्ना ले मुनिवृत्ति से मरण को प्राप्त हुए, न मानें" इत्यादि । इस प्रकार श्राधिकांश विद्वानों का भुकाव अब चन्द्रगृप्त और भद्रवाह की कथा के मूल अंश की स्वीकार करने की खोर है।

भद्रवाहु श्रोर चन्द्रगुप्त की दक्षिण-यात्रा का दक्षिण भारत श्रोर जैनधर्म के इतिहास पर वड़ा भारी प्रभाव पड़ा। जैन मुनियों ने सर्वत्र विहार कर के जैनधर्म का खूब प्रचार किया। राजनीति श्रोर साहित्य दोनों पर इस प्रचार का भारी प्रभाव पड़ा। क्रमशः गंग, कदम्ब, रहु, पह्नव, सन्तार, चालुक्य, राष्ट्रकूट श्रोर कलचूरि राजवंशों में जैनधर्म की मान्यता के प्रचुर प्रमाण उपलभ्य है। धवल सिद्धान्त के मूलाधार प्रन्थ पट्चण्डागम की रचना बनवास श्रोर तामिल देश में विक्रम की दूसरी शताब्दि में हुई थी। श्रनेक सर्वोपरि प्रमाण जैन प्रन्थों के रचियता श्रीकुन्दकुन्दाचार्य ने भी इसी भूभाग को श्रलंकृत किया था। समन्तभद्र, पृज्यपाद, श्रकलंक, विद्यानन्दी, वीरसेन, जिनसेन, गुण्मप्र, महावीराचार्य, पुष्पदन्त, नेमिचन्द्र श्रादि दिगम्बर-समाज के प्रमुख श्राचार्यों की रचनाश्रों का इसी प्रदेश में श्रवतार हुश्रा था। तामिल भाषा के साहित्य को परिपुष्ट करने तथा कन्नड भाषा में साहित्य उत्पन्न करने का श्रेय जैन श्राचार्यों की ही है।

श्रवण्येत्लोल इस सब मामाजिक और साहित्यिक प्रगति का केन्द्र था। धर्म को इसी विपुल और विशाल उन्नति को ही मानो मन्त्रिराज चामुण्डराय ने गोम्मेटेश्वर की स्थापना-द्वारा मूर्तिमान स्वरूप दे दिया है जिससे यहां चिरकाल तक धर्म प्रभावना होती रहे और यावचन्द्र- दिवाकरम जैनधर्म की जयजयकार बोली जावे।

# अवणवेल्गोल एवं यहां की अगिम्मर-मृति

[ लेखक—श्रीयुत पं० के० भुजवली शास्त्री, विद्याभूषण ]

श्रीमान्नाभेयजातः प्रथममनसिजो नाभिराजस्य नप्ता देहं संसारभोगं वृग्णमिव मुमुचे भारते संगरे यः। कायोत्सर्गः विनन्वन् महदुरगलसद्गर्भवस्मीकजुष्टम् सोऽयं विनन्याचलेशो स जयतु सुचिरं गोम्मटेशो जिनेशः॥

श्री तो दिल्ला भारत में कोपण (कोपल) आदि जैनियों के और भी कई स्थान ऐसे हैं, जो कि ऐतिहासिक, धार्मिक एवं कलाकौशलआदि की दृष्टि सं कम महत्त्व के नहीं हैं। फिर भी इन सबों में श्रवणवेल्लोल को प्रथम स्थान दिया जाना सर्वथा समुचित ही है। यहाँ के विशाल और चित्ताकर्षक देवालयों, अतिप्राचीन गुफाओं, अनुपम मनोझ मूर्तियों तथा सैकड़ों शिलालेखों में आर्यजाित और विशेषतया जैनजाित की लगभग पच्चीस सौ वर्ष की सभ्यता का जीता-जागता इतिवृत्त सुरिचत है। यहाँ का भू-भाग अनेक प्रातःस्मरणीय मुिन
्रिजंकाओं को दिव्य तपस्या स पुनीत, बहुत से धर्मिनष्ठ श्रावक-श्राविकाओं के समाधि-मरण् से पवित्र, असंख्य श्रद्धालु यात्रियों के भिक्तगान से मुखरित और अनेक नरेशों एवं सम्राटों की वदान्यता से विभूषित है। यहाँ को धार्मिकता इस चेत्र के नाम में ही छिपी हुई है। क्योंिक श्रवण (श्रमण) वेल्गोल इस शब्द का व्युत्पत्त्यर्थ जैनमुनियों का खेतसरोवर होता है। सात-आठ सौ वर्ष प्राचीन शिलालेखों में भी इस स्थान के नाम खेतसरोवर, धवलसरोवर तथा धवलसर पाये जाते हैं। हाँ, गोम्मट-मूर्ति के कारण इसका नाम गोम्मट-पुर भी है।

श्रवणवेलाेल यह प्राम मैसूर राज्य में हासन जिला में चेन्नराय पर्टण तालुक में दो सुन्दर पर्वतों के बीच बसा हुआ है। इनमें बड़ा पर्वत (दोड्डबेट्ट) जो प्राम से दिल्ला की खोर है 'विन्ध्यिगिरि' कहलाता है। इस पर गोम्मटेश्वर की वह विशाल लोकविश्रुत मूर्ति स्थापित है जो मीलों की दृरी से दर्शकों की दृष्टि इस पिवत्र तीर्थ की छोर आकृष्ट करती रहती है। इस मूर्ति के आतिरक्त पर्वत पर कुछ जैन मन्दिर भी विद्यमान हैं। दृसरा छोटा पर्वत (चिक्कबेट्ट) जो प्राम से उत्तर की छोर हैं 'चन्द्रगिरि' के नाम से प्रसिद्ध है। अधिकांश एवं प्राचीनतम लेख और मन्दिर इसी पर्वत पर हैं। कुछ मन्दिर, लेख आदि प्राम की सीमा के भीतर है और शेष इसके आसपास के प्रामों में।

इस बात को मैं भी मानता हूं कि श्रुतकेवली भद्रवाहु श्रौर सम्राट् चन्द्रगुप्त की दक्तिण-यात्रा के पूर्व भी दक्तिण भारत में जैनधर्म मौजूद था। श्रुन्यथा श्रुतकेवली जी को इतने विशाल जैनसंघ को यहाँ पर ले जाने का साहस नहीं होता। इस बात की पुष्टि सिंहलीय 'महावंश' नामक सुप्राचीन बौद्धप्रन्थ से भी होती है। परन्तु उस समय का इतिहास श्रभी श्रुन्थकार में छिपा हुआ है। इसलिये एक प्रकार से दक्तिण भारत के जैनइतिहास का सूत्रपात यहीं से माना जाता है। बिल्क श्राज भी श्रुधिकांश विद्वानों का खयाल है कि भद्रबाहु-चन्द्रगुप्त की यात्रा के उपरान्त ही दक्तिण भारत में जैनधर्म का प्रसार हुआ। इसमें कुछ भी सन्देह नहीं है कि उपर्युक्त यात्रा के पश्चात् ही यहाँ पर जैनधर्म को सार्वभौम एवं सर्वव्यापक होने का सौमाग्य प्राप्त हुआ। उत्तर भारत से गये हुए विद्वात् जैनमुनियों ने प्रत्येक प्रान्त में जा-जाकर श्रपनं धर्म, साहित्य एवं संस्कृति का इतना प्रचार किया कि श्रन्य धर्मावलिक्यों को भी उनका लोहा मानना पड़ा। बाहर से जाकर उन प्रान्तों की मिन्न-भिन्न भाषात्रों को जानकर उनमें सर्वोच्च प्राचीनतम साहित्य की सृष्टि कर उसी के द्वारा श्रपने धर्म का हुतगित से प्रचार करना कोई साधारण बात नहीं है।

जैनधर्म के उस सुवर्ण-युग में प्रचुर संख्या में हिन्दृधर्म के ब्राह्मण, च्रत्रिय, वैदय जैसे उचवर्ण के लोग सहर्ष जैन धर्म में दीचित हुए। यह दीचा-द्वार दीर्घकाल तक उन्मुक्त रहा। यहाँ के अनेक जैनपरिवारों में अवतक इन्हीं अपने प्राचीन भारद्वाज, आत्रेय, गर्ग आदि हिन्दुत्व-सूचक गोत्रसुत्रादि का प्रचलन ही इस बात के लिये एक ज्वलन्त दृष्टान्त है। इतना ही नहीं समन्तभद्र जैसे जैनधर्म के स्तम्भस्वरूप सुप्राचीन आचार्यों ने जिन कतिपय क्रियात्रों को लोकमृढ, देवमृढ ऋादि विशेषणां से पूर्व में घोषित किया था ऐसी कई कियायें-जो जैनमृत-सिद्धान्त के विरुद्ध हैं -- इन्हीं नवदीचित हिन्दुत्रों से जैनधर्म में प्रविष्ट हुई । बल्कि लगभग ७ वीं — ८ वीं शताब्दी से कुछ ऐसी कियायें जैनकर्मकाएड ऋादि पंथीं में भी स्थान पा गयों। ये सब बातें सर्वप्रथम भगवज्ञिनसेनाचार्य-कृत महापूराण में ही हमें दृष्टिगोचर होती हैं। इसके लिये कतिपय श्रद्धेय त्र्याचार्यों को दोषी ठहराना एकान्त भूल है। क्योंकि वह ऐसा ही एक जमाना था कि आपद्धर्म-रूप में इन चीजों को यदि वे नहीं अपनात तो दिन्नण-भारत में जैनधर्म का सार्वत्रिक प्रचार एवं रज्ञा श्रमाध्य सी हो जाती। क्योंकि इस समय शंकराचार्य, मध्वाचार्य ऋादि हिन्दु-धर्माचार्य जैनधमे के विरुद्ध खुले ऋाम हो गये थे ऋौर पर्वोक्त ब्राचरसों के ब्रभाव में जैनियों का नास्तिक कहते हुए जनता को भड़का कर उलटा लाभ उठाना चाहते थे। इससे जैनधर्म के प्रचार में ही रोड़ा नहीं ऋटका, बल्कि जिस प्रबल राजाश्रय के द्वारा दिच्चिए में जैनधर्म फल-फूल रहा था उससे भी इसे हाथ धोने का मौका आ गया था। ऐसी दशा में कुछ नृतन आचार-विचारों का अपने धर्मप्रंथों में प्रश्रय देकर हमारे पूर्वजों ने बड़ी दूरदर्शिता से काम लिया। यों तो कोई भी धर्म देशकालादि के वायुमएडल से बचकर यथावन विग्रुद्ध नहीं रह सका है। प्रत्येक धर्म में दूसरे धर्म की कुछ न कुछ छाप है अवक्य। हिन्दूधम पर भी अहिंसाधम का प्रभाव आदि जैनधर्म की देन लोकमान्य तिलक जैसे प्रगाढ़ हिन्दू विद्वानों ने मुक्तकंठ से स्वीकार की है। अपने सम्यक्त को किसी प्रकार से दूषित नहीं करने वाले आचरणों को अपनाना अनुचित नहीं है यों घोषित करते हुए आचार्यों ने उक्त कियाओं को अपने सिद्धान्तानुकूल बनाने की काफी चेष्टा की है और उसमें सफल भी हुए हैं। खैर, मैं पाठकों को विपयान्तर में ल जाना नहीं चाहता।

यद्यपि श्रवणबेल्गोल के लेखों का मूल प्रयोजन धार्मिक है, फिर भी ये इतिहास-निर्माण के लिये भी कम महत्त्व की चीज नहीं हैं। यहाँ के संग्रहीत लेखों में लग-भग एक सौ लेख मुनियों, ऋजिकात्र्यों, श्रावक एवं श्राविकात्र्यों के समाधिमरण के स्मारक हैं; लगभग एक सौ मन्दिर-निर्माण, मूर्ति-प्रतिष्ठा, दानशिला, वाचनालय, मन्दिरों के दुरवाजे, परकोट, सीढियाँ, रंगशालायं, तालाव, कुएड, उद्यान एवं जीर्णोद्धारादि कार्यों के यादगार हैं; ऋन्य एक सी के लग-भग मन्दिरों के खर्च, जीएोंद्धार, पूजा, अभिषेक और आहारदान आदि के लिये श्राम, भूमि तथा रकम के दान के स्मृति-रूप में हैं; लगभग एक सौ साठ संघों ऋौर यात्रियों की तीर्थयात्रा के स्मरण-चिह्न हैं; शेव चालीस लेख ऐसे हैं जो या तो किसी त्र्याचार्य, श्रावक या योद्धा के प्रशंसा-परक हैं। इसी से पाठक समस्र सकते हैं कि इतिहास ऋौर इन लेखों में कितना निकट एवं घनिष्ठ सम्बन्ध है। बल्कि जैनइतिहास की त्रानेक जटिल गुरियवाँ यहीं के लेखों से सुलुक पायी हैं। गंग, राष्ट्रकट, चालक्य, होयसल, विजयनगर, मैसूर, कदम्ब, नोलम्ब, पह्नव, चोल, कोंगास्व, चंगास्व श्रादि बडे से बडे श्रीर छोटे से छोटे राज-वंश से श्रवणबेल्गोल का कुछ न कुछ सम्बन्ध श्रवद्य रहा है। इन सम्बन्धों का विस्तृत विवरण यहाँ के अन्यान्य लेखों में स्पष्ट अंकित है। इसी प्रकार अवण-वेल्गोल के लेखों में उत्कीर्ण त्राचार्य-परम्परा भी विशेष महत्त्वपूर्ण है। इसमें मिन्न-भिन्न संघ के अनेक प्रसिद्ध-प्रसिद्ध दिगम्बराचार्य आ गये हैं। यह है भी स्वाभाविक। क्योंकि भतवित, पुष्पदन्त, कुन्दकुन्द, समन्तभद्र, पुज्यपाद, श्रकलङ्क, विद्यानन्दी, वीरसेन, जिनसेन, गुणभद्र, महावीराचार्य. पुष्पदन्त (ऋन्य), नेमिचन्द्र, वादीमसिंह ऋादि दिगम्बर-सम्प्रदाय के जितने प्रधान-प्रधान त्र्याचार्य हुए हैं, वे सब प्रायः कर्णाटक या तमिलदेश के निवासी थे। बल्कि त्र्यन्तिम तीर्थद्कर श्रीमहावीर स्वामी की द्वादशाङ्गवाणी का त्र्यवशिष्टरूप, धवलादि सिद्धान्त प्रन्थों का मूलाधार षट्खराडागम की रचना भी विक्रमीय द्वितीय शताब्दी में बनवासि (कर्गाटक)

 <sup>&</sup>quot; सर्व एव हि जैनानां प्रमागं लौकिको विधिः।
 यत्न सम्यक्त्वहानिर्न न यत्र बतत्पणम्॥" (श्वाचार्य सोमदेव)

एवं तिमलु देश में हुई थी। खासकर दिगम्बर-सम्प्रदाय के साहित्य-भाएडागार को भरने का सुयश दान्तिग्णात्य दिगम्बराचार्यों को ही प्राप्त है। उस जमाने में सबों का केन्द्र यही श्रवग्ए-बेल्गोल रहा है।

श्रब उपर्यक्त विन्ध्यगिरि में विराजमान श्रीगोम्मट या गोम्मटेइवर-प्रतिमा को लीजिये। यह दिगम्बर, उत्तराभिमुख, खडुगासन मूर्ति ऋखिल विश्व में एक कौतूहलोत्पादक वस्तु है। सिर के बाल घुंघराले, कान बड़े और लंबे, छाती चौड़ी, लम्बी बाह नीचे को लटकती हुई और कमर कुछ पतली है। मुख पर अलौकिक कान्ति एवं शान्ति का साम्राज्य है। घटनों सं कुछ ऊपर तक भामियाँ दिखाई दे रही हैं, जिनसे सर्प निकलते दृष्टिगोचर होते हैं। दोनों पैरां **ब्रौर** बाहुब्रों से माधवीलता लिपटी हुई है। अक्ष फिर भी मुख पर ध्यान-मुद्रा की स्थिरता दर्शनीय है। प्रतिमा क्या है. मानो तपस्या का जीता-जागता एक ऋनूठा निदर्शन है। दृश्य बढ़ा ही हृदयप्राही है। सचमुच शिल्पी ने ऋपने इस ऋपूर्व प्रयत्न में ऋभूतपूर्व एवं ऋाशातीत सफलता पायी है। बड़े-बड़े पाश्चात्य विद्वानों का मस्तिष्क भी इस मूर्त्ति-निर्माण-कला को देख कर चकरा गया है। स्थापत्य-कला के मर्मक्षों का कहना है कि संसार में मिश्र मूर्तिकला के लिये पथप्रदर्शक माना गया है; फिर भी इस मूर्ति की कला के सामने वह नतमस्तक है। इतने लम्बे-चौड़े श्रौर गुरुतर पाषाण पर सिद्धहस्त शिल्पी ने जिस नैपुएय से श्रपनी छंनी चलाई है, उससे भारतीय मूर्तिकारों का मस्तक हमेशः गर्व से ऊँचा रहेगा। वास्तव में यह जैनियों के लिये ही नहीं, प्रत्युत समस्त आर्यजाति के लिये एक अपूर्व गौरव की वस्त है। बल्कि जिस मैसूर राज्य में यह श्रनुपम मूर्ति विराजमान है उसके लिये एकमात्र श्रमिमान-कारक बहुमूल्य रत्न है।

५७ फुट की मूर्ति खोद निकालने योग्य पाषाण कहीं और जगह से लाकर इतने ऊँचं पर्वत पर प्रतिष्ठित किया गया होगा, यह सम्भवपरक नहीं ज्ञात होता। बल्कि यह अनुमान करना सर्वथा समुचित जान पड़ता है कि इसी पहाड़ पर प्रकृति-प्रदत्त स्तम्भाकार चट्टान को काट कर ही यह मूर्ति बनायी गयी है। मगर सोचिये, सीघे खड़े एक कठिनतम बृहदाकार चट्टान को चारो और से काटते हुए इसी खड़ी दशा में शास्त्रोक्त प्रमाण से नाप-जोख कर

<sup>\*—</sup>स शंसितवतो नाग्वान् वनवङ्घीततान्तिकः । क्लमीकरन्ध्रनित्सर्पत्सपैरासोद्धयानकः ॥१००॥ द्धानः स्कन्ध्यपर्यन्तलम्बिनीः केशवङ्घतिः । सोऽन्वगादृढकुष्णाहिमगडलं हरिचन्दनम् ॥१०६॥ माधवीलतया गाढसुपगृढः प्रफुल्लया । शाखाबाहुभिरावेष्ट्य सुष्ठीच्येव सहासया ॥११०॥

इतनी सुन्दर विशालकाय प्रतिमा का निर्माण करना वहे ही साहस का काम है। इस किठनाई का अनुभव केवल एक मुक्तभोगी छुशल मूक्ति-निर्माता ही कर सकता है—सब कोई नहीं। आरा में अभी थोड़े ही रोज हुए इन्हीं गोम्मटेश्वर की लगभग १५ फुट की श्वेत-शिला की मूर्ति जो जयपुर से बन कर आई है, इसी की किठनाई का इतिहास सुन कर बहुत से पाठक आश्चर्यित हुए विना नहीं रहेंगे। अवरणबेत्गोल की यह मूर्ति लगभग एक हजार वर्ष से धूप, हवा और पानी आदि का सामना करती हुई अक्षुरण रह मालम पड़ती है मानों अमर शिल्पी के द्वारा आज ही उत्कीर्ण की गयी है। इस मूर्ति के दोनों वाजुओं पर यन्त और यन्ती की मूर्तियाँ हैं, जिनके एक हाथ में चमर दूसरे में कोई फल है। यह मूर्तियाँ भी कला की दृष्ट से बहुत ही सुन्दर हैं। मूर्ति के सम्मुख का मण्डप नव सुन्दर रचित छतों से सजा हुआ है। आठ छतां पर अप्टिक्पालों की मूर्तियाँ हैं और नवी छत पर गोम्मटेश के अमिषेक के लिये हाथ में कलश लिये हुए इन्द्र की मूर्ति। ये छतें वड़ी कारीगरी की बनी हुई हैं। गोम्मटेश्वर-मूर्ति को निश्चित प्रतिष्ठा-तिथि के सम्बन्ध में विद्वानों में मत-भेद है। इसी किरण में अन्यत्र प्रकाशत कुछ लेखों में कतिपय विद्वानों ने इस पर प्रकाश डाला भी है। सुहद्वर श्रीयुन गोविन्द पे मंजेश्वर का मत है कि इस प्रतिमा की प्रतिष्ठा ईस्वी सन् ५७८ को बीच में ५८१ के मार्च की १३ तारीख रिववार को हुई होगी।

श्रव विचार करना है कि गोम्मट स्वामी कौन थे श्रौर उनकी मृर्त्ति यहाँ किसके द्वारा, किस प्रकार प्रतिष्ठित की गयी। इसका कुछ विवरण लेख नं० ८५ (२३४) में पाया जाता है। यह लेख एक छोटा सा सुन्दर कन्नड काव्य है जो सन् ११८० ई० के लगभग बोष्पण किव के द्वारा रचा गया था। इसके वर्णनानुसार गोम्मट पुरुदेव श्रपर नाम ऋपमदेव प्रथम तीर्थ द्वारा रचा गया था। इसके वर्णनानुसार गोम्मट पुरुदेव श्रपर नाम ऋपमदेव प्रथम तीर्थ द्वारा के पुत्र थे। इनका नाम बाहुवली या मुजवली भी था। इनके ज्येष्ठ श्राता भरत थे। ऋपभदेव के दीचित होने के पश्रात् भरत श्रौर बाहुवली दोनों श्राताश्रों में साम्राज्य के लिये युद्ध हुआ, जिसमें बाहुबली की विजय हुई, पर संसार की वासना से विरक्त हो उन्होंने साम्राज्य को श्रपने ज्येष्ठ श्राता भरत को सौंप दिया श्रौर आप तपस्या करने वन में चले गये। थोड़े ही काल में घोर तपस्या के द्वारा उन्होंने केवल-ज्ञान प्राप्त किया। भरत ने, जो श्रव चक्रवर्त्ती हो गये थे, पोदनपुर में स्मृति-स्वरूप उनकी शरीराग्रुति के श्रनुरूप ५२५ धनुष प्रमाण की एक

१—ऋषभदेव का वर्णन भागवतपुराण, पञ्चम स्वन्ध, श्रध्याय ३—७ में भी विस्तारपूर्वक मिलता है।

२—जेनपुराणों में पोदन, पोदन एवं पोदन्य—बौद्धग्रन्थों में दित्तिणापथस्थ श्रग्मकदेश की राजधानी पोतन या पोतिलि—भागवतपुराण में इच्चाकुवंशीय श्रग्मक की राजधानी पोदन्य नाम से विख्यात यह नगर मिसवर श्रीयुत बा॰ कामताप्रसादजी के मत से बिन्ध्य के उत्तरवर्त्ती तक्षशिला एवं श्रीयुत सुद्धदुर गोविन्द

प्रतिमा स्थापित कराई। समयानुसार मूर्ति के आस-पास का प्रदेश कुक्कुटसपों' से व्याप्त हो गया, जिससे उस मूर्ति का नाम कुक्कुटेश्वर पड़ गया। धीरे-धीरे वह मूर्त्ति लुप्त हो गयी और उसके दर्शन केवल मुनियों को ही मन्त्र-शक्ति से प्राप्य हो गये। गंगनरेश राचमह के मन्त्री चावुएडराय ने इस मूर्त्ति का वर्णन सुना और उन्हें उसके दर्शन करने की श्रमिलाषा हुई। पर पौदनपुर की यात्रा श्रशक्य जान उन्होंने उसी के समान एक सौम्य मूर्त्ति स्थापित करने का विचार किया और तदनुसार इस मूर्त्ति का निर्माण कराया। यही वर्णन थोड़े-बहुत हेर-फेर के साथ भुजबलिशतक, भुजबलिचरित, गोम्मटेश्वरचरित, राजावलिकथे और स्थलपुराण में भी पाया जाता है। एक बात है, जिनसेन (ई० सन् ८३८) के श्रादिपुराण, पंप (ई० सन् ९४२) के कन्नड श्रादिपुराण, चावुएडराय (ई० सन् ९७८) के चावुएडरायपुराण, रक्षाकरसिद्ध (ई० सन् १५५७ लगभग) के भरतेश्वरवैभव श्रादि में भी बाहुबलि-सम्बन्धी कथा मिलती है श्रवश्य; पर यहाँ भरतचक्रवर्ती की कथा के सामने इनकी कथा गौण हो गई है। इन सबों में इनके वर्णन के विषय में तो उपर्युक्त वोष्पण पिएडत का छोटा सा काव्य ही छत्लेखनीय है।

श्रव देखना है कि गोम्मट शब्द का क्या ऋथे है और श्रवणबेलाल में स्थापित बाहुबली की विशाल मूर्ति गोम्मट नाम से क्यों प्रख्यात हुई। कात्यायन की 'प्राकृतमञ्जरी' के "मो मः" (३१४२) इस सूत्र के अनुसार संस्कृत का 'मन्मथ' शब्द प्राकृत में 'गम्मह' हो जाता है। उधर कन्नड भाषा में संस्कृत का 'प्रन्थि' शब्द 'गन्टि' और 'पथ' शब्द 'बट्टे' श्रादि में परिवर्तित हो जाते हैं। अत एव संस्कृत के 'मन्मथ' शब्द का 'ह' उच्चारण जो उसे प्राकृतरूप में नसीब होता है, वह कन्नड में नहीं रहेगा। बल्कि वह 'ट' में बदल जायगा। इस प्रकार संस्कृत 'मन्मथ' प्राकृत 'गम्मह' का कन्नड तद्भवरूप 'गम्मट' हो जायगा। और उसी 'गम्मट' का 'गोम्मट' रूप हो गया है। क्योंकि बोलचाल की कन्नड में 'श्र' स्वर का उच्चारण धीमे 'श्रो' की ध्वनि में होता है। जैसं— 'मगु'='मोगु'; 'सप्पु'= 'सोप्पु' इत्यादि। उधर कोंकणी और

पं की राय में वर्तमान निजाम-सरकार के निजामाबाद जिलान्तर्गत बोधन-नामक एक छोटा सा प्राम है। (देखें—क्रमशः जैन पुगिटक्वरी, भाग ३, किरण ३ तथा 'कंठीरव' के सन् १६३८ का दसहरा विशेषांक,

श्चगर निजामराज्यान्तर्गत 'बोधन' ही प्राचीन पौदनपुर होता तो क्या आचार्य नेमिचन्द्र जैसे विद्वान् भी इतने निकटवर्ती स्थान से अपरिचित होते; क्योंकि इन्हों ने अपने गोस्मटसार (कर्मकाग्रड गाथा संक्रिट्) में इस मूर्चि को 'दक्षिणणकुक्कडिजणो' स्पष्ट लिखा है। अन्यान्य विद्वानों की कृतियों में भी इसका समयन दृष्टिगोचर होता है। इससे मालूम होता है कि 'उत्तरकुक्कटिजन' भी कोई अवश्य थे। श्रीयुत गोविन्द पे इसकी स्रोर अवश्य ध्यान दें।

१—कुक्कुटसर्प कॅसे होते थे इस बात को जानने के लिये काकल के चतुर्मुख-बसदि (मन्दिर) की दीवाल में उत्कीर्ण उनके चित्रों को या श्रवणवेल्गोल के शासन-संग्रह में दिये हुए २६ व चित्र को देखे ।

मराठी माषाओं का उद्गम क्रमशः अर्द्ध मागधी और महाराष्ट्री प्राकृत से हुआ प्रकट है और यह भी विदित है कि मराठी, कोङ्कणी एवं कन्नड भाषाओं का शब्द-विनिमय पहले बराबर होता रहा है। क्योंकि इन माषा-भाषी देश के लोगों का पारस्परिक विशेष सम्बन्ध था। अब कोङ्कणी भाषा में एक शब्द 'गोमटो' या 'गोम्मटो' मिलता है और यह संस्कृत के 'मन्मथ' शब्द का ही रूपान्तर है। यह अद्यापि 'सुन्दर' अर्थ में ही व्यवहत है। कोङ्कणी भाषा का यह शब्द मराठी भाषा में पहुंच कर कन्नड भाषा में प्रवेश कर गया हो—कोई आश्चर्य नहीं। कुछ भी हो, यह स्पष्ट है कि गोम्मट संस्कृत के मन्मथ शब्द का तद्भवरूप है और यह कामदेव का द्योतक है।

श्रीयुत प्रो० के० जी० कुन्दनगार एम० ए० त्रादि एक दो विद्वान् इससे सहमत नहीं हैं। विस्क कुन्दनगारजी का 'कर्णाटक-साहित्य-परिपत्पत्रिका भाग XXIII, एष्ठ ३०४—३०५ में इसके सम्बन्ध में एक लेख प्रकाशित भी हो चुका हैं। पर श्रीयुत गोविन्द पे अपने इसी मत को इसी किरण में अन्यत्र प्रकाशित अपने अपने अपे जी लेख में समर्थन करते हैं। श्रीयुत मित्रवर ए० एन० उपाध्ये और श्रीयुत के० जी० कुन्दनगार आदि विद्वानों को इस पर सप्रमाण विशेष प्रकाश डालना चाहिये।

अब प्रश्न हो सकता है कि बाहुबली की विशाल मूर्त्ति मन्मथ या कामदेव क्यों कहलायी। जैनधर्मानुसार बाहुबली इस युग के प्रथम कामदेव माने गये हैं। इसी लिये अवएविल्गोल में या अन्यत्र स्थापित उनकी विशाल मूर्त्तियां उसके (मन्मथ के) तद्भवरूप 'गोम्मट' नाम से प्रख्यात हुई। बल्कि बाद मूर्तिस्थापना के इस पुएयकार्य की पित्रत्र स्मृति को जीवित रखने के लिये आचार्य श्रीनिमचन्द्रजी ने इस मूर्त्ति के संस्थापक चावुएडराय का उल्लेख 'गोम्मटराय' के नाम से ही किया और इस नामको प्रख्याति देने के लिये ही चावुएडराय के लिये रचे गये अपने 'पश्चसंग्रह' ग्रंथ का नाम उन्होंने 'गोम्मटसार' रख दिया। अ

जैनियों में बाहुबली की मूर्त्त की उपासना कैसे प्रचितत हुई यह भी एक प्रश्न उठ खड़ा होता है। इसका प्रथम एवं प्रधान कारण यह है कि इस अवसर्पिणी-काल में सब से प्रथम अर्थात् अपने अद्धेय पिता आदि तीर्थक्कर वृपभ स्वामी से भी पहले मोच जाने वाले चित्रय बीर बाहुबली ही थे। माछम होता है कि इस युग के आदि में सर्व-प्रथम मुक्ति-पथ-प्रदर्शक के नाते आपकी पूजा, प्रतिष्ठा आदि जैनियों में सर्वमान्य-रूप से प्रचितत हुई। दूसरा कारण यह भी हो सकता है कि बाहुबली के अपूर्व त्याग, अलोकिक आत्मिनिष्ठह और नेजवन्धुप्रेम आदि असाधारण एवं अमानुषिक गुणों ने सर्वप्रथम अपने बड़े भाई सम्राट् भरत को इन्हें पूजने को बाध्य किया होगा, बाद भरत का ही अनुकरण औरों ने भी।

<sup>\*</sup> विशेष जिज्ञास भास्कर भाग ४, किरण २ में प्रकाशित श्रोयुत गोविन्द पं का "श्रीबाडबलो की मूर्ति गोम्मट क्यों कहलाती है ?' शीर्षक लेख देवें ।

श्रव देखना है कि उत्तर भारत की श्रपेत्ता दित्ताए भारत में बाहुबलीजी की प्रतिमा का विशेष प्रचार क्यों हुश्रा ? संसार का यह श्रटल नियम है कि जो जिस विषय में श्रपने को निष्णात बनाना चाहता है, वह उस बिपय के विशेषज्ञ को ढूंढ़ता है। जैसे—धनुर्विद्या सीखने वाला एक योग्य धनुर्धर को एवं श्रायुर्वेद सीखनेवाला एक सुयोग्य श्रायुर्वेद को। इस नियमानुसार त्तित्रय वीरों के लिये संसार विजयी, प्रथम कामदेव, महाबाहु बाहुबली को छोड़ कर दूसरा कोई श्रादर्श व्यक्ति नहीं मिल सकता था। यही कारण है कि चावुएडराय जैसे वीरमार्त्तेष्ठ ने इन्हीं को श्रपना श्रादर्श मान लिया। कार्कल एवं वेण्रर के शासक वीर त्तित्रयों ने भी पीछे इन्हों चावुएडराय का श्रनुकरण किया है। वास्तव में वीर त्तित्रयों के लिये बाहुबला को छोड़कर इह-पर दोनों के सर्वयोग्य पथ-प्रदर्शक दूसरा कोई नहीं मिल सकता है।

## श्रवणबेलगोल!

## [ रचयिता—श्रीयुत कल्याएकुमार जैन, 'शशि' ]

तुम प्राचीन कलाओं का आदर्श विमल दरशाते
भारत के घ्रुव गौरव-गढ़ पर जैन-केतु फहराते
कला-विश्व के सुप्त प्राण पर अमृत-रस बरसाते
निधियों के हत साहस में नवानिधि-सोरभ सरसाते

आओ इस आदर्श कीर्ति के दर्शन कर हरपाओ वन्दनीय हे जैनतीर्थ तुम युग-युग में जय पाओ ॥

#### ( ? )

गुभस्मरण कर तीर्थराज हे गुभ्र अतीत तुम्हारा फूल-फूल उठता है अन्तस्तल स्वयमेव हमारा सुरसरि-सदृश बहा दी तुमने पावन गौरव-धारा तीर्थक्षेत्र जग में तुम हो देदीप्यमान ध्रुवतारा

> खिले पुष्प की तरह विश्व में नवसुगन्ध महकाओ वन्दनीय हे जैनतिर्थ तुम युग-युग में जय पाओ ॥

#### (3)

दिव्य विंध्यागिरि भव्य चन्द्रगिरि की शोभा है न्यारी पुलकित हृदय नाच उठता है हो बरबस आभारी श्रुत-केवली सुभद्रवाहु सम्राट् महा यश-धारी तप-तप घोर समाधिमरण कर यहीं कीर्ति विस्तारी

> उठो पूर्वजों की गाथाएं जग का मान बढ़ाओ वन्दनिय हे जैनतीर्थ तुम युग-युग में जय पाओ ॥

(8)

सात-आठ सौ शिला लेख का है तुममें दुर्लभ धन श्रावक-राजा-सेनानी श्राविका-आर्थिका मुनिजन धीर-बीर-गम्भीर कथाएं धर्म-कार्य सञ्चालन उक्त शिलालेखों में है इनका सुन्दरतम वर्णन

> दर्शन कर इस पुण्य क्षेत्र का जीवन सफल बनाओ वन्दनीय हे जैनतीर्थ तुम युग-युग में जय पाओ ॥

> > ( 4 )

पंशु-रक्षा पर प्राण दिये जिन लोगों ने हँस हँस कर वीर-बघू साथिबे\* लड़ी पित-सँग समर के स्थल पर चन्द्रगुप्त सम्राट् मीर्थ का जीवन आति-उज्ज्वलतर चित्रित है इसमें इन सब का स्मृति-पट महामनोहर

> आ-आ एक बार तुम भी इसके दर्शन कर जाओ वन्दनीय हे जैनतीर्थ तुम युग-युग में जय पाओ ॥

> > ( \ \ \ )

मन्दिर अति-प्राचीन कलामय यहाँ अनेक सुहाते दुर्लभ मानस्तम्भ मनोहर अनुपम छिव दिखलाते यहाँ अनेकानेक :्विदेशी दर्शनार्थ हैं आते यह विचित्र निर्माण देख आश्चर्य-चाकित रह जाते

> अपनी निरुपम कला देखने देशवासियों ! आओ वन्दनीय हे जैनतीर्थ तुम युग-युग में जय पाओ ॥

> > ( 6 )

प्रतिमा गोम्मटदेव बाहुबिल की अति-गौरवशाली देखो कितनी आकर्षक है चित्त-लुभानेवाली

 <sup>#</sup> इनका प्रकृत नाम सावियच्ये हैं। —के० बी० शास्त्री।

बढ़ा रही शोभा शरीर पर चढ़ लितिका शुभशाली मानों दिव्य कलाओं ने अपने हाथों ही ढाली

> इस उन्निति के मूल केन्द्र में जीवन ज्योति जगाओ वन्दनीय हे जैनतीर्थ तुम युग-युग में जय पाओ ॥ ( ८ )

ऊँचे सत्तावन सुफीट पर नम से शीस लगाए शोभा देती जैनधर्म का उज्ज्वल यश दरशाए जिसने कौशल-कला-कलाविद के सम्मान वढाए देख-देख हेदर-टीपू-सुल्तान जिसे चकराए

> आओ इसका गोरव त्रख अपना सम्मान बहाओ वन्दनीय हे जैनतीर्थ तुम युग-युग में यश पाओ ॥

( ५ )

गंग-वंश के राचमछ नृप विश्व-कीर्ति-व्यापक हैं नृप-मन्त्री चामुण्डरायजी जिसके संस्थापक हैं जो निर्माण हुआ नोंसे नच्चे\* में यशवर्षक है राज्य-वंश मैसूर आजकल जिसका संरक्षक है उसकी देख-रेख रक्षा में

उसकी देख-रेख रक्षा में अपना योग लगाओ वन्दर्नाय हे जेनतीर्थ तुम युग-युग में जय पाओ ॥ ( १० )

कहे लेखनी पुण्य-तीर्ध क्या गौरव-कथा तुम्हारी विस्तृत कीर्ति-सिन्धु तरने में है असमर्थ विचारी नत मस्तक अन्तस्तल तन-मन-धन तुम पर बलिहारी इत-शत नमस्कार तुम को है नमस्कार अधिकारी

> फिर सम्पूर्ण विश्व में अपनी विजय-ध्वजा फहराओं वन्दनीय हे जैनतीर्थ तुम युग-युग में जय पाओ ॥

मूर्ति-स्थापना-काल त्र्यभी ठोक निश्चित नहीं हो पाया है।
 —के० बी० शास्त्री।

## पाणिनि, पतन्जिसि और पून्यपाद

[लेखक—श्रीयुत पं० कैलाशचन्द्र शास्त्री]

अक्टिशध्यायीस्त्रत के प्रणेता प्रसिद्ध वैयाकरण पाणिनि ग्रोर उनके भाष्यकार पत्रज्ञिल को इतिहासकारों ने ईस्वी सन् से पहले का विद्वान सिद्ध किया है। किन्तु शोलापुर से प्रकाशित सर्वार्थसिद्धि-नामक प्रन्थ की तथीक्त महत्वपूर्ण प्रस्तावना में जैनसमाज के उदीय-मान विद्वान श्रीगौतमचन्द्र मोतीचन्द्र कोठारी एम० ए० ने उन्हें श्राद्य जैनव्याकरण के प्रगोता आचार्य पुज्यपाद (ईसा को ५वीं शताब्दी) का समकालीन सिद्ध करने का प्रयास किया है। कोठारी जो का उक्त प्रयास यदि किन्हीं ठोस प्रमाणों के ब्राधार पर अवलम्बित होता तो सचमूच जैनसमाज के लिये यह गर्व की बात होती। किन्तु मुक्ते दुःख के साथ लिखना पडता है कि उन्होंने लिखते समय कदाचित यह सोचा ही नहीं कि यह कार्य कितना गुरुतर है। उनकी भूमिका के पेतिहासिक श्रंश को पढ़ कर मुक्ते तो यही प्रतीत हुआ कि वह इतिहासझों के लिये नहीं लिखा गया और न पेतिहासिक द्रष्टिकोगा से ही लिखा गया है। उसके लिखने में साम्प्रदायिक द्रष्टिकोण से ही काम लिया गया है श्रौर संभवतः वह उसी तरह के लोगों के लिये लिखा भी गया है। लेख का कोई-कोई मुद्दा (युक्ति) विचारणीय भी है, किन्तु लेखक ने इतने उतावलेपन से अपनी लेखनी को चलाया है कि उन्होंने अपने किसी भी तर्क को उटकर प्रमाणित नहीं किया है। उन्हें सोचना चाहिये था कि जिन प्रन्थकारों के सम्बन्ध में वे लेखनी चला रहे हैं उनके बारे में देशीय और विदेशीय लेखकों ने ज़रूरत से ज्यादा लिखा है श्रीर आज तक के सभी इतिहासन्न उन्हें ईस्वी सन् से पहले को विद्वान् मानने में एकमत हैं। अतः उनके बारे में जो कुछ लिखा जाना चाहिये वह खुब सोच-समम कर लिखा जाना चाहिये, जिससे अन्य इतिहासक उस पर विचार कर सकें और लेखक को उनके हास्य का पात्र न वनना पहे। किन्तु लेखक ने उस श्रोर बिल्कुल ध्यान नहीं दिया जान पड़ता। उनके लेख को पढ़ने से पेसा मालूम होता है कि उन्होंने जो कुछ लिखा उसे स्वयं सिद्ध समम लिया। अस्त, मेरा लिखना कहां तक ठीक है यह आगे की आलोचना से स्वयं ज्ञात हो जायगा।

पूज्यपाद के नाम

निन्दसंघ की पट्टावली में एक श्लोक निम्न प्रकार है—
"यशःकीतिर्यशोनन्दी देवनन्दी महामितः।
श्रीपृष्ट्यपादापराख्यः गुग्गनन्दी गुग्गाकरः॥"

इस श्लोक में जितने नाम थ्राये हैं, कोठारी जी उन्हें पूज्यपाद के नामान्तर बतलाते हैं। किन्तु यह ठीक नहीं है। इसके लिये हमें पट्टावली का इससे पूर्व का श्लोक देखना चाहिये, जो निम्न प्रकार है ---

> "ततः पट्टद्वयी जाता प्राच्युदीच्युपलच्चणात् । तेषां यतीदवराणां स्युर्नामानीमानि तत्त्वतः ॥"

इस श्लोक में बतलाया है कि—'उसके बाद दो पट हो गये एक पूर्वीय पट और दूसरा उत्तरीय । उन पट्टों में जो भुनीश्वर हुए उनके वास्तविक नाम निम्न प्रकार है।'

इस रहोक के साथ उक्त रहोक को पढ़ने से यह स्पष्ट हो जाता है कि उक्त रहोक में जो यशःकीर्ति, यशोनन्दी, द्वितीय नाम पुज्यपाद के धारक महामित देवनन्दी और गुणों के आकर गुणानन्दी का नाम आया है, ये सब नाम पक ही आचार्य के नहीं हैं, किन्तु पट्ट पर होने वाले विविध आचार्यों के नाम हैं। जो दो नाम पक ही आचार्य के थे, उन्हें पट्टावलीकार ने 'श्रीपृज्यपादापराख्यः' लिख कर स्वयं स्पष्ट कर दिया है। अन्य उपलब्ध प्रमाणों से भी पृज्यपाद के देवनन्दी और जिनेन्द्रबुद्धि ये दो ही नाम उपलब्ध होते हैं, यशःकीर्ति आदि नामों का समर्थन अन्य किसी भी प्रमाण से नहीं होता। 'गुणानन्दी' नाम के समर्थन में कोटारी जी ने शन्दार्णवचन्द्रिका का जो 'श्रीपृज्य-पादममलं गुणानन्दिदेवम' इत्यादि रहोक दिया है, उसका आशय समक्तने में भी उन्हें सम हुआ है। इस रहोक में प्रनथकार ने भगवान महाबीर के विशेषणरूप से कम से पृज्यपाद का, गुणानन्दी का और अपना निर्देश किया है। यह गुणानन्दी एक पृथक आचार्य हुए हैं, जिन्होंने पृज्यपाद के सृत्वपाठ को संशोधित और परिवर्धित कर के वह सूत्रपाठ तैयार

१ 'भास्कर' भाग १, किरण ४ में निन्दसंघ की पट्टावली २६ वें इलोक से दी है श्रीर लिखा है कि इस पट्टावली के प्रारम्भ के २४ इलोक श्रीशुभचन्द्राचार्य की गुर्वावली के प्रारम्भिक २५ इलोकों के ही समान हैं। श्रतः यह इलोक यहां शुभचन्द्राचार्य की गुर्वावली से दिया गया है। उसमें भी इसके वाद 'यशःकीर्ति' इत्यादि इलोक श्राता है।

२ जैनेन्द्रच्याकरण के दो स्त्रपाठ उपलब्ध हैं—एक पर महावृत्ति है श्रीर दूसरे पर शब्दार्णवचिन्द्रका तथा जैनेन्द्रप्रक्रिया हैं। स्व० के० बी० पाठक दूसरे पाठ को मौलिक बतलाते हैं। उन्होंने इसके सम्बन्ध में एक लेख लिखा था। किन्तु श्रीयुत प्रेमीजी महावृत्ति-वाले स्त्र-पाठ को ही मौलिक समफते हैं। इस सम्बन्ध में 'जैनसाहित्य-संशोधक' भाग १, श्रङ्क २ में प्रकाशित 'जैनेन्द्र व्याकरण श्रौर श्राचार्य देवनन्दी' शीर्षक उनका महत्त्वपूरण लेख पठनीय है। इस लेख के लिखने में उससे मी सहायता ली गई है श्रौर इसके लिये में प्रेमीजी का श्रामारी हूं।

किया था, जिस पर शब्दार्णवचन्द्रिका और जैनेन्द्रप्रक्रिया टीका बनाई गई है। यह बात शब्दार्श्यवचन्द्रिका के अन्तिम रुठोक के नीचे दिये चरणों से स्पष्ट है—

'श्रीसोमदेवयतिनिर्मितमाद्धाति या नौः प्रतीतगुर्णनिद्तिशब्दवाधौं।' इसमें सोमदेव-निर्मित वृश्वि को गुर्णनन्दी आचार्य के 'शब्दार्णव' में प्रवेश करने के लिये नौका के समान बतलाया है। तथा जैनेन्द्रप्रक्रिया के अन्तिम स्टोक में "सैषा श्री-गुणनिद्तानितवपुः शब्दार्णवं निर्णयम्' लिखकर वतलाया है कि गुर्णनन्दी ने शब्दार्णव के शरीर को विस्तृत किया था। अतः गुर्णनन्दी पूज्यपाद का नामान्तर नहीं है, किन्तु उस नाम के बहु एक पृथक् आचार्य हैं।

## पाणिनि, पतञ्जलि और पूज्यपाद

कन्नड भाषा में चंद्रप्य किव-निर्मित पक पूज्यपादचरित पाया जाता है। उसमें प्रसिद्ध वैयाकरण पाणिनि को पूज्यपाद का मामा वतलाया है तथा लिखा है कि पाणिनि अपने अग्रहाध्यायी प्रन्थ को विना पूर्ण किये ही मर गये, और मरते समय अपने भानजे पूज्यपाद से अपना प्रन्थ पूर्ण करने के लिये कह गये, जिसे उन्होंने बाद को पूर्ण कर दिया। कोटारी जी का मन्तव्य है कि इस चरित में किव ने जो कुछ लिखा है वह सब प्रमाण है या नहीं, यह तो नहीं कहा जा सकता, किन्तु उसका बहुभाग प्रमाण है और पाणिनि के प्रन्थ अग्रहाध्यायी की पूर्ति करने का उल्लेख तो प्रमाण है ही।

इस प्रकार कन्नडभाषा के उक्त चिरत में वर्णित घटनाक्रम को आधार मानकर कोठारी जी ने पाणिनि को पूज्यपाद का समकालीन अर्थात ईसा की पांचवी शतान्दी का विद्वान सिद्ध करने का प्रयास किया है। तथा जब पाणिनिन्याकरण के प्रणेता पुज्यपाद के समकालीन हैं, तब उस पर महाभाष्य की रचना करनेवाले पतञ्जलि महाराज तो उनके बाद के होने ही चाहिये। किन्तु कोठारी जी ने उन्हें भी पाणिनि का न केवल समकालीन अपि तु उनका पूर्ववर्ती बतलाया है। क्योंकि वे लिखते हैं—"वयं तु भाष्यकारः खिष्टाच्दी-यायां चतुर्थ्यां पञ्चम्यां वा शतान्द्यां प्रादुरासेति मन्यामहे।" अर्थात्—'हमारा मत है कि भाष्यकार ईस्वी सन् की चौथी अथवा पांचवीं शतान्दी में हुए हैं। इसके पहले पाणिनि के विषय में उन्होंने लिखा है— "यद्यपि केषांचिद्द विदुषां मतेन पाणिनिराचार्यः खिष्टकालात्पूर्वं स्वजनुषेमां भारतभूमिमलञ्चकार, तथाप्यस्मन्मतेन स खिष्टान्दीयपञ्चमशतान्द्यां प्रादुर्वभूव।" अर्थात्—'यद्यपि किन्हीं विद्वानों के मत से आचार्य पाणिनि ने ईस्वी सन् से पहले इस भारतभूमि को अपने जन्म से सुशोभित किया था। किन्तु हमारे मत से वे ईसा की पांचवी शतान्दी में हुए हैं। इस स्वलित लेखनी के बारे में क्या लिखा जाये। अस्तु,

पाणिनि और भाष्यकार पतञ्जलि के पूर्वोक्त समय-निर्धारण में कोठारी जी ने जो उप-पालियाँ दी हैं, उनकी आलोचना करने से पहले पाणिनि और पतञ्जलि की समकालीनता के विरोध में ही कुळ् लिखना उपयुक्त होगा। उस अवस्था में उनकी बहुत सी उपपत्तियाँ स्वतः बेकार हो जायंगी।

संस्कृत के अभ्यासियों से यह बात छिपी हुई नहीं है कि पाणिनि-स्याकरण पर कात्यायन ने वार्तिक बनाई थीं और भाष्यकार ने अपने भाष्य में उनका स्याख्यान इत्यादि किया है। तथा महाभाष्य में कुछ ऐसी वार्तिक इत्यादि भी पायी जाती हैं, जिन्हें भाष्यकार ने कात्यायन की वार्तिकों के सम्बन्ध में उद्दश्त किया है। इस प्रकार के वार्तिक आदि के रचयिता भारहाजीय और सौनाग आदि कहे जाते हैं। उदाहरण के लिये—

- (१) २-२-१८ सूत्र पर कात्यायन की तीसरी वार्तिक "सिद्धं तु क्वाङ्स्वितदुर्गित-वचनात्" और चोथो वार्तिक "प्राद्यः कार्थे" है। इन दोनों वार्तिकों का व्याख्यान करके पतञ्जिल लिखते हैं—"पतदेव च सौनागैर्विस्तरतरकेण पित्तम्।" इसका व्याख्यान करते हुए कैयट लिखता है—"एतदेवेति। कात्यायनाभिप्रायमैव प्रदर्शियतुं सौनागैरित-विस्तरेण पिठतिमित्यर्थः।"
- (२) १-१-२० सूत्र पर कात्यायन की वार्तिक है—"घुसं<mark>कायां प्रकृतिप्रहर्ण</mark> शिद्विकृतार्थम्।" इस पर पतञ्जलि लिखते हैं—"भारद्वाजीयाः पठन्ति—घुसंका<mark>यां प्रकृति-</mark> हिंगु शिद्विकृतार्थम्।" यह वार्तिक कात्यायन के नियम में एक मौलिक परिवर्तन करती है।
- (३) ३-१-८९ सूत्र में पाणिनि ने जो नियम बतलाया था, उसमें बृद्धि करते हुए कात्यायन लिखते हैं—"यक्चिणोः प्रतिपेधे हेतुमणिन् श्राब्रू आमुपसंख्यानम् ।" इसकी व्याख्या करने के बाद पतञ्जलि लिखते हैं—"भारद्वाजोयाः पठन्ति यक्चिणोः प्रतिषेधे णिश्रन्थित्र ज्ञामात्मनेपदाकर्मकाणामुपसंख्यानम्।" यह कात्यायन के मत की पक तरह से आलोचना ही है जो भारद्वाजियों ने की है। इसी प्रकार के अन्य उदाहरण भी दिये जा सकते हैं। इनके सिवाय भाष्यकार ने 'अन्ये' 'केचित्' आदि लिख कर कुळ अन्य आचार्यों के भी मतों का उल्लेख किया है।

वार्तिकों के सिवाय महाभाष्य में बहुत सी कारिकार्य भी पाई जाती हैं। और जैसे सब वार्तिकों को एक छेखक की बतलाना भ्रामक है उसी तरह सब कारिकाओं को भी एक ही छेखक की बतलाना भ्रमपूर्ण है। ये कारिकार्य कात्यायन की भी नहीं कही जा सकर्ती, क्योंकि उनमें से कुछ कारिकार्य कात्यायन के नियमों का संमहरूप हैं, कुछ उनके विरुद्ध हैं और कुछ वार्तिकों की श्रालोचना करती हैं। एक बात धौर भी भ्यान में रखने योग्य है, वह यह कि पतअलि ने कारिकाओं का कुछ भाग विना व्याख्या

किये ही रहने दिया है जब कि कुक्र भाग पर वार्तिकों के ढंग से ही व्याख्यान किया है। अव्याख्यात कारिकाएँ दो प्रकार की हैं—एक' तो वार्तिकोक्त बातों का केवल संप्रह्र के रूप में है और वे प्रायः उस सूत्र के व्याख्यान के अन्त में पाई जाती हैं, जिनसे वे सम्बन्ध रखती हैं। दूसरी प्रकार की अव्याख्यात कारिकाएँ वार्तिकों का केवल संप्रहीत रूप नहीं हैं, किन्तु वे भाष्य के विवरण की आवश्यक अङ्गभूत हैं। पाणिनि व्याकरण के विशिष्ट अभ्यासी पं० गोल्ड स्टूकर का मत है कि ये अव्याख्यात कारिकाएँ कात्यायन की वार्तिकों के बाद में रची गई हैं।

वार्तिक और कारिकाओं के सिवाय महाभाष्य में जो तीसरी वस्तु ध्यान देने योग्य है, वह है परिभाषाएँ। कुछ परिभाषाएँ कात्यायन से पहले की मानो जाती हैं; क्योंकि कात्यायन ने अपनी वार्तिकों में उन्हें उद्घृत किया है।

महाभाष्य के इस विहंगावलोकन से हम इस परिणाम पर पहुंचते हैं कि पाणिनिन्याकरण पर कात्यायन के वार्तिक रचे जाने के बाद, तथा उन वार्तिकों के ऊपर भी भारद्वाजीय वगैरह वैयाकरणों के प्रति-वार्तिकों तथा कारिकाओं की रचना होने के बाद पतअलि ने अपना महाभाष्य बनाया था। कात्यायन ने पाणिनि के लगभग आधे सूत्रों पर वार्तिक रंची हैं, जिनकी संख्या ४००० से भी अधिक हैं। इन वार्तिकों के द्वारा कात्यायन ने पाणिनिन्याकरण को बहुत सी किमयों की पूर्ति की है, अनेक नियमों में परिवर्तन और परिवर्धन किया है। उनके देखने से पता चलता है कि पाणिनि के समय में जो प्रयोग

१ इस प्रकार की कारिकात्रों के बारे में टीकाकार भी स्पष्ट उल्लेख करते हैं। यथा— २-१-६० सूत्र की व्याख्या में कैयट लिखते हैं—"पूर्व एवार्थः त्रायया संगृहीतः।" २-४-८५ में "एप एवार्थ त्रार्यया दर्शितः।" २-४-८५, कारिका २, ३, में—"पूर्वोक्त एवार्थः इलोकेन संगृहीतः।" इत्यादि।

दूसरी प्रकार की कारिकाएँ ४-१-४४ सूत्र की चर्चा में पाई जाती हैं। यथा—'गुएा-वचनादित्युज्यते। को गुएो नाम ? सत्ये निवेशते ......' इत्यादि। इसी के त्र्यागे "त्रपर:— त्र्याह" करके 'उपैत्यन्यद् जहात्यन्यद्' इत्यादि त्र्यव्याख्यात कारिका है। तथा ४-१-६३ में— "जानेरित्युज्यते। का जातिर्नाम ? त्र्याकृतिम्रहएा जाति: ...... इत्यादि। 'इसी के त्र्यागे 'त्रपर: त्र्याह' करके 'प्रादुर्मोवविनाशाभ्याम्" इत्यादि कारिका है जो दूसरा मत बतलाती है।

१-१-६५ पर एक वार्तिक इस प्रकार है—''अन्त्यिवज्ञानात्सिद्धिमिति चेन्नानर्थकेऽलोऽन्त्य –
 विधिरनभ्यासिवकारे।' इसका 'नानर्थकें' इत्यादि अंश परिभाषा है, जो भाष्य से स्पष्ट है।

शुद्ध समम्मे जाते थे, कात्यायन के समय में वे या तो घ्रशुद्ध समम्मे जाने छगे थे, या उनका प्रचार नहीं रहा था। यथा—"इन्धिभवतिभ्याञ्च" (१-२-६), पाणिनि का यह सूत्र इन्ध् ओर भूधातु से परे लिट्को कित् करता है, किन्तु कात्यायन उसका निषेध कर हुए कहने हैं— "इन्धेश्कुन्दोविषयत्वाद् भुवो बुको नित्यत्वासाभ्यां किद्ववचन नानर्थक्यम्।"

कात्यायन की वातिकों से दूसरी बात यह मालूम होती है कि उस समय कुछ र खों का जो अधे प्रचित्त था, पाणिनि उससे अनिभन्न थे। यथा—पाणिनि लिखते हैं— 'अरएयान्मनुष्ये' (४-२-१२९), इससे स्वष्ट है कि वह ख्रार्यक का अर्थ 'जंगल में रहनेवाला मनुष्य' करते हैं। किन्तु इस पर पतञ्जलि 'अत्यल्पिमदमुच्यते मनुष्य इति' लिख कर लिखते हैं— 'पथ्यभ्यायन्यायविहारमनुष्यहस्तिष्चिति वक्तव्यप्'। यह कात्यायन का वार्तिक है जो ख्रार्यक का अर्थ जंगल का रास्ता, जंगली हाथी, ख्रार्यक अध्याय आदि वतलाता है।

पाणिनि के विशिष्ट अभ्यासियों ने कात्यायन और पाणिनि का पौर्वापर्य बतलाने के लिये इस तरह की वहुत सी बात सहाभाष्य से खोज निकाली हैं, उनके देने से लेख का ज्यर्थ कलेवर वह जायगा। हमारा इस चर्चा से केवल इतना ही बतलाने का अभिप्राय है कि पाणिनि और पतअलि की समकालोनता तो असम्भव है ही किन्तु पाणिनि के सूलों पर वार्तिकों के रचयिता कात्यायन भी पतअलि के समकालीन नहीं थे। इन तीनों प्रत्यकारों की रचनाओं के तुलनात्मक अध्ययन से जो निष्कर्ष निकलता है उस पर विचार करते हुए पाणिनि और पतअलि के बीच में कम से कप्त २०० वर्ष का अन्तर मानना होगा, क्योंकि इतना अत्तराल माने विना शब्दशास्त्र की वे समस्याएं हल नहीं हो सकतीं, जो उक्त तीनों रचनाओं के कमिक अध्ययन से ज्ञात होती हैं और जिनका आभास-मात्र ऊपर कराया गया है। अतः पाणिनि को ईसा की पांचवीं शताब्दी के मध्य या अन्त का विद्वान् मानने पर पतअलि को सातवीं शताब्दी का विद्वान् मानना होगा। इसका मतलब यह हुआ कि भाष्यकार पतअलि प्रिनिद्ध वैयाकरण भर्त् हरि के समकालीन थे, जिनका मरण ई० ६५० में हुआ था। किन्तु भत्न हिरी ने अपने वाक्यपद्यीय-नामक प्रसिद्ध प्रन्थ के द्वितीय काण्ड के अन्त में महाभाष्य का जो इतिहास दिया है, वह इस स्थिति पर अवा

१ इसीपर से विद्वानों का यह विचार है कि पाणिनि वैदिक शास्त्र आरण्यकों से अनिमज्ञ थे, क्योंकि उन्होंने आरण्यक शब्द का अर्थ 'आरण्यक अध्याय' नहीं किया, जैसा कि कात्यायन ने किया है। अतः वे आरण्यकों की रचना से पहले हुए हैं।

प्रकाश डालता है। भर्त हरि लिखते हैं—

"प्रायेख" संज्ञेपतश्च नव्यविद्यापरिप्रहान् । संप्राप्य वैयाकरणान संप्रहे समुपागते॥ कृतेऽथ पातञ्जलिना गुरुणा तीर्थदर्शिना। सर्वेषां न्यायबीजानां महाभाष्ये निबन्धने॥ **अ**लब्धगाधे गाम्भीर्यादुत्तान इव सौष्ठवात्। नैवावस्थितनिश्चयः ॥ तस्मिन्नकृतबद्धीनां वैजिसीभवहर्यचैः शुष्कतकीनुसारिभिः। श्रार्षेनिलाविते प्रन्थे संप्रहप्रतिकञ्चकैः ॥ यः पातः जलिशिष्येभ्योऽभ्यष्टो व्याकरणागमः । कालेन दाचिएात्येप प्रन्थमात्रे व्यवस्थितः॥ पर्वतादागमं लब्धा भाष्यवीजानसारिभः। स नीतो बहुशास्त्रत्वं चन्द्राचार्यादिभिः पुनः ॥ न्यायप्रस्थानमार्गीस्तानभ्यस्य स्वं च दर्शनम् । प्रशीतो गरुणाऽस्माकमयमागमसंप्रहः॥"

अर्थात्—नव्य विद्या के पारगामी वैयाकरणों की तथा (व्याडि के) संग्रह की सहायता से पतञ्जिल ने अपने महाभाष्य में समस्त न्यायों का निवन्धन किया। जब लोगों को यह मालूम हुआ कि यह महाभाष्य बहुत गम्भीर है अतः इसकी गहनता का पता लगाना कठिन है, तथा अकृतवुद्धि जन उसमें इह निश्चय नहीं रह सकते। तब शुष्क तर्क के अनुसत्ती, वैजि, सौभव और हर्यन्त नाम के वैयाकरणों ने, जो संग्रह के तरफदार थे, पतञ्जिल के भाष्य को जिन्न-भिन्न कर डाला। पतञ्जिल के शिष्यों से उसका प्रन्थ पुनः प्राप्त हो सका और उसकी पक कार्या कुकु समय तक दिन्तण में रही। चन्द्रादि आवार्यों ने पर्वत से इस प्रन्थ को प्राप्त किया और उसको बहुत सी पुस्तकों में कर दिया (अर्थात् उसको बहुत सी प्रतिलिपियाँ करा डाली)। मेरे गुरु ने उन न्यायों का तथा अपने दर्शन का श्रभ्यास करके यह आगम संग्रह बनाया।

इस उल्लेख से कम से कम इतनी बात तो स्पष्ट है कि भर्तृ हरि के जन्म से बहुत पहले महाभाष्य की रचना हो चुकी थी। चीनी यात्री इत्सिंग के उल्लेखानुसार भर्तृ हरि की मृत्यु ई० ६५० में हुई है। यदि उनकी मृत्यु से १५० वर्ष पहले भी पतञ्जलि का काल

१ ये इलोक गोल्डस्ट्कर के प्रन्थ से लिये गये हैं।

र इस्सिंग ने लिखा है कि भर्त हिर ने महाभाष्य पर एक वृत्ति रची थी। कुमारिल के तंत्रवार्तिक पृ० २२३ में भी भर्त हिर की इस टीका का उस्लेख मिलता हैं।

माना जावे तो पाणिनि का समय ईसा की पांचवों शतान्दी नहीं हो सकता, ज्योंकि हम ऊपर बतला श्राये हैं कि पाणिनि और पतअलि कभी भी समकालीन नहीं हो सकते।

राजतरङ्गिशों में एक श्लोक निम्न प्रकार से मिलता है—
चन्द्राचार्यादिभिर्लृब्धादेशं तस्मात्तदागमम

प्रवर्तितं महाभाष्यं स्वं ' च व्याकरणं कृतम् ॥१- १७६॥

अर्थात्—चन्द्र आदि आचार्यों ने उसकी (राजा श्रमिमन्यु की) आज्ञा प्राप्त करने के बाद महाभाष्य का उद्धार किया और श्रपना व्याकरण (चन्द्रव्याकरण) बनाया।

भर्त हिर के 'पर्वतादागमं लक्ष्या' त्रादि श्लोक के साथ इस क्लोक को पढ़ने से दोनों का आशय एक सा लगता है। यह चन्द्र चन्द्रच्याकरण का प्रयोता वैयाकरण चन्द्र ही प्रतीत होता है। यह चन्द्र' पृज्यपाद का पृष्वेवर्ती माना जाता है। अतः इस उल्लेख के आधार पर न केवल पाणिनि, किन्तु भाष्यकार पतअलि भी पृज्यपाद के पूर्ववर्ती सिद्ध होते हैं।

इस प्रकार पाणिनि और पतञ्जलि के साहित्य तथा अन्य उल्लेखों के आधार पर न केवल पाणिनि ग्रापि तु पतञ्जलि भी पृज्यपाद के समकालीन या बाद के सिद्ध नहीं होते पेसी दशा में कोठारी जी ने उनकी समकालीन सिद्ध करने के लिये जी प्रमाण दिये हैं, उन पर विचार करना केवल लेख की कलेवर-वृद्धि का ही कारण होगा। तथापि पाठकों को यह बतलाने के लिये कि कोठारी जी ने इस गुरुतर पेतिहासिक कार्य में कितने उतावलेपन से विना विचारे लेखनी चलाई है, उनके कुछ प्रमाणों पर विचार किया जाता है।

पाणिनि तथा जैनेन्द्रव्याकरण के बहुत से सूत्र परस्पर में मिलते हैं। इसके आधार पर पूज्यपाद-चरित की इस बात को प्रमाणित करना कि पूज्यपाद ने पाणिनिव्याकरण को पूर्ण किया था, केवल हास्यास्पद है। इसी तरह यदि भाष्यकार या कोशिकाविवरणकार किसी मत को पूर्वाचार्य का बतलाते हैं और वह मत जैनेन्द्र-व्याकरण के रचयिता का भी है तो 'भाष्यकार ब्रोर का० विवरणकार ने पूज्यपाद के मत का उल्लेख किया है' यह कल्पना तभी सत्य सममी जा सकती है जब उनसे पहले केवल पूज्यपाद ही ऐसे वैयाकरण सिद्ध हों, जिनका उक्त मत रहा हो। विना ऐसा किये यह तो असिद्ध को

१ मि० ट्रोयर ने त्र्रापने संस्करण में 'चन्द्रव्याकरणं कृतम्' पोठ दिया है। ऐसा गोल्ड-स्टूकर लिखते हैं।

२ देखो—'अन्नल्स त्राफ भएडारकर पूना, जि०१३, पृ०२५ पर डा० पाठक का लेख।

असिद्ध से सिद्ध करने को चेष्टा के समान ही है। हम पहले बतला त्र्याये हैं कि भाष्यकार ने 'केबित' आदि जिलकः अनेक आचार्यों के मतों का निर्देश किया है। अतः इस प्रकार के थोथे प्रमार्गों से कोई निष्कर्ष नहीं निकाला जा सकता।

- १ पतञ्जिल ने 'अपरः आह्र' करके जाति का एक लज्ञण उद्दृष्ट्यत किया है। जिसकी विचारधारा जैनसिद्धान्त से मेल खाती है। इस मामूली सी वात से कोठारीजी ने निष्कर्ष निकाला है कि भाष्यकार किसी जैनवैयाकरण से वाद में हुए हैं। वैयाकरण व्याकरण-विषयक प्रन्थों में वैयाकरणों के ही मत उद्दृष्ट्यत करने की प्रतिशा तो सम्भवतः नहीं करते हैं। यदि ऐसा कोई नियम होता कि व्याकरण-विषयक प्रन्थों में किसी नैयायिक, दार्शनिक, सैद्धान्तिक या किव का कोई मत या कोई विचार उद्दृष्ट्यत नहीं करना चाहिये तो हम कोठारी जी के उक्त निष्कर्ष में किसी तरह सहमत हो भी जाते। किन्तु इस बादरायण-सम्बन्ध से सहमत होने के लिये हमारी जुद्र बुद्धि तैयार नहीं होती। क्योंकि जैन-विचारधारा तो अतिप्राचीन है, उमे भाष्यकार किमी अन्य स्रोत से जान कर लिख सकता था। पूज्यपाद के साथ इस विचारधारा का, पता नहीं, कैपे अविना-भावी सम्बन्ध जोड़ लिया गया है।
- २ 'वाहनमाहितात्' इस सूत्र पर भाष्यकार ने 'अपरः आह' करके 'वाहतवाद्यादिति वक्तव्यम्' ऐसा लिखा है | जैनेन्द्र में 'बाह्याद्वाहनम्' सूत्र है । इस शब्द-साम्य से, जो यथाकम भी नहीं है, कोठारी जी निष्कर्ष निकालने हैं कि 'अपर' पद से जैनेन्द्रकार का उल्लेख किया है | क्यों भई, यदि जैनेन्द्र का सूत्र ही भाष्यकार ने उद्धृत किया है तो उसे उसने परिवर्तित क्यों कर दिया ? क्या इससे यह निष्कर्ष नहीं निकाला जा सकता कि जैनेन्द्रकार ने भाष्य की इस वार्तिक को ही परिवर्तित करके अपना सूत्र बना लिया है, जैनेन्द्रकार के सामने कात्यायन को वार्तिक थी, यह बात उनके सर्वार्थसिद्धि-विषयक उल्लेखों से स्पष्ट है।
- ३ तत्वार्थसूत्र के चतुर्थ अध्याय के 'पीतपद्मशुक्क्रिश्याद्वितिशेषेषु' इस सूत्र का व्याख्यान करते हुए पूज्यपाद स्वामी ने एक वाक्य इस प्रकार लिखा है—"यथाहु:— दुतायां तपरकरणे मध्यमविल्लिम्बतयोरूपसंख्यानिमिति।" पाणिनि के "तपरस्तत्कालस्य' (१-१-७०) सूत्र के व्याख्यान में भाष्यकार ने एक वार्तिक इस प्रकार दी है—"यथे हं दुतायां तपरकरणे मध्यमविल्लिम्बतयोरूपसंख्यानं कालभेदात्।" आगे इसका व्याख्यान करते हुए भाष्यकार लिखते हैं—"दुतायां तपरकरणे मध्यप्रविल्लिम्बतयोरूपसंख्यानं कर्तव्यम्" इत्यादि। इसका भी कोठारी जो ने वही निष्कर्ष निकाला है। कोठारी जो की इस महती भूल को देख कर मेरी उनके विषय में जो धारणा थी, उसे बड़ी ठेस

पहुंची है। एक विद्वान् व्यक्ति छेखनी के द्वारा जानवृक्त कर इतनी बडी भूल कर सकता है, यह मेरा आत्मा मानने के लिये तैयार नहीं है। सर्वार्थसिद्धि के जिस प्रकरण में उक्त वाक्य है, उसका आशय कोठारी जी ने क्या समका है ? यह तो वे ही बतला सकते हैं। किन्तु प्रकरण यह है कि टोकाकार पुज्यपाद ने "पीता च पद्मा च शुक्का च ताः पीतपद्म-शुक्काः' इस प्रकार सृत्रस्थ पद का समास किया। उस पर शिष्य ने पूछा—"कथं ह्रस्व-त्वम्" अर्थात पीता का पीत इत्यादि में हस्वत्व कैसे हो गया ? आचार्य ने उत्तर दिया-'औत्तरपदिकम्' अर्थात्—उत्तर पद पर रहते हस्वत्व हो गया है। अपनै इस उत्तर की पृष्टि में श्राचार्य ने 'यथाहः' करके 'द्रतायाम्' इत्यादि वाक्य प्रमाग्राः क्य में उद्रधत कर विया। श्रर्थात् — जैसे 'मध्यमविलम्बतयोः' में (मध्यमा च विलम्बिता च मैध्यमविलम्बिता) उत्तरपद 'विलिम्बत' रहते हुए 'मध्यमा' पद को हस्वत्व हो गया है असी प्रकार यहां पर भी जानना चाहिये। 'यथाहः' का 'आहः' पद ही यह चतलाता है कि प्रन्थकार किसी श्रम्य पुरुष का प्रमाणुवाक्य दे रहे हैं। सम्भवतः इसी से कोठारी जो ने इसे प्रमाणुद्धप में उपस्थित करते समय 'आहुः' पद को छोड़ कर केवल 'यथा' शब्द का उल्लेख किया है 🗠 महाभाष्य से स्पष्ट है कि अपने मत के समर्थन में पुज्यपाद ने जिस वाक्य को प्रमाणरूप से उपस्थित किया है, वह कात्यायन की वार्तिक है। अतः पाणिनि और उनके वार्तिक-कार कात्यायन, दोनों पूज्यपाद के पूर्ववर्ती हैं, यह निर्विवाद है। और भी लीजिये-सर्वार्थिसिद्धि, अभ्याय ७, सुत्र १६ की व्याख्या में 'मैथुन' शब्द का अर्थ बतलाते हुए पुज्यपाद स्वामी अपने त्र्यर्थ के समर्थन में शास्त्र का प्रमाण देते हुए लिखते हैं—''शास्त्रेऽपि 'श्रश्ववृषभयोर्मेशुनेच्छायाम् इत्येवमादिषु तदेव गृह्यते'। इस वाक्य में उद्देशत 'अश्ववृष-भयोर्मिथनेच्छायाम्' पद पाणिनि के ७-१-५१ सूत्र पर कात्यायन की प्रथम वार्तिक है। यहाँ पुज्यपाद ने कात्यायन की वार्तिक अथवा भाष्य का 'शास्त्र' शन्द से उल्लेख किया है। इन उद्धरणों से स्पष्ट है कि पुज्यपाद और पाणिनि समकालीन नहीं थे। अतः कन्नड के पुज्यपाद-चरित्र के आधार पर कोठारी जी ने जो कुछ हवाई महल खड़ा किया है, ऐतिहासिक जगत में उसका कोई मूल्य नहीं खाँका जा सकता और न इस तरह की श्रसत्करणनाओं से जैनसाहित्य और जैनाचायों का महत्व ही बढ सकता है।

### पार्श्वनाथ-चरित का रलोक

षादिराज के पार्श्वनाथचरित के प्रथम परिच्छेद में तीन श्लोक निम्न प्रकार से मुद्रित हैं। स्वामिनदचरितं तस्य कस्य नो विस्मयावहम्। देवागमेन सर्वक्को येनाद्यापि प्रदश्यते॥१७॥ श्रचिन्त्यमहिमा देवः सोऽभिवन्द्यो हितैषिणा। शब्दाइच येन सिद्ध्ययन्ति साधुत्वं प्रतिलिम्भिताः ॥१८॥ त्यागी स एव योगीन्द्रो येनात्त्रय्यसुखावहः। श्रिर्थने मन्यसार्थाय दिष्टो रत्नकरएडकः॥ १९॥

किसी छेखक आदि की भूल से किसी प्रति में यह शोक उक्त कम से लिखे गये हैं आरे उसी पर से इस तरह मुद्रित भी हो गये हैं। किन्तु वास्तव में १० वां और १९ वां शोक पक साथ हो कर अट्टारहवां उनके बाद में होना चाहिये। क्योंकि १० वें शोक में समन्त-भद्र का स्मरण करते हुए उनके देवागमस्तोत्र का उल्लेख किया है आरे १९ में उनके रक्तकरगडनामक प्रन्थ का उल्लेख किया है। किन्तु १८ वें 'देव' शब्द में प्रसिद्ध वैयाकरण देवनन्दी का स्मरण किया है। आदिपुराण और हरिवंशपुराण में भी इन्हें इसी संज्ञित

इतिवंशपुराण का यह इलोक निम्न प्रकार हैं—
 इन्द्रचन्द्रार्कजैनेन्द्रव्याडिव्याकरणेक्तिणः ।
 देवस्य देवसंघस्य न वन्द्यंत गिरः कथम ?

न्यायकुमुदचन्द्र की प्रस्तावना ( पू० १०० ) में मैंने लिखा था कि इस इलोक में देवनंदी का स्मरण किया है। श्रौर श्रपने इस विचार को कई युक्तियों से सिद्ध किया था। किन्त 'श्रकलङ्क-प्रनथत्रय' की प्रस्तावना में पं महेन्द्रकमार जी न्यायाचार्य ने मेरे इस मत का निराकरण किया है। श्राप की मुख्य श्रापत्ति यह है कि पृज्यपाद जैनेन्द्रव्याकरण के रचयिता हैं ऋतः इन्द्र चन्द्र आदि व्याकरणों के साथ उन्हें अपने ही रचित व्याकरण का ईचित-दुरुटा कहना ठीक नहीं है। किन्तु इस त्रापत्ति का परिहार यह हो सकना है कि हरिवंशपराणकार की दृष्टि में पूज्यपाद इतर व्याकरणों के भी उतने ही विशिष्ट अभ्यासी थे जितने स्वरचित ब्याकरण के। अर्थान जिस तरह स्वरचित प्रन्थ के प्रत्येक रहस्य से रचियता अभिज्ञ रहता है उसी तरह वे पर-रचित व्याकरणों के भी प्रत्येक रहस्य से त्र्रभिज्ञ थे। श्रवणवेल्गोल के शिलाले॰ नं॰ ५० के एक उल्लेख से भी इस बात का समर्थन होता है। उसमें मेघचन्द मनि का गुणागान करते हुए उन्हें 'सर्वेच्याकरणे विपिइचद्धिपः श्रीपृज्यपादः स्वयम्' लिखा है, जो बतलाता है कि पूज्यपाद समस्त ब्याकरणों के परगामी थे। यदि इस बात को स्त्रीकार न किया जाये त्रीर इस क्लोक के द्वारा त्रकलङ्कदेव का स्मरण किया जाना ही ठीक माना जाये, जैसा कि पिएडतजी का मत है, तो इस व्याकरण्-शास्त्र के नियमों की विरोध-सम्बन्धी श्रापत्ति के सामने श्रनेक ऐतिहासिक श्रापत्तियां श्रा खड़ी होती हैं, जिन्हें दृष्टि से श्रोमल नहीं किया जा सकता। तथा उसके विरुद्ध दूसरे मत के समर्थन में श्रानेक उपपत्तियां भी मिलती हैं।

नाम से स्मरण किया है। अतः कोठारीजो ने इस श्लोक के आधार पर जो समन्तमद्र ो वैयाकरण सिद्ध किया है वह भी भ्रमपूर्ण है।

### दोनों बातें निम्न प्रकार हैं-

- यदि उक्त इलोक में अकलङ्क देव का ही स्मरण हुआ माना जाये तो कहना होगा कि हिरिवशपुराणकार ने पूज्यपाद का स्मरण ही नहीं किया। किन्तु यह बात किसी भी तरह नहीं जंचती कि हिरवशपुराणकार अपनी रचना के प्रारम्भ में प्रमुख-प्रमुख शास्त्रकारों का स्मरण करते समय जैनेन्द्रव्याकरण के अध्येता अकलङ्क देव का तो वैयाकरण या व्याकरणशास्त्र-निष्णात के रूप में स्मरण करें और आद्य जैनव्याकरण जैनेन्द्र के रचयिता प्रसिद्ध शाब्दिक देवनन्दी को भूल ही जायें।
- २ त्र्यव तक शास्त्रों तथा शितालेखों में पृज्यपाद और अकलङ्क के सम्बन्ध के जो जल्लेख मेरी दृष्टि से गुजरे हैं, उनमें पृज्यपाद का वैयाकरण के रूप में और अकलङ्क का तार्किक के रूप में ही समरण किया गया है। जैनसाहित्य में सर्वत्र एक ही ध्विन गूंजती सुनाई पड़ती है; और वह है "प्रमाणमकलङ्कस्य पृज्यपादस्य लच्चणम्।" वैयाकरण के रूप में अकलङ्क का जिसमें समरण किया गया हो ऐसा कोई उल्लेख कमसे कम मेरे देखने में तो नहीं आया।
- ३ हरिवंशपुराणकार जिनसेन श्रोर श्रादिपुराणकार जिनसेन, दोनों समकालीन थे, किन्तु हरिवंश पुराण की रचना पहले श्रोर श्रादिपुराण की रचना बाद को हुई है। हरिवंश-पुराण की तरह श्रादिपुराण के भी प्रारम्भ में व्यतिक्रम से सिद्धसेन श्रोर समन्तभद्र का स्मरण कर (बीच में कुछ श्रन्य श्रचायों का स्मरण करने के बाद) देव नाम के विद्वान् का स्मरण इस प्रकार किया है—

"कवीनां तीर्थकृद्देवः कितरां तत्र वर्ण्यते। विदुषां वाङ्मलाध्वंसि तीर्थं यस्य वचोमयम्॥"

इसमें देव को 'किवयों का नीर्थं क्रर' वनलाया है और उनके वचोमय तीथ को विद्वानों के बाङ्मल का नाशक लिखा है। हरिवंशपुराण के पूर्वोक्त इत्तोक को देखते हुए यह इलोक भी अकलक्क देव के पन्न में सरलता से लगाया जा सकता है। क्योंकि व्याकरण-शास्त्र-निष्णात का वचोमय तीर्थ 'वाङ्मलध्वंसि' होना ही चाहिये। यदि आदिपुराणकार ने अकलक्क का पृथक् स्मरण न किया होता तो पण्डितजी इसे भी अकलक्क के पन्न में लगाये विना न छोड़ते। किन्तु उसके बाद ही अकलक्क का नाम स्मरण करके प्रन्थकार ने यह स्पष्ट कर दिया कि शब्द-शास्त्र-निष्णात 'देव' महाकलक्क से पृथक् विद्वान हैं और वे देवनन्दी के सिवाय दूसरे नहीं हो सकते।

ः ४ त्रादिपुराणकार ने "भट्टाकलङ्कश्रीपालपात्रकेसरिएणं गुरणाः" त्रादि लिख कर भट्टाकलङ्क का केवल सामान्य उल्लेखमात्र कर दिया हैं, 'देव' की तरह पृथक् रूप से उनके . श्राशा है कोठारी जो मेरे इस लेख को सद्भाव से ही श्रापनायेंगे श्रीर भविष्य में कुछ लिखते समय जन्दवाजी से काम न लेंगे। उनसे हमलोगों को बड़ी आशाएँ अक्कें हैं।

किसी विशेष गुण का स्मरण नहीं किया। यदि हरिवंशपुराणकार श्रकलङ्क देव का स्वतन्त्र स्मरण करते तो यह संभव प्रतीत नहीं होता कि श्रादिपुराणकार उनका उल्लेखमात्र करके ही छोड़ देते। इससे भी सिद्ध होता है कि हरिवंशपुराणकार ने जिनका उल्लेख भी नहीं किया था, श्रादिपुराणकार ने उनका कम से कम सामान्य उल्लेख तो कर ही दिया।

4 हरिवंशपुराण में 'देव' के समरण के बाद ही वन्नसृरि का समरण किया गया है। देवसेन के उत्लेख के त्रानुसार वन्ननन्दी देवनन्दी के शिष्य थे। इस पौत्रापर्य से भी यह सिद्ध होता है कि वन्नसृरि के पहले जिन 'देव' का समरण किया गया है, वह वन्नसृरि के गुरु देवनन्दी ही हैं। प्रन्थकार ने दोनों के 'नन्दी' पद को छोड़ कर केवल 'देव' और 'वन्न' नाम से उनका स्मरण किया है।

हरिवंश पुराण (मा० प्र० मा०) में 'देवसंघस्य' पाठ मुद्रित है। किन्तु उसी के नीचे टिप्पण में लिखा है कि 'देववनग्रस्य' त्र्यौर 'देवनन्दस्य' पाठ भी उपलब्ध हैं। 'देवनन्दस्य' पाठ अग्रुद्ध है फिन्तु उस पाठ से इतना संकेत अवस्य मिलता है कि इस ऋोक में 'देव' पर स देवनन्दी का प्रहण अभीष्ट था। अतः इसे क्षिष्ट कल्पना तो नहीं कहा जा सकता। 'देवसंघस्य' पद श्रकलङ्कदेव के यद्यपि श्रनुकूल पड़ता है, क्योंकि उन्हें देवसंघ का श्राचार्य कहा जाता है। किन्तु एक तो इस विपय का कोई स्पष्ट उल्लेख मेरे देखने में नहीं श्राया, दूसरे श्रवणबेल्गोल के शिलालेख नं० १०८ में लिखा है कि अकलक्करेत्र के स्वर्गगत हो जाने पर यह संघ भेद हुआ था। तोसरे उक्त ऋोक में श्रकलङ्कदेव का स्मरण हुत्रा मानने में पूर्वीक्त बाधाएँ उपस्थित होती हैं। श्रतः मेरा विचार है कि 'देवसंघस्य' के स्थान में दूसरी प्रतियों में उपलब्ध 'देववन्द्यस्य' पाठ ही ठीक है। श्रीयुत श्रेमीजी ने भी ऋपने देवनन्दि-विषयक लेख में यही पाठ रक्खा है। पता नहीं, परिडत जी प्रतियों में उपलब्ध इस पाठ को स्थान देने में कैसे 'कल्पना-गौरव' समभते हैं। कल्पना-गौरव तो तब कहा जा सकता था, जब यह पाठ किसी प्रति में उपलब्ध नहीं होता और सङ्गति ठीक बैठाने के लिये ऋपनी ऋोर सं उसकी कल्पना की जाती। किन्तु ऐसा तो नहीं किया गया है। तथा शिलालेखीं के पृज्यपाद-विषयक उस्लेखीं से भी 'देववन्दास्य' पाठ का समर्थन होता है । यथा—श्रवणबेल्गोल के शिलालेख नं० १०८ में पुज्यपाद को 'सुराधीक्वरपुज्यपादः' लिखा है । शिलालेख नं० १०५ में 'यत्पजितः पदयगे वनदेवताभिः' लिखा है । शिलालेख नं० ४० में लिखा है—'देवताभियत्पजितं पादयुगं यदीयम्।'

इस उक्त विवेचन से इसी निष्कर्प पर पहुंचना पड़ता है कि हरिवंशपुराणकार ने प्रसिद्ध वैयाकरण देवनन्दी का ही स्मरण किया है, न कि व्याकरणशास्त्रनिष्णात श्रकलङ्कदेव का।

इस लेख के लिखने में मुक्ते गोल्ड स्टूकर के 'पाणिनि' नामक मन्थ से बहुत श्रिधिक सहायता मिली है। श्रितः उनका श्रामार कृतज्ञतापूर्वक स्वीकार किया जाता है।

# बीरमात्तिगड चाबुगडराय

[ लेखक--श्रीयुत पं० के० भुजवली शास्त्री, विद्याभूषण ]

जिन ऐतिहासिक महापुरुषों मेंत्रीरमार्त्तएड चानुग्रहराय भी एक हैं। भारत का इसिहास इनका झमर नाम कभी भुला नहीं सकता। बल्कि इनके द्वारा निर्माणित अवस्थिकेनोल की वह श्रद्धुत विशाल मूर्त्ति जब तक मौजूद रहेगी तबतक संसार में इनकी धवल कीर्त्त झाबिल्डिल हुए से फैली रहेगी। एक बात हमें याद रखनी चाहिये कि जैसे वह मूर्त्त श्रद्धुत, अनुपम एवं विशाल है इसी प्रकार वीरमार्त्तगढ़ का व्यक्तित्व भी सचमुच श्रद्धुत, अनुपम तथा महान् है। यदापि चानुग्डराय की जीवन-घटनाश्रों का पूर्ण परिचय हमें प्राप्त नहीं है; फिर भी यत्र-तत्र उपलब्ध कीर्त्त-गाथाश्रों से इनके महान् व्यक्तित्व का पता श्रवहर लग जाता है।

स्वरचित 'त्रिषष्टिलच्चण्महापुराण्' (पृष्ठ ५) एवं श्रवण्वेल्गोल के विन्ध्यगिरिवाले शिलालेख (२८१) में चावुण्डराय ब्रह्मचत्रियवंशज बतलाये गये हैं। इससे श्रमुमान होता है कि मूल में इनका वंश ब्राह्मण था, बाद च्रियकमें—श्रासिकर्म—को श्रपनान से यह च्रित्रय गिने जाने लगे। खेद की बात है कि दुर्भाग्य से इनके माता-पिता कौन थे श्रौर इनका जन्म कहाँ श्रौर किस तिथि को हुश्रा था श्रादि बातों का ठीक-ठीक पता नहीं चलता। यों तो 'भुजबिल चित्त' में लिखा है कि इनकी माता का नाम कलाल देवी था। हाँ, चावुण्डराय दीर्घकाल तक जीते रहे. यह श्रमुमान करना श्रासान है। क्योंकि इन्हें एक-दो नहीं, तीन शासकों के शासन-काल में काम करने का सौभाग्य प्राप्त हुश्रा था। साथ ही साथ यह जानना भी सुजम है कि चावुण्डराय के बहुमूल्य जीवन का श्रिकांश माग गंगों की राजधानी तलकाड में ही व्यतीत हुश्रा था।

श्रजितसेनाचार्य के परम शिष्य 'गंगकुलाव्यिचन्द्र' 'गंगकुलचूडामिए', 'जगदेकवीर' 'धर्मावतार' श्रादि श्रन्वर्थ उपाधियों से विभूषित राचमह (चतुर्थ) इनके प्रकृत श्राश्रयदाता थे। जिस गंगवंश का सुदृढ राज्य मैसूर प्रान्त में लगभग ईसा की चौथी शताब्दी से लेकर स्यारह्वीं शताब्दी तक बना रहा, राचमह उसी गंगवंश के सुशासक मारसिंह के उत्तराधिकारी थे। गंगराजाओं के शासनकाल में वर्तमान मैसूर का बहुभाग उन्हीं के राज्य के श्रन्तर्भुक्त था, जो उस समय 'गंगवाडि' कहलाता था। गंगराज्य उस समय श्रपनी सर्वोत्कृष्ट दशा पर पहुंच गया था श्रोर श्रादि से ही इस राज्य का जैनधर्म से घनिष्ठ सम्बन्ध रहा। बित्कि श्रवस्थितों के लेख नं ५४ (६७) एवं गंगवंश के श्रन्यान्य दानपत्रों से यह बात निर्विवाद सिद्ध होती है कि गंग-वंश की जड़ जमानेवाले जैनाचार्य सिंहनन्दी ही थे। इस कथन को 'गोम्मटसारवृत्ति' के रचिता श्रमयचन्द्र त्रैवियचकवर्ती ने मी स्वीकार किया है। हेब्सूरु

ताम्रशासन के आधार प्र में राइस साहब का कहना है कि आचार्य पूज्यपाद इसी वंश के सातर्वे शासक दुर्विनीत (ई० स० ४०८ ५१३) के राजगुरु थे। जैनधर्म के उपासकों में राचमक के पूर्वाधिकारी गंगनरेश मारसिंह का नाम भी विशेष उल्लेखनीय है। इन्होंने कई जैनमन्दिर तथा स्तम्भ आदि निर्माण करा कर अन्त में अजितसन भट्टारक के निकट समाधि-मरग्-पूर्वक बंकापुर में शरीर-त्यांग किया था।

निष्करहर शासन-काल में ही वीरमार्त्तरह ने श्रवण्येक्गोल की संसार-विख्यात श्रीगोम्मटेश्वरमूर्ति को स्थापित किया था। बल्क चावुएडराय की राय' यह उपाधि भी इनके इस भार्मिक
खदार कार्य से सन्तुष्ट होकर राजमह के द्वारा ही दी गयी थी, जो कि धर्ममूर्ति चावुएडराय के
लिये सर्वथा समुपयुक्त है। गोम्मटसार कर्मकाएड' सथा जीवकाएड से आचार्य अजितसेन
जी चावुएडराय के गुरु एवं उसकी टीका से अतगुरु स्पष्ट सिद्ध होते हैं। यदापि चावुएडराय
के विद्याध्ययन के सम्बन्ध में कुछ भी स्पष्ट उस्लेख नहीं मिलता है। फिर भी यह अनुमान
लगाना आसान है कि इनका विद्याध्ययन किसी मुयोग्य गुरु के निकट ही हुआ है। इसी
लिये यह शस्त्र-शास्त्र एवं शिल्प आदि सभी कलाओं में निष्णात थे। हाँ, पीछे आचार्य
नेमिचन्द्र के निकट इन्होंने अपने आध्यात्मिक ज्ञान को और उन्नत बनाया था। नेमिचन्द्र
जी ने स्वयं चावुएडराय के गुणों की मुक्तकएड से प्रशंसा की हैं।

जिस प्रकार इनका बाल्यजीवन अन्यकाराञ्छन्न है, उसी प्रकार गृहस्थ-जीवन भी। हाँ, इतना पता तो अवदय लगता है कि इनकी सौभाम्यवती गृहिणी का नाम श्राजता देवी श्रोर पुत्र का नाम जिनदेव था। गङ्गनरेशों का राजमन्त्री तथा सेनानायक जैसे उच्चपद पर चावुएडराय का श्रासीन होना ही इनकी योग्यता का एक समुज्ज्वल निदर्शन है। वास्तव में चावुएडराय अपने कुल के भी एक देदीप्यमान रत्न थे। इसीलिये विद्वानों ने इन्हें 'ब्रह्म-स्त्रक्ल-मानु', 'ब्रह्म-स्त्र-कुल-मिए' आदि विशेषणों से स्मरण किया है। शासनाधिकाररूपी उच्चतम पद पर आरूढ़ हो कर भी यह अपने नैतिक मार्ग से कभी तिल भर भी नहीं डिगे थे। तब न 'शौचाभरण' 'सत्ययुधिष्ठिर' आदि गौरवपूर्ण शब्दों से यह उस्लेख किये गये है।

चाबुएडराय ने सेनापित जैसे उत्तरदायित्वपूर्ण पद को बहुत ही योग्यता के साथ निवाहा है। यही कारण है कि इन्होंने खेडग के युद्ध में बज्जलदेव को हरा कर 'समरधुरन्धर', गोनूर

१—" जिम्ह गुणा विस्त्वता गणहरदेवादिहिं इच्पत्ताग् । सो अजियतेणणाहो जप्त गुरू जघउ सा राओ ॥६६६॥ श्रज्जज्ञसेणगुणगणसमूहसंवारिश्चजियसेणगुरू । भुवणगुरू जस्स गुरू सो राश्चो गोम्मटो जग्तु '' ॥७३३॥ २—" सिद्ध तुदयतद्वरगयणिम्मलवरोतिस्वद्वरकत्तिश । गु**ग्रारयणभूस्यांबृहिमइ**वेला भरव भुवणयत्ते '' ॥६६७॥ —कर्मकायह

के मैदान में नोलम्बों के समर में जगदेकतीर को पराजित कर 'वीरमार्त्तएड', उच्चंिंग के किले को हस्तगत कर 'राएरंगसिंग', बागेयूर दुर्ग में त्रिभुवनवीर को मार कर गोविन्द को शासक बनाने के उपलच्च में 'वैरिकुल-कालदएड', नृप काम के दुर्ग में राज, बास, सिवर एवं कृर्णाङ्क आदि शूरों पर विजय पाने के कारण 'भुज-विक्रम', अपने सहोदर नागवर्म को मारनेवाले 'चलदंकगंग', 'गंगरभट' मदुराचय को तलवार के घाट उतारने के हेतु 'समरपरशुराम' श्रौर अन्य वीरों को दमन करने के कारण 'प्रतिपत्तराच्चस' तथा करोड़ों वीर भटों का पराभव करने से 'भटमारि' जैसी प्रचएड वीरना-द्योतक उपाधियाँ प्राप्त की थीं। अ बल्कि श्रिति प्रचएड-वीर-माएडलिक-शिखएड मएडन-मिए होने से 'सुभटचूडामिए' के विक्द से भी यह विख्यात थे। वास्तव में उपर्यक्त इन उपाधियों से चावुएडराय उस युग के एक श्रद्वितीय वीरशिरोमिए सिद्ध होते हैं।

वीरमार्त्तपड जिस प्रकार एक सफल सेनापित थे उसी प्रकार एक कुशल राज-मन्त्री भी। इनके मन्त्रित्व में गंगराष्ट्र की अभूतपूर्व उन्नित हुई थी। तत्कालीन गङ्ग प्रजात्रों की अभिवृद्धि ही चावुएडराय के सुशासन का ज्वलन्त ह्यान्त है। उस समय के उपलब्ध अनेक भव्य मन्दिर, कितनी हो मनोज्ञ मूर्त्तियाँ आदि गङ्गराष्ट्राभ्युदय के सुन्दर साची हैं।

वीरमार्नएड कन्नड, संकृत एवं प्राकृत के अच्छे विद्वान तथा किये थे। इस समय इनके चारित्रसार (संकृत) और त्रिपष्टिलच्नएमहापुराए (कन्नड) नामक दो ही मन्थ उपलब्ध होते हैं। विल्क ये दोनों मन्थ प्रकाशित भी हो चुके हैं। आचार्य नेमिचन्द्र जी के कथनानुसार इन्होंने गोम्मटसार पर एक कन्नड वृत्ति भी रची थी। उपयुक्त चारित्रसार एक संम्रह मन्थ है आ। हाँ, इनका त्रिपष्टिलच्नए महापुराए एक स्वनन्त्र मन्थ है और १०वीं शताव्दी के कन्नड गद्य का एक समुज्ज्ञल निदशंन है। बिल्क कन्नड साहित्य में त्रिपष्टिशलाकापुरुषों का वर्णन करनेवाला यही एक सर्व-प्राचीन मन्य है। आजतक उपलब्ध कन्नड गद्यमन्यों में यह चावुएडरायपुराए आदिम गद्य-प्रन्थ माना जाता है। माद्यम होता है इन्हें पद्य की अपेचा गद्य लिखने की अधिक सुविधा थी या अपने मन्यों में निर्दिष्ट धर्मोपदेश को सर्वसाधारए तक सुगमता से पहुंचाने के लिये इन्होंने सरल गद्य में मन्थ-रचना करना ही अपना प्रमुख ध्येय बना लिया था। श्रीयुत गोविन्द पै के शच्दों में इन्हें जनप्रिय लेखक होना इष्ट था, न कि अपने को किव प्रकट करने की लालसा। कन्नड साहित्य में उपलब्ध चम्पू प्रन्थों में इसकी रचना-शैली नितान्त विलच्चए है। इसका वर्णन-क्रम विल्कुल स्पष्ट और हदयमाही होने के साथ-साथ एक जन्मजात बीर योद्धा के स्वभावानुसार ठीक अपने लक्ष्य को प्रकट करनेवाला है। इन्हें 'किवजनशेखर' उपाधि भी थी।

🗼 देखे —भास्कर भाग २, किरण ३।

<sup>\*</sup> देखें —श्रव बेव शिलालेख नंद १०६ एवं 'चाबुगडरायपुराण' ।

<sup>ं &</sup>quot;गोम्मट उत्ति छहतो गोम्मटरायेण जा क्या देसी। सो राओ चिर काल णामेण य वीरमत्तंडी" ॥६७२॥

वीरमार्त्तगड किवयों के सच्चे श्राश्रयदाता थे। जिस समय महाकिव रन्न विद्याध्ययन-निमित्त श्रपने बन्धु-बान्धव एवं जन्मभूमि को त्याग कर गङ्गराजधानी में पहुंचे उस समय चानुएडराय ने इनकी विद्यारुचि, मुख की तेजस्विता स्त्रादि गुर्गों का स्रनुभव कर इन्हें स्त्रपने पास रक्खा श्रौर इनके श्रध्ययन की पूरी-पूरी व्यवस्था कर दी। चावुएडराय के हस्तावलम्बन से कुछ ही समय में रन्न एक श्राद्वितीय कवि निकले, जिनकी प्रशंसा आज भी सम्पर्ण कर्णाटक मुक्तकएठ से सगर्व कर रहा है। यह किव कन्नड कविरत्नत्रयों में अन्यतम है। इनकी कविता से मुग्ध होकर ही राजा तैलपने 'कविचक्रवर्त्ती' की बहुमूल्य उपाधि प्रदान की थी। श्रगर वीरमार्त्तएड श्रसहाय रन्न को उस समय त्राश्रय नहीं देते तो त्राज कर्नाटक को इनकी सधामयी कविता के रसा-स्वादन का सौभाग्य कभी प्राप्त नहीं होता। यों तो वीर-मार्तएड चावुएडराय के बहुमूल्य जीवन का ऋधिकांश भाग रए।-त्तेत्र में ही व्यतीत हुआ है, फिर भी देवपूजा, गुरूपासना, स्वाध्याय, संयम एवं दान श्रादि गाईस्थ्य दैनिक कर्म भी इनसे श्रलग नहीं हुए थे। वीरमार्त्तएड एक सच्चे दृढ श्रद्धालू नैष्टिक श्रावक थे। इसीलिये कहा गया है कि निदशङ्कादिगुरापरिरत्तराणैककारण ही 'गुरावं कावं', 'सम्यक्त्वरत्नाकर' एवं 'गुरा-रत्नभूषरा।' ये उपाधियाँ इन्हें प्राप्त थीं। बल्कि यह श्रावक के ऋहिंसादि ऋणुत्रतों के पूर्ण परिपालक थे। ऋत एव 'शौचाभरण', 'सत्ययुधिष्ठिर' ऋादि विरुदों से भी ऋलंकृत रहे। साथ ही साथ चावुएडराय एक जनप्रिय होने के हेतु 'ऋएए।' जैसे बन्युत्वसूचक सम्मानित नाम से भी पकारे जाते थे।

इसमें राक नहीं है कि वीरमार्त्त एड का अन्तिम जीवन विशिष्ट धर्म-सेवन के साथ व्यतीत हुन्ना होगा। त्राचार्य नेमिचन्द्र जी जैसे महान् विद्वान् का सम्पर्क इसमें मुख्य कारण है। चावुएडराय ने ऋपनी धवल कीर्त्त को ऋमर बना रखने के लिये श्रवएाबेल्गोल जैसे प्रमुख सुप्राचीन पुरुयतीर्थ को जो चुना है, यह बड़ी ही बुद्धिमत्ता का काम है। वास्तव में इनके द्वारा स्थापित उपर्यक्त गोम्मट-मूर्ति से इस तीर्थ की महिमा श्रौर भी बढ़ गई है। इस दृष्टि से इन्हें इस पवित्र भूमि का उद्धारेक कहना सर्वथा समुचित है। आजतक बराबर यह न्नेत्र जनता की नजरों से त्राकुष्ट रहने का एकमात्र कारण उद्घिखित गोम्मट-मूर्ति ही है। अन्यथा दक्षिण के केपिए। स्रादि स्रन्यान्य प्राचीन चेत्रों के समान ऐतिहासिकदृष्टि से स्रन्वेषक विद्वानों के लिये ही यह स्थान एक ऋन्वेवणीय वस्तु मात्र रह जाता। इस पुनीत तीर्थ को ऋभिरृद्धि का सारा श्रेय वीरशिरोमणि चावुण्डराय को ही मिलना चाहिये। श्रब, सर्वप्रयत्न से उक्त इस मूर्ति की रत्ता के सम्बन्ध में पूर्ण सचेत रहना सम्पूर्ण जैन समाज का प्रधान एवं परम कर्त्तव्य है। जैनियों को यह याद रखना चाहिये कि जब तक श्रवराबेल्गोल में यह गोन्मट-मूर्त्त विराजमान रहेगी तमी तक इस चेत्र का बोलबाला रहेगा। जैनसमाज का मुख उज्ज्वल रखने के लिये यह मूर्त्ति वास्तव में एक बहुमूल्य रह्न है। देखें , जैनसमाज इस मस्तकाभिषेक के सुद्यवसर पर इस मूर्ति-रत्ता की श्रोर कहाँ तक ध्यान देता है। मैसूर सरकार को भी इस पर विशेष ण्यान देना चाहिये।

## श्रवणबेल्मोल के शिलालेख

[लेखक—श्रीयुत बा० कामता प्रसाद जैन, एम० श्रार० ए० एस०]

"कोळिवदु हालुगोळनोविदु अमुर्तगोळनोविदु, गङ्गे निदयो तुङ्गविदयो मङ्गलागौर्या-विदु, रुन्दवनवोविदु श्टङ्गारतोटवो । अधि श्रयिया श्रयि अधिये वले तीर्त्त वले तीर्त्त जया जया जया जय ॥"

"यह दुग्धकुएड है या कि अमृतकुण्ड ? यह गङ्गा नर्दा है या तुङ्गभद्रा या मङ्गल गोरी ? यह वृन्दावन है कि विहारोपवन ? ख्रोहो ! यह तो क्या ही उत्तम तीर्थ है ?"

—शिलालेख नं०१२३

क्षिलहवीं शताब्दी के एक भक्त-हृदय से श्रवणवेल्गोल जैन-नीर्थ के दरीन करने पर उपयुक्त श<sup>2</sup>द-लहरी मंकृत हुई थी ! श्रवणवेल्गोल का द्वेत सरोवर ही मन को हरनेवाली वह चीज़ है जिस पर यात्रों की श्रांख जाकर टकराती है । भक्त उसे देखकर श्रचरज में पड़ता है श्रोर पूछता है कि 'क्या वह दुभ्यकुण्ड, श्रमृतकुण्ड, गङ्गा श्रथवा तुङ्गभद्रा है ?' फिर श्रांग जब वह श्रपनी दृष्टि पसारता है श्रोर सुन्दर-संघन वनस्पित एवं बहुमृत्य मंदिर-मृर्तियों से समजंकृत शिल शिखिर देखता है तो वरवम मुख होकर वह फिर विस्मय से पूछता है कि 'क्या यह वृन्दावन है या विहारोपवन ?' वह भूल जाता है कि वृन्दावन के पास कालिन्दी श्रोर गोबद्ध न ज़रूर हैं, परंतु हरे-हरे संघन वृत्त-समृह वहाँ न—कहीं हैं। यह विशेषता श्रवणवेल्गोल में है। भक्त-हृदय इन सब विशेषताश्रों को देखता है श्रोर श्रंत में कहता है— 'श्रहा ! कैसा श्रच्छा यह तीर्थ है !'

श्रवण्वेत्नोत्त के दर्शन करके प्रत्येक यात्री के हृदय से ऐसे ही उद्गार निकलते हैं। दक्षिण भारत में यह एक श्रमूठा स्थान है, जहाँ प्राकृतिक सौन्दर्य, प्राचीन शिल्पकला झौर ऐतिहासिक धार्मिकता गलवाहियां डालकर मृत्य कर रही हैं।

यहाँ के प्राचीन स्मारकों ऋौर मूर्तियों पर ऋौर भी जो लेख श्रक्कित हैं वह इतिहास के लिये बड़े महत्त्व के हैं। जैन इतिहास के लिये वह खास चीज़ हैं। उनसे न केवल जैन मान्यता का समर्थन होता है, बिस्कि कितनी ही श्रनुठी बातें विदित होती हैं।

श्रवणवेल्गोल के शिलालेखों का प्रारंभ प्रायः निम्नलिखित रूप में हुन्ना मिलता है। विद्वानों ा मत है कि प्राचान जैनशिलालेखों का त्रारंभ "स्वस्ति" त्र्यौर 'सिद्धं" शब्द से होता है। ' इन शिलालेखों में भी यह शब्द देखने के लिए मिलते हैं। यहां के प्रारंभिक नमूने यह हैं:—

- (१) 'सिडम् स्वस्ति''
- (२) 'श्री'ः
- (३) 'स्वस्ति श्री''
- (४) 'श्री स्वस्ति'
- (५) 'सिद्धम'<sup>५</sup>
- (६) 'श्रीमत्परमगम्भीर-स्याद्वादामीघळाञ्छनं । जीयात् त्रैळोक्यनाथस्य शासनं जिनशासनम् ॥''\*
- (७) 'श्रीमत्स्याद्वादमुद्राङ्कितममलमहोनेन्द्रचक्रोश्यरेड्यं जैनीयं शासनं विश्रुतमखिल-हितं दोषदरं गभीरं । इत्यादि'°
- (५) 'भद्रं भूयाज्जिनेन्द्राणां दशासनायाधनाशिने । कुतीर्त्थ-ध्वान्तसंघातप्रभिन्नधनभानवे ॥ १ ॥'
- (९) 'श्रीजयत्यजयमाहात्म्यं विशासितकुशासनं । शासनं जैनमुद्धासि मुक्तिलक्ष्म्यैकशासनं॥'
- (१०) 'श्रीगगोशाय नमः''

उपर्युक्त नं ६, ७ त्रादि इलोकों के उपरांत 'नमः सिद्धेभ्यः'—'नमो वीतरागाय'—'नमो जिनाय'—'स्वित्त' त्रादि वाक्य भी मिलते हैं। लेख नं २ ४३६ में 'श्री श्री गोमटेशाय नमः' लिखा हुन्ना है। इनसे स्पष्ट है कि जैनशिलालेखों के त्रादि वाक्य उपर्यक्तस्पेण होते हैं।

यहाँ के कई शिलालेखों में भ० महाबीर के निर्वाण का संवत् भी दिया हुआ है, जिससे उस संवत् का वहु प्राचीनकाल से प्रचलित होना स्पष्ट हैं। लेख नं० ४५५ में शिलिवाहन शकाब्द १७८० और वीरनिर्वाणाव्द २५५१ दिया है। इसी तरह लेख नं० ४३५ (३५५) व ४३६ (३५६) में है। इस गण्ना का आधार प्रकट होना आवद्यक है।

१ लेख नं०१ (१)।

२ नं० ३ (१२), ६ (९), ७ (२४) त्रादि।

३ नं० ५ (१८), २१ (२९), २३ (३८) इत्यादि।

४ नं० ३८ (५९), १४० (३५२)।

५ नं० ३५ (७६)।

६ जै० शि० सं०, पृ० २१, ३३, ४२, ४९, ५२, ६६, ८१, ८५ त्र्यादि ।

७ जै० शि० सं०, पृ० ३०। ८ जै० शि० सं०, पृ० ५५—५८।

९ जै० शि० सं०, प्र० २०९। १० जै० शि० सं०, प्र० ३३५।

दिगम्बर जैनगुरु-परम्परा का इतिहास उनके आधार से संकलित किया जा सकता हैं मौर मौर्यकाल में जैनसंघ के दिल्ला को आने की वार्ता का वह पोपण करते हैं। यहाँ के लगभग शक सं० ५७२ के लेख नं० १७-१८ (३१) में कहा गया है कि 'जो जैनधर्म मद्रबाहु और चन्द्रगुप्त मुनीन्द्र के तेज से भारी समृद्धि को प्राप्त हुआ। था उसके किश्वित लाण हो जाने पर शान्तिसंन मुनि ने उसे पुनरुत्थापित किया।' इसके अतिरिक्त और भी कई लेखों में ऐसा उल्लेख देखने को मिलता है। प्रो० हीरालाल जी ने इन लेखों का महत्त्व दरसाते हुए इनका संग्रह और सम्पादन "जैनशिलालेख-संग्रह" के नाम से बम्बई की प्रसिद्ध श्रीमाणिकचन्द्र दि० जैन प्रन्थमाला में कर दिया है। फिर भी इन लेखों को हिन्दी अनुवाद और विशेष ऐतिहासिक टिप्पणियों सहित प्रकाशित करना आवश्यक है। प्रो० साहब ने अपने संग्रह में जिन वार्ता पर प्रकाश डाला है उनको यहाँ पर दुहराना व्यर्थ है। यहाँ तो शिलालेखों के आधार से नवीन ज्ञातव्य प्रकट करना ही अभीष्ट है। अतः आगे पाठक उसी को पढ़ें।

### शिलालेख में सैद्धान्तिक उल्लेख

सव सं पहले शिलालेखों में प्रयुक्त हुए जैनसिद्धान्त-विपयक वाक्यों को उपिश्वत करके जैनसिद्धान्त के रूप-रंग को हम पुष्ट करेंगे, िकन्तु उसके पहले पाठकगए देखें कि चन्द्रिगिरि के शिलालेख नं० १ (लगभग शक सं० ५२२) ही ऐसा दि० जैन शिलालेख देखने में आया है जिसमें भ० महावीर और उनके शासन का सम्पर्क विशाला (वैशाली) नगरी से दरसाया है। इवंताम्बर-आगम-प्रंथों में भ० महावीर और वैशालों की घनिष्ठता का विशेष उस्लेख मिलता है। दिगम्बर जैन शास्त्र भी वेशाली को भ० महावीर की निनहाल बताते हैं; परन्तु इवंताम्बरीय शास्त्रकारों की तरह भ० महावीर का उस्लेख 'वेशालीय' नाम से करते हुए दिगम्बर-शास्त्रकार हमें नहीं मिलते हैं। उपर्युक्त शिलालेख में अवद्य वैसी ही कुछ ध्विन प्रकट होती है। यह इस शिलालेख की विशेषता है। अव देखिये सेद्धान्तक उल्लेखों को—

- १ लेख नं०१ में भ० महाबीर वर्द्धमान का उल्लेख करते हुए उनके केवलक्कान का उल्लेख किया है और उमे लोकालोक-प्रकाशक तथा अर्हत्पय का विशेषण बताया है। आगे इसी लेख में तप और समाधि की आराधना करने का उल्लेख हैं।
- २ लेख नं० ३ (शक सं० ६२२) में पाप, अज्ञान ऋौर मिथ्यात्व को हनन करने ऋौर इन्द्रियों को दमन करने का उल्लेख हैं। इससे प्रकट होता है कि तब सम्यक्त के लिये उपर्युक्त तीन बातों का मिटना ऋावश्यक समभा जाता था ऋौर सम्यक्त्वारित्र में इन्द्रिय-दमनमुख्य था।
- ३ लेख नं० ७-८ (शक सं० ६२२) में 'संन्यासवत'-द्वारा प्राणोत्सर्ग करने का उल्लेख हैं। 'तत्वार्थधिगम-सूत्र' में भगवन् उमास्वाति ने व्रतों के त्र्यन्त में मुनि त्र्यौर श्रावकों

को पालने के लिये 'सस्लेखनाव्रत' का विधान किया है। यहाँ पर उसी का उस्लेख 'सन्यास' नाम से हुन्त्रा है।

४ लेख नं० १७—१८ (शक सं० ५७२) में 'श्रशनादिका त्याग कर के पुनर्जन्म को जांतने' का उल्लेख है। जैनसिद्धान्त में संसारी जीव को भवश्रमण करते माना गया है श्रीर श्रशनादि का जिसमें त्याग किया जाता है उन तपों श्रीर व्रतों को पाल कर उसके श्रन्त करने का भी विधान मिलता है।

५ लेख नं०२० (शक० ६२२) 'सुरलोक-विभूति' को प्राप्त करने का उस्लेख है। व्रतादि पालन का फल सुरलोक के बैभव को प्राप्त करना इससं स्पष्ट है। लेख नं०२८ (शक ६२२) से स्पष्ट है कि स्त्रियाँ भी बारह प्रकार के तपों और व्रतों को पाल कर के सुरलोक का सुख प्राप्त करती थीं। इस लोक से परे सुरलोक का होना वह मानते थे।

- ६ लेख नं २२ (शक १०२२) से 'देववन्दना' करना स्रावदयक प्रमाणित होता है।
- ७ लेख नं० २४ (शक ७२२) से श्रावकों द्वारा 'मोनव्रत' पालने श्रौर 'दान' देने का उस्लेख है ।
- ८ लेख नं० २६ (शक ६२२) में रूप-धन-बैमब की श्रमित्यना को दरसा कर 'द्र्यनित्य-भावना' का चित्रण् किया गया है। संवरतत्व में श्रमित्यादि बारह भावनाश्रों का चिन्तन करने का विधान भी जैनसिद्धांत में हैं।
- ९ लेख नं २२७ (शक ६२२) में श्रार्थिकाओं के समाधिमरण करने का उल्लेख हैं जिससे िक्सयों की धार्मिकता का त्रातुभव होता है।
- १० लेख नं०२८ (शक ६२२) में 'द्वादशतप' का उल्लेख है ऋर्थान् तब भी लोग अनशनादि बारह प्रकार के तपों से विज्ञ थे।
- ११ लेख नं०२५ (शक ६२२) में 'उत्साह श्रौर श्रात्मसंयम-सहित समाधिवत' पालने का उत्लेख है। 'मृलाचार' में उत्साह-भावना का विधान मिलता है।%
- १२ सल्लेखना के लिये मृत्यु का अवदयस्भावी ज्ञान होना आवदयक है। लेख नं० ३२ (शक ६२२) व नं० ३३ (शक ६२२) इसी सिद्धांत के पोपक हैं। इनमें लिखा है कि 'मृत्यु का समय निकट जानकर' और 'श्रव मेरे लिए जीवन असंभव हैं' यह कह कर मुमुत्तुओं ने सल्लेखना ब्रत आराधा। लेख नं० ३८ (शक ८९६ में तीन दिन तक सल्लेखना पालने का उल्लेख है और लेख नं० ४४ से स्पष्ट है कि सल्लेखनाब्रत में एक करवट से लेटने और पंचनमस्कारपद का उच्चारण करना भी प्रचलित था।
- १३ लेख नं० ३८ (शक सं० ८९६) में 'धर्म्ममङ्गल' को नमस्कार करने का उल्लेख है। प्राचीन नमस्कार मंत्र में 'चत्तारि मंगलं' में 'धर्म्म-मङ्गल' भी एक बताया गया है। (केवलिपएएत्तो धम्मो-मङ्गलं)।

च-छाह भावणासं पसंस सेवा खदंसणो सद्धा । इत्यादि

- १४ श्रनादि पंचणमोकार मंत्र का उल्लेख 'पंचनमस्किया'-रूप में लेख नं० ४१ (तक सं० १२३५) श्रौर लेख नं० ४४ (शक सं० १०४३) में 'पंचपद' रूप में हैं।
- १५ लेख नं० ४१ (शक १२३५) में माया (शत्य), जैनमार्गप्रमाव (प्रमावना), कोपादि (कपाय), स्रार्त और रोद्र परिगामों का उल्लेख है।
- १६ लेख नं ४२ (शक १०५५) में 'सप्त महाऋद्भियों' श्रीर 'चारणऋद्धि' का उस्लेख हैं।
- ९७ उपर्युक्त लेख में ऋागे 'शल्यत्रय'—'गारवत्रय'—'दंडत्रय' का उल्लेख हैं। माया-मिध्या-निदान तीन शस्य हैं। मनोद्ग्ष्ड, वचनद्ग्ष्ड, कायद्ग्ष्ड, यह तीन दग्र्ड हैं। तीन राप्त्व से क्या भाव है, यह गवेपग्रीय हैं।अ
- १८ लेख नं ० ४३ (शक १०४५) में मुनियों की जीवदया वृत्ति, जैन सिद्धांत राद्धान्त) पारंगत त्र्योर वात्मक्य गुण् का उल्लेख हैं। इसी लेख में पंचन्द्रियदमन का भी उल्लेख हैं।
- १९ उपर्युक्त लेख में त्रागे विष्णुवर्द्ध न नरेश की भावज जयक्कणुळी की धार्मिकता का परिचय कराते हुए श्राविकात्रों द्वारा जिनग्नज्ञा करने, सत्य व शीलबत पालने, गुरुभिक्त करने त्रोर विनाम धर्म को पालने का उल्लेख हैं। उन्हें 'भव्यर्क' कहा है।
- २० लेख नं० ४४ (शक १०४३) में श्रायक की दैनिक चर्मा का वर्णन श्रावक मार का चित्रण करते हुए किया गया है। जिनपूजा करना, जिनेन्द्र की वंदना करना, मुनिजनों की निकटता में मन लगाना, सारा समय जिनमहिमा के प्रसारित करने में खर्च करना श्रौर दान देना श्रावक का महान कर्तव्य है। श्राहार, श्रमय, भैषज्य श्रौर शास्त्र इस प्रकार दान चार तरह का बताया है। इन दानों का श्रम्य लेखों में भी उल्लेख है। पूजा में श्राचन श्रौर श्रमिषेक दोनों सम्मिलित थे।
- २१ लेख नं० ५६ (शक १०३७) में विनय, सत्य, शौच, वीर्य, शौर्य ऋौर सर्दसंग-परित्याग धर्मों का उल्लेख हैं।
- २२ लेख नं १४७ (शक १०३७) में परीपह, दशलत्तरोत्तम महाधर्मः श्रीर आतम-रुविदन गुए का उल्लेख है। इसी लेख में श्रागे शाल, समिति, गुप्ति, दराड, शल्यादि का भी उल्लेख है। 'रत्नत्रय' धर्म संसारसागर से पार पहुंचने के लिए पीत बताया है। इसी में श्राचार्य के 'पट्तिशह्गुगों' का उल्लेख है। श्रीर शब्दिच्या, तर्किव्या एवं सिद्धांतिव्या के पारगामी को 'बेविच' घोपित किया है। इसी में पल्यङ्कासन' श्रीर 'उन्हमपात्रदान (मुनिदान) का उल्लेख है।

<sup>\* &#</sup>x27;गारव' इच्द्रार्थक शब्द है। गारवलय ये हैं—(१) ऋदिगारव (२) रसगारव (३) सालगारव। (भगवती ऋगरायना) —फे॰ बी॰ शास्त्री

२३ लेख नं० ५२ (शक १०४१) में पंच महाकल्याया, अष्ट महाप्रातिहार्य और चतुस्त्रिंशद् । अतिशयों से । मिरिडत अर्हद्भगवान का उल्लेख है, जिनके मुख-कमल से सदसन्निरूपक जिनवासी निर्णत हुई थी।

२४ लेख नं० ५३ (शक १०५०) में 'पिग्रडतमरगा' का उल्लेख है।

२५ लेख नं० ८० (शक १०८०) व नं० ८६ में अष्टिविधार्चन श्रौर मुनि-आहार का उउस्ने ख है। इन धर्मकार्यों के लिये धर्मात्मा पुरुष दान किया करते थे।

२६ लेख नं० ८२ (शक १३४४) में पंच पापों से दूर रह कर देशवतों को पालने तथा सुपात्रों को दान और दीन-जनों को करुणाद(न देने का उन्हे ख है। (हिंसानृतान्यविनतान्यसनं सचौर्य्यं, मूर्न्छा च देशवशतोऽस्य बभूव दृरे ॥ दानं चास्य सुपात्र एव करुणा दीनेषु, इत्याद)

२७ लेख नं ९३ (शक ११९७) में पुष्पमालाय नित्य चढ़ाने का उद्घेख है। ऋौर नं ९४ में गोम्मट के ऋभिषेक के लिए दुम्बदान का उद्घेख है। नं ९९५ में गोम्मटदेव के नित्याभिषेक के लिए दान देने का उद्घेख है।

२८ लेख नं० १०५ (शक १३२०) में श्रंग-पूर्धगत जिनवाणी का उद्घेख हैं। इसा लेख में श्वेताम्बरादि विपरीत मतों का उद्घेख हैं। (सिताम्बरादी विपरीतरूपे खिले विसंघे वितनोतु भेदें)

२९ लेख नं० ११३ (शक १०९०) में उभय-नय, त्रिदगड, त्रिशस्य, चतु:कवाय, चतुर्विध उपसर्ग गिरिकंद्रादिक आवास, पंद्रह प्रमाद, पंचावार—वीर्याचार, पट्कम, मप्तनय, अध्यङ्गिनिमित्तक्षान, अध्यविधज्ञानाचार, नर्वावधव्यवस्यर्थ, दशधर्म, पकादशश्चावकाचार—देशवताचार, द्वादशतप, द्वादशाङ्गश्चत, त्रयोदशाचार, शांळगुगा, जीव-भेद (विज्ञान), जीवद्या और चतु:संघ का उड़ेख है।

३० उपर्युक्त लेख में ही त्र्यनेक ब्राचार्यों, कलियुग के गणधर, पचास मुनीन्द्रों, आर्थिकाओं और अद्वाइस संघों द्वारा एकत्रित होकर पश्चकत्याणोत्सव मनाने का उद्घेख हैं।

३१ लेख नं० ४१३ व ४१४ में विजयधवल और जयधवल के नाम हैं; जो संमवतः सिद्धांतप्रन्थों के द्योतक हैं।

उपर्युक्त सैद्धांतिक उझेखों का सामञ्जस्य प्रचलित जैनसिद्धांत से है श्रोर यह उसकी वैज्ञानिकता स्पष्ट करता है।

### धार्मिक उदारता

न्नाव त्रागे पाठकगण देखें कि उस समय जैनसिद्धांत को माननेवाले कितना उदार धार्मिक एवं सामाजिक दृष्टि रखते थे। वह लोक से मिथ्यात्व को मिटा कर सम्यक्त्व का त्रालोक फैलाने में दत्तचित्त थे—जीवमात्र के प्रति उनके हृदय में करुणा का भाव था। तत्कालीन जैन

संघ में चतुर्वर्श के लोग सम्मिलित थे। लेख नं० ४२ (शक १०९९) में चतुर्वर्श को दान देने 🐣 ங उन्हें सहै। लेस नं० १०२ (शक १४५९) में चेन्नय्यमाली के दान देने का उन्हें स है। श्रौर तो श्रौर नृत्यकारिणी मंगायि को भी धर्माराधना का पूर्ण श्रवसर प्राप्त था। वह श्रीमद् त्र्यमिनव चारुकीर्त्त परिडताचार्य की शिष्या त्र्यौर सम्यक्ताद्यनेक-गरा-गराभररा-भूषित थी। उसने 'त्रिभुवनचुड़ामिए।' नामक चैत्यालय निर्माण कराया था, जो श्राज मी बेल्गोल में एक दर्शनीय वस्त है। (देखो लेख नं०१३२)। एक अन्य लेख से सुनार जातीय मक्त के सल्लेखनाव्रत धारने की वार्ता स्पष्ट होती है। स्त्रियों को तो धर्माराधना की पूर्ण स्वाधीनता प्राप्त थी। सारांशतः प्रत्येक भव्य जीव को तब के जैनसंघ में धर्म की आरा-धना करने के लिये सुश्रवसर प्राप्त था। साथ ही साम्प्रदायिक विरोध भी कभी-कभी तो नहीं के बराबर देखने को मिलता हैं। सम्राट विष्णुवर्द्ध न वैष्णुव हो जाते हैं, परन्तु उस पर भी वह जैन मंदिरों को दान देते हैं। उनकी पट्टरानी शान्तल देवी जीवनपर्य्यन्त जैनधर्मा-नुयायिनी रही थीं और अनेक जिनमंदिरों को दान देती रही थीं। होयसल नरेश बझाल द्वितीय के मंत्री चन्द्रमौलि वेदानुयायी ब्राह्मण् थे, परन्तु उनकी भार्या स्त्राचियक जिनधर्माव-लिम्बनी चित्रयाणी थी। उन्होंने बेल्गोल में पाइबनाथबस्ति का निर्माण कराया था। लोगों में धार्मिकता यहाँ तक वढी-चढ़ी थी कि ऋपने दानधर्म का पुरुयफल इसरों के देने का संकल्प करते थे। लेख नं० १०० में चिकएए ने चौडिसेट्टि को एक 'धर्मसाधन' दिया था, क्योंकि उन्होंने उसे कष्टमुक्त किया था। यही बात लेख नं० १०१ से प्रकट होती है। किन्हीं लेखों के अन्त में दान की रत्ता के लिये काशी—रामेइवर और कुरुत्तेत्र में कपिलादि गाय और ब्राह्मणों की हत्या का पाप लगने का उल्लंख धार्मिक-सिह्ण्युता का द्योतक है।

### जैनों की वीरता

श्रवणवेल्गोल के शिलालेखों में जहाँ एक श्रोर धार्मिक उदारता के दिग्दर्शन होते हैं, वहाँ दूसरी श्रोर जैनों की वीरता के श्रपूर्व दर्शन भी मिलते हैं। इस वीरता के दो श्रलग च्रेत्र वहाँ दिखाई पड़ते हैं। एक श्रोर कर्मवीर है तो दूसरी श्रोर धर्मवीर। कर्मवीर श्रन्ततः धर्मवीर बनते मिलते हैं। इन वीरां का पूर्ण परिचय लिखने के लिये इस श्रंक के पृष्ठ शायद ही पर्याप्त हों। सम्नाट् मारसिंह, सम्नाट् इन्द्र, सम्नाट् राचमह, वीरवर चामुण्डराय, दण्डाधिप गङ्गराज, मंत्रिप्रवर हुह प्रभृति श्रगिणित नरपुंगव ऐसे हैं जो कर्मवीर श्रोर धर्मवीर दोनों थे। उन्होंने रण्चेत्र में तलवार के जौहर दिखाये तो धर्मचेत्र में जैनाचार्यों के चरण कमलों में धर्माराधना करके सल्लेखना-त्रत-द्वारा प्राण्वोत्सग किये! जैनवीरता के पोषक कितपय उद्धरणों

<sup>\*</sup> देखें—'जैनशिलालेख-संग्रह' पृष्ठ १६६।

### को उपस्थित करना ही पर्याप्त है:-

- १ "जब चालुक्य नरेश की सेना कन्तेगल को ह्यावनों में पड़ाव डाले हुई थी उस समय महान् मन्त्री और दंडनायक गङ्गराज यह कहते हुये कि 'चलने दो' घोड़े पर सवार हो गये, विना इस बात को परवाह किये कि रात में युद्ध करना होगा वह सरपट बढ़े चले गये और अपनी तलवार से भयभीत शत्रु-सेना को आतुर बना दिया। मानो यह उनका खिलवाड़ था—उन्होंने सब ही राजाओं को परास्त किया और उनकी सारी युद्ध-सामग्री और वाहनों को लाकर अपने प्रभु के सामने रख दिया। होय्सल-नरेश ने कहा —'में प्रसन्न हूं —प्रसन्न हूं तुम्हारे भुज-विकम से। मांगो, जो वर चाहो!' इस महतं छ्या को पाकर भी गंगराज ने धन-सम्पत्ति को इच्छा नहीं की—उनका मन तो जिनेन्द्र की युजा में पगा हुआ था। उन्हों ने परमनामक प्राप्त होय्सल-नरेश से प्राप्त करके जिन-पुजा के लिये अपनी माता पाचाल देवी और पक्षी लक्ष्मी देवी-द्वारा निर्मित जिनालयों को दान कर दिया!" (ले॰ नं ४४)
- २ वीरगस्तु (लेख) न० ६१ (शक ८७२) से प्रकट है कि पुरुप हो नहीं स्त्रियों भी रखाङ्गरण में निज शौर्य प्रकट करके वीरगति प्राप्त करती थीं। इस वीरगस्तु में लोकविद्याधर ऋौर उसकी पत्नी सावियक्वे का परिचय कराया गया है। कन्नड-भाषा के कुछ वाक्य देखिये—

सावियव्ये रेवती, देवकी, सीता, अरुन्धनी आदि सहरा रूपवनी, पितव्रता और धर्मप्रिया थी। वह पक्षी आविका (जैनो) थी—जिनभगवान में उसकी शासन देवता के सहश मिक्त थी। वह सती अपने पित के साथ 'वागेयूर' के युद्ध में गई और वहाँ लड़ते-लड़ते वीरगित को प्राप्त हुई ! लेख के उपर जो चित्र खुदा है उसमें वह स्त्री घोड़े पर सवार हुई हाथ में तलवार लिए हुये एक हाथी पर सवार वीर का सामना करती हुई चित्रित की गई है। हाथी पर चढ़ा हुआ पुरुष इस वीराङ्गना पर वार कर रहा है ! यह थी उस समय की जैन युवितयों की वीरता !

३ लेख नं० ६० भी एक 'वीरगल्लु' ष्ट्रार्थात् वीरगित को प्राप्त हुए वीर का स्मारक है। उसमें गङ्गनरेश रक्तसमिण के वीर योद्धा 'वह ग' के शौर्य का बखान है। 'युद्ध में इसने ऐसी वीरता दिखाई कि जिसकी प्रशंसा उसके विपित्तयों ने भी की थी।'

### साहित्य-कला

श्रवरावेल्गोल के ऋधिकांश शिलालेख कन्नड श्रोर संस्कृत-भाषा में हैं। मारवाड़ी-हिन्दी में भी कुछ शिलालेख हैं। साहित्य में कला की दृष्टि से उनमें से कई उल्लेखनीय हैं। 'महिषेराप्रशस्ति' श्रादि इतिहास श्रीर साहित्य दोनों के लिये उपयोगी है। कुछ नमूने देखिये:—

- (१) "स्वस्ति समस्त-भुवन-स्तृत्य-नित्य-निरवद्य-विद्या विभव-प्रभाव-प्रहृरुहृरोपाल-मौलि-मिण-मयूख-शेखरीभूत-पूत-पद-नख-प्रकरकः । जितवृज्ञिनज्ञिनपतिमतपय्यपोधिलीला-सुधा करकः । ...... शरद्मलशशधरकर्रानकरनीहारहाराकारानुवर्त्तिकी-र्त्तिवल्लीवेल्लितदिगन्तरालक मप्पश्रीमन्महामगुडलाचार्य्यक श्रीमहे वकीर्त्तिपण्डितदेवक।" (लेख नं० ३९)
- (२) "स्वस्तिनिस्तुपाति-जितवृज्ञिन-भाग-भगवद्हंद्हंग्रीयचाठ्यणारिवन्दद्वःद्वानन्द्वन्द्व-बेळाविळोकनीयाध्मायमाण्-ळध्मीविळासेयुं । अपहस्तनीयस्वीयजीवितेशजीवितान्यजीवन-विनोदानारत-रतरितिवळासेयुं । काळेयकाळराज्ञसरज्ञा-विकल्पक्षाणज्ञत्वाणाति-प्रचणडचामुण्डातिश्चे घराजश्चे ध्विमानसराजमानराजहंसविताकल्पेयुं।" इत्यादि— छेख नं० ४९)

यह तो हुआ मनोहर गद्य; किन्तु ज़रा पद्यों को भी देखिये:--

- (१) 'विहितदुरितभङ्गा भिन्नवारीभश्यङ्गा वितत-विविधमङ्गाः विश्वविद्याञ्जभृङ्गाः। विजितजगदनङ्गा वेशदूरोञ्ज्वलाङ्गा विशदचरणतुङ्गा विश्वतास्तेऽस्तसङ्गाः॥३०॥" (लेख नं० १०५)
- (२) "उद्दीत-दुःख-शिखि-सङ्गतिमङ्गयिष्ट तीवाजवाञ्जव-तपातप-ताप-तप्तां। स्नक्-चन्द्रनादि-विषयामिष-तैल-सिक्तां को वाबलम्ब्य सुवि सञ्जरितप्रबद्धः॥६६॥

(लेख नं० १०८)

श्रवराषेल्गोल के शिलालेखों से धर्मशास्त्र, ऋर्थशास्त्र ऋौर राजनीति-शास्त्र ऋादि के भी उल्लेखनीय नियमों की उपलब्धि होती हैं। रसिकजन उनका वहां से पाठ करें। सारांशत: म० बाहुबली की विशाल-विभूति का धर्ममय प्रभाव वहां चहुं और छिटक रहा है। धन्य हैं वे जो उनके दर्शन करके ऋपना जीवन सफल करते हैं। इति शम्।

### गोम्मटस्वामीकी सम्पत्तिका गिरकी रक्का जाना

[लेखक—श्रीयुत पं० जुगलिकशोर मुख्तार]

जिहि लोग भगवान्का पूजा करके आजीविका करते हैं—पूजनके उपलक्तमें वेतन लेते अथवा दिल्ला, चढ़ावा या उपहार प्रहण करते हैं—उनमें प्रायः धर्मका भाव बहुत ही कम पाया जाता है। यही वजह है कि समय-समयपर उनके द्वारा नीर्थादिकों पर अनेक अखाचार भी हुआ करते हैं। वे लोग ज़ाहिरमें अपने अंगांको चटका-मटका कर बहुत कुछ मिक्तका भाव दिखलाने हैं और यात्रियोंपर उस देव नथा नीर्थके गुणां का ज़रूरतसे अधिक बखान भी किया करते हैं; परन्तु वास्तवमें उनके हृदय देवभक्ति तथा नीर्थभक्तिक भावसे प्रायः शून्य होते हैं। उनका असली देव और नीर्थ टका होता है। वे उसीकी उपासना और प्राप्तिके लिये सब कुछ करते हैं। यदि उनको अवसर मिल तो वे उस देवनीर्थकी सम्पत्तिको भी हृद्ध जानेमें आनाकानी नहीं करते। ऐसे लोगोंके हृदयके चुढ़ भावों और दीनताभरी याचनाओंको देखकर चिक्तको बहुत ही दुःख होता है और समाजकी धार्मिक रुचिपर दो आसेंसु बहाये विना नहीं रहा जाता।

यह दशा केवल हिन्दू-तीथोंक पराडे-पुजारियांकी ही नहीं, विलक्ष जैनियोंक बहुतम तीथोंक पराडे-पुजारियोंकी भी प्रायः ऐसी ही अवस्था देखनेमें आती है। अवस्थिताल-सम्बन्धी मेरी तीन महीनेकी यात्रामें मुक्ते इस विषयका बहुत छुछ अनुभव प्राप्त हुआ है। इस समय तारंगा तीर्थका पुजारी अपने फटेपुराने कपड़ोंको दिखलाकर यात्रियोंसे भीख माँगता था! अवस्थितालमें, जिसे जैनवद्री भी कहते हैं, छत्तीसघर पुजारियांके हैं। परन्तु यदि वहाँक मिन्दिरोंकी हालतको देखा जाय तो दाँतांतले अंगुली दवानी पड़ती है। जगह-जगह कूड़ा-कर्कटका ढेर लगा हुआ है। बहुतसे मन्दिरोंक गर्भ-गृहोंमेंसे इतनी दुर्गन्ध आती है कि वहाँ ठहरा नहीं जाता! नगरमें और पर्वतांपर अधिकांश मिन्दर ऐसे हैं जिनमें नित्य क्या, महीनां और वर्षोंमें भी प्रतिमाओंका प्रचालन नहीं होता। आठ दिन ठहरने पर भी, पुजारियोंकी कुपासे नगरके दो तीन मन्दिर दर्शनांके लिये खुल नहीं सके। इतने पर भी 'पूजन कव कराओंगे, गोम्मटस्हामीका खास पुजारी में हूं, दान या इनाम मुक्ते ही देना, हम आपकी आशा लगाये हुए हैं,'' इत्यादि दीन वचन पुजारियोंके मुखसे बरावर मुननेमें आते थे। इससे पराडे-पुजारियोंकी धर्मनिष्ठाका बहुत छुछ अनुभव हो सकता है। यह धर्मनिष्ठा आजकलके पराडे-पुजारियोंकी ही नहीं बल्क आजसे कई शताब्दियों पहलेके पराडे-पुजारियोंकी भी प्रायः ऐसी ही धर्मनिष्ठा पार्ड जाती हैं, जिसका अनुभव पाठकोंको सिर्फ इतने परसे ही हो जायगा

कि इन पुजारियों के पूर्वजोंने श्रवणबेलालिक गोम्मटस्वामीकी सम्पत्तिको एक समय महाजनों के पास गिरवी अर्थात् रहन (mortgage) रख दिया था ! लगभग तीन सौ वर्ष हुए जब शक सम्वत् १५५६ आपाद सुदी १३ शनिवारके दिन मैसूरपट्टनाधीश महाराज चामराज वोडेयर अध्यक सदुद्योगसे ये सब रहन छूटे हैं। श्रवणबेल्गोलमें इस विषयके दो लेख हैं, एक नं० १४० जो ताम्रपत्रों पर लिखा हुआ मटमें मौजूद है और दूसरा नं० ८४ जो एक मएडपमें शिलापर उत्कीर्ण है। वे दोनों लेख कन्नड भाषामें हैं। पाठकों के ज्ञानार्थ उनका भावार्थ अनीचे प्रकाशित किया जाता है:—

### ्छेख नं० १४०

श्रीस्वस्ति । शालिवाहन शक १५५६, भाव संवत्सरमें, श्रापाढ़ सुदी १३ की, शनिवारके दिन, ब्रह्मयोगमें—

श्रीमन्महाराजाधिराज, शजपरमेख्वर. श्रिरिरायमस्तकशृल, शरणागतवश्रपंजर, परनारी-सहोद्र, सन्यागपराक्रममुद्रामुद्रिन, मुवनवङ्गम, सुवर्णकलशस्थापनाचार्य, धमचक्र श्वर, मैसूर-पट्टनाधीक्वर चामराज वोडेयर श्रय्य—

पुजारियोंने, अपनी अनेक आपत्तियोंके कारण वेल्गोलके गोम्मटनाथ स्वामीकी पूजाके लिये दिये हुए उपहारों (दान की हुई ब्रामादिक सम्पत्ति) को विणिग्गृहस्थोंके पास रहन (बंधक) कर दिया था, और रहनदार लोग (बंधकब्राही—mortgagees) उन्हें हस्तगत किये हुए बहुत कालसे उनका उपभोग करने आ रहे थे—

चामराज वोडेयर ऋय्यने, इस बातको मालूम करके, उन विशागुरहश्चोंको बुलाया जिनके पास रहन थे और जो सम्पत्तिका उपभोग कर रहे थे और कहा कि—"जो कर्ज़ेंजात (ऋग्रा) तुमने पुजारियोंको दिये हैं उन्हें हम दे देवेंगे और ऋग्रमुक्तता कर देवेंगे।"

इस पर उन विश्वगृहस्थानि ये शब्द कहें—''हम उन ऋगोंका, जो कि हमने पुजारियोंकी दिये हैं, ऋपने पिताओं ऋरिर माताओंके कल्यागार्थ, जलधारा डालते हुए दान करेंगे।"

उन सबके इस प्रकार कह चुकने पर,—बिएग्गृहस्थें के हाथोंसे, गोम्मटनाथ स्वामीके सम्मुख, देव और गुरुका साद्वीपूर्वक, यह कहते हुए कि—"जब तक सूर्य और चन्द्रमा स्थित हैं तुम देवकी पूजा करो और सुख से रहों—" यह धर्मशासन पुजारियोंको, ऋएभुक्तता के तौर पर, दिया गया।

बेल्गोलके पुजारियोंमें आगामी जो कोई उपहारोंको रहन रक्खेगा, या जो कोई उनपर रहन करना स्वीकार करेगा वह धर्मबाह्य किया जायगा और उसका ज़मीन तथा जायदाद-पर कुछ अधिकार नहीं होगा।

क्ष्यह भावार्थ मिस्टर बी० लेकिस राइस साहब के ग्रंब्रोजी ग्रमुवाद पर से लिखा गया है। कहीं-कहीं चामराज के विशेषणादि सम्बन्ध में मूल से भी सहायता ली गई है।

यदि कोई मनुष्य इस विज्ञप्तिका उल्लंघन करके, रहन रक्खेगा या रहन स्वीकार करेगा, तो वे राजा जो इस राष्ट्रपर राज्य करेंगे इस देवके स्वत्वोंको पूर्वरीत्यनुसार सुरन्नित रक्खेंगे।

जो कोई राजा इस कर्तव्यसे अनिभन्न रहकर उपेत्ता धारण करेगा उसे वाराणसीमें एक इज़ार गौत्रों और ब्राह्मणोंके वध करनेका पाप लगेगा।

इस प्रकार धर्मशासन लिखा गया त्रीर दिया गया । मंगलमहाश्री । श्री ॥ श्री ॥

#### लेख नं० ८४

श्रीशालिवाहन शक वर्ष १५५६, भाव संवत्सरमें, श्रावाह सुदी १३ को, शनिवारके दिन श्रह्मयोगमें; श्रीमन्महाराजाधिराज, राजपरमेश्वर, मैसूरपट्टनाधीश्वर, पट्दर्शनधर्मस्थापनाचार्य, चामराज वोडेयर श्रय्य,—बेल्गोलके मन्दिरकी जमीनें बहुत दिनोंसे रहन थीं,—उक्त चामराज वोडेयर श्रय्यने होसबोललु केम्पपके पुत्र चन्नएए बेल्गुल पायि सेट्टिके पुत्रों चिक्कएए श्रीर जिग-पायि सेट्टि नामके रहनदारों तथा दूसरे रहनदारोंको बुलाकर, कहा कि "मैं तुम्हारे रहनका रूपया श्रदा कर दंगा।"

इस पर चन्नएए, चिक्कएए, जिगपायि सेट्टि मुद्दएए, श्रज्ञएए। पदुमप्पएएका पुत्र पएडेएए), पदुमरसय्य, दोह्रूएए, पंचवाएकविका पुत्र वोम्मप्, वोम्मएकिव, विजयएए, गुम्मएए, चार्किर्ति, नागप्, वेडदय्य, वोम्मि सेट्टि, होसहिद्धय रायएए, परियएए गौड, वैर सेट्टि, बैरएए, वीरय्य, नामके इन सब विएकों श्रोर चेत्रपतियोंने, अपने पिताश्रों और माताश्रोंके कल्याए। धे गोम्मटस्वामीकी मौजूदगीमें और अपने गुरू चारूकीर्ति पंडितदेवके सम्मुख, जलधारा डालते हुए बंधकमाहियोंक (?) मंदिरितरीच्चकोंको रहननामें (mortgage bonds) दे दिये और यह शिलाशासन रहनोंके छूटनेका लिख दिया। (शाप—काशी रामेक्वरमें एक हज़ार गौत्रों श्रीर ब्राह्मएगेंके मारनेका पाप)। श्री श्री।

## महाबाहुबहिुबली

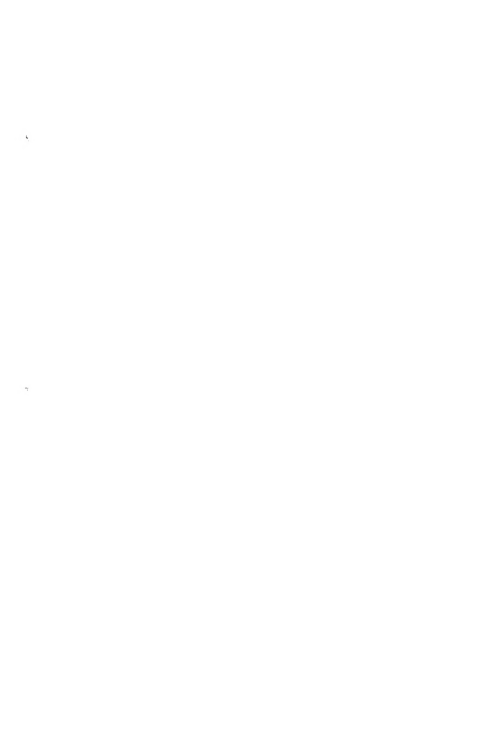
( रचियता—श्रीयुत पं० के० भुजवली शास्त्री, विद्याभूषण )

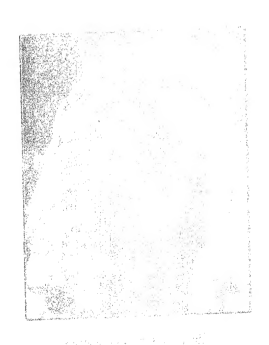
आराध्यदेवमाभवन्ध बुधोत्तमानाम् । श्रीदोर्बेलीशचरितं कथयामि भक्त्या । श्रुत्था त्रिलोकविनुतं चरितं यदत्र। मुञ्चन्ति कर्मरजसो भुवि भव्यजीवाः ॥ १ ॥ अस्त्यत्र भारते वर्षे जम्बूद्वीपस्य भूषणे । कोशलाख्यो महादेशः सर्वसद्गुणमण्डितः॥२॥ आसीत्तत्र पुरे रम्ये नाभिराजो महामनुः । नृपसद्गुणसम्पन्नो नीतिशास्त्रविशारदः ॥ ३ ॥ नियुज्य वृपभं राज्ये वृपदं वृपनायकम्। स राजा विरतिं प्राप गुरुसाम्राज्यभारतः ॥ ४ ॥ आस्तां तस्य सुनाथस्य वृषभस्य महात्मनः। यशःस्वतीसुनन्दास्ये पत्न्यो शीलसुशोभने ॥ ५ ॥ सम्बभूवुर्यशस्वत्याः सूनवो भरतादयः। पुत्री बाह्मी च सञ्जाता रूपलावण्यमाण्डिता ॥ ६ ॥ सुनन्दापि प्रलेभे हि वीरं बाहुबलं सुतम्। पुत्रीं च सुन्दरीमेवं सुज्ञीलगुणभूषिताम् ॥ ७ ॥ मत्वा सकलसाम्राज्यमेकदा नश्वरं ध्रुवम् । स राजा चिन्तयामास सर्वे हेयं विवेकिनाम् ॥ ८ ॥ एवं विनिन्त्य तत्सर्वे त्यक्तराज्यो महीपतिः। बभार जिनदक्षिां तां लोकद्वयसुखावहाम्।। ६। दीक्षोन्मुखेन तातेन प्रदत्ता प्रमुखा मही। सुजेष्ठाय सुयोग्याय भरताय विवेकिने ॥ १० ॥ ए३मन्यान्यपुत्रेभ्यो दत्तं राज्यं सुवेधसा । सुयोग्यसम्पदं प्राप्य सर्वेऽपि सुखिनोऽभवन् ॥ ११ ॥

एकदा भरतो राजा चिन्तयामास मानसे । जित्वा पट्खण्डपृथीं तां मण्डलेशो भवाम्यहम् ॥ १२ ॥ इत्थं विचिन्त्य सन्नाहं विजयार्थं महीपातिः। कृतवान् सर्वयत्नेन मन्त्रिभिश्च नृपैः सह ॥ १३ ॥ विजित्य वसुधां सर्वी यदा प्रत्याययौ पुरीम् । तदा तस्य पुरी चक्रं न प्रविष्टं तदाज्ञया ॥ १४ ॥ दृष्ट्वा भरतराजोऽयमचलं चक्रमद्भुतम्। आहूय पृष्टवांस्तस्य कारणं स्वपुरोधसम् ॥ १५ ॥ पुरोहितन तेनोक्तो भरतः सुविचारिणा। स्वारब्धजयसिद्धिस्ते न प्राप्ता नृकुलोत्तम ! ॥ १६ ॥ तदा स भरतेनोक्तस्त्यक्त्वा मम सहोदरान् । निर्जिता निरिवला भूपा राज्यादिमदगर्विताः ॥१७॥ ततो व्यापत्प्रतीकारः कोह्यस्ति सुपुरोहित । स्वानुजेभ्यस्तु तातेन दत्तं राज्यं पुरेव हि ॥ १८ ॥ तच्छ्रत्वाभिहितस्तेन भरतो भुवि विश्रुतः। उपायेन विजेतच्या विजेयास्तव सोदराः ॥ १६ ॥ श्रुत्वा विष्रवचो राजा प्रेपयामास तत्क्षणम् । दूताचीतिविदो राज्ये सोदराणां सुनीतिभाक् ॥ २० ॥ ज्ञात्वा भरतसन्देशं दूतेभ्यो भ्रातरो बुधाः। चिन्तां प्रापुरिमे सर्वे यशस्वत्याः सुसूनवः ॥ २१ ॥ अवश्यं खलु नश्यन्ति भुक्त्वापि विषयााश्चिरम् । ततस्त्याज्या हि मोक्षाय राज्यादिविषयाः स्वयम् ॥ २२ ॥ इत्थं विचिन्त्य ते सर्वे सुदीक्षां प्रतिपेदिरे । सत्यं स्वाचलसौख्याय मोक्षाय स्पृहयेन्न कः ॥ २३ ॥ दूतमुखाद् वृत्तमीदृशं भरतोऽयणीः। अधिकं विह्वलो जातो बन्धुप्रेमा हि तादृशः ॥ २४॥

पश्चादाखिलनीातिज्ञः सोऽयं भरतभूपतिः। प्रेषयामास संचिन्त्य स्वदूतं पौदनं पुरम् ॥ २५ ॥ पौदनेशसभामेत्य स दूतो मर्मवेदकः। बोधयामास भूपंतं स्वेष्टसम्पादनेच्छ्या ॥ २६ ॥ स राजापि तदा मत्वा तन्त्रं भरतभूभुजः। प्रेरयामास कोधेन कथ्यतामिति भूपतिः ॥ २७ ॥ तवानुजस्तु न्यायेन संप्रामेणैव दास्याति । करं दुर्नीतिसम्पाद्यं नान्यथा दातुमहीति ॥ २८ ॥ पुनरावृत्य दूतो। ऽयं भरतं भुवने डितम् । प्रार्थयामास तत्सर्वे यदुक्तं पुरुसूनुना ॥ २६ ॥ तच्छूत्वा भरतो राजा स्वानुजे स्वाभिमा।निनि । कुथ्यन् चकित्वलोभेन घोषयामास संगरम् ॥ ३०॥ यथोाचिते विशालेऽत्र प्रदेशे पूर्वनिश्चिते । सोभयी विपुला सेना साज्जिता विजयश्रियै ॥ ३१ ॥ तदोभयविपक्षास्ते मन्त्रचादिहितकांक्षिणः प्रार्थयामासुरेवं हि सोदरौ समरत्रये ॥ ३२ ॥ भुजबल्येव तं जित्वा मल्लादिसमरत्रये । प्रपेदे जयलद्रमीं तां देवमानवसम्मुखे ॥ ३३ ॥ तद्दृष्ट्वा भरतो राजा महामोहप्रणोदितः। चालयामास चक्रं तत् स्वानुजं हन्तुमिच्छ्या ॥ ३४॥ किन्तु तच्चाालितं चऋं पौदनेशस्य सन्निधौ । निर्वीर्थ्यमभवल्लोके दुःखदं किं महात्मनाम् ॥ ३५ ॥ अयजस्येदृशं ऋत्यं दृष्ट्वा बाहुबली तदा । प्रपेदे गुरुनिर्वेगं लोकद्वयसुखप्रदम् ॥ ३६ ॥ तदा तत्र स्थितास्सर्वे प्रार्थयामासुरुनतम् । सम्प्राप्तजयलच्मीः सा भुज्यतामिति सादरम् ।। ३७ ॥ नृपस्तावत्समीपस्थान् देशयामास संमुदा ।
भुक्तेयं पृथ्वी मान्याः ! असङ्गद्धहुजन्मसु ॥ ३८ ॥
तस्मादिदं निजं राज्यं ध्रुवमुिष्ठिष्टवन्मतम् ।
नातोऽहं प्रतिगृहणामि दुःखदां राज्यसम्पदम् ॥ ३६ ॥
विनश्वरशरिण लभ्यते यिद शाश्वतम् ।
सौर्ल्यं तत्प्राप्तये लोके यत्नं कुर्वीत सर्वदा ॥ ४० ॥
भुक्तपूर्विमिदं सर्वं यन्मया बहुयोानिपु ।
ल्यज्यते मोक्षसौल्याय नश्वरं सौर्ल्यमौन्द्रियम् ॥ ४१ ॥
इत्यं विवोध्य तत्रस्थान् प्राज्ञो बाहुवली मुदा ।
अप्रजं प्रार्थयामास क्षमस्वेति पुनःपुनः ॥ ४२ ॥
स्वयञ्च क्षमतामेत्य नेजं राज्यं स्वसूनवे ।
दक्त्वा सत्वरमापेदे दीक्षां तां जिनपोदिताम् ॥ ४३ ॥
सोऽयं बाहुवली स्वामी पुष्यान्मम समीहितम् ।
थेन कर्मेन्धनं दग्धं ग्रुक्कथ्यानोयवहिनना ॥ ४४ ॥

भ्रान्यत्र प्रकाशित ये संस्कृत पद्य जँनेतर संस्कृतज्ञ बिद्धानों को श्रीवाहुबलीजी की पौराणिक जीवनी की रूप-रेखा का परिचय कराने के उद्दोश से ही यहां पर दिये गये हैं। विद्वद्गण इन्हें आलक्कारिक दृष्टि से न देखों।
—रचयिता





### दिनिण भारत के जैन कीर

[ लेखक—श्रीयुत त्रिवेणी प्रसाद, बी० ए०]

३क्हिंसा का सिद्धान्त जैनमत की सबसे बड़ी विशेषता है। वास्तव में इसी सिद्धान्त की नींव पर जैनमत स्थित है। लेकिन इस सिद्धान्त को विदेशी और कितपय देशी इतिहास-कारों ने जो भारत की अधोगित का कारण माना है, वह मिध्या है। अन्य मतावलिष्वयों की बात तो दूर, स्वयं अहिंसाव्रतावलम्बी जैनों ने ही कमें त्रेत्र में जिस कर्तव्यपरायणता का उदाहरण उपस्थित किया है, वह सर्वधा स्तुत्य है। जहाँ जैन साधुओं ने अहिंसाव्रत को तपस्या की सीदी तक पहुंचा दिया है, वहाँ कर्म-त्रेत्र में निरत रहनेवाल जैनों ने उसे कर्मयोग की दृष्टि से देखा और समभा है। देश की स्वतन्त्रता की रत्ता के समय उन्होंने अहिंसा को कभी अपने मार्ग की बाधा नहीं होने दिया है। जिन जैन वीरों के हाथ में प्रजापालन और देश-रत्ता का भार आया था, उन्होंने अहिंसा में कर्म को देखा और कर्म में अहिंसा को। कर्म के देखा और कर्म में उन्होंने आहिंसा को। कर्म के देखा की सार आया था, उन्होंने आहिंसा में कर्म को देखा और कर्म में आहिंसा को। कर्म के देखा में उन्होंने आहिंसा-दर्शन को बुला-मिला दिया और आहिंसा की आड़ में भीरता को छिपानेवालों के आगे मार्ग-प्रदर्शक का काम किया। आज हम दित्तण भारत के कुळ ऐसे ही जैन वीरों का इतिहास उपस्थित करते हैं।

### चामुगडराय

जैन-इतिहास में चामुएडराय का नाम स्वर्णाचरों में श्रंकित है। वे केवल वीर ही नहीं वहें भारी किव भी थे। 'चामुएडराय-पुराण्' (जिसका समय ९७८ ई० माना जाता है) उन्हीं की कृति है। ये कर्णाटक के रहनेवाल थे। ये गंगवंश के राजा मारसिंह श्रीर उनके पुत्र श्रीर उत्तराधिकारी राचमह के द्रवार में थे। चामुएडराय ने श्रपनेको 'ब्रह्मच्त्र' जाति का बतलाया है; इसीलिये उनकी एक उपाधि 'ब्रह्मच्त्र-शिखामणि' भी है।

पता चलता है कि उनके गुरु प्रसिद्ध अजितसेन थे। लेकिन नेमिचन्द्र सिद्धान्त-चक्रवर्ती का भी उनपर काफी प्रभाव पड़ा था। नेमिचन्द्र ने अपनी रचना 'गोम्मटसार' में चामुरुड-राय की बड़ी प्रशंसा की है। इसके अतिरिक्त कन्नड किव, चिदानन्द ने भी अपनी रचना 'मुनिवंशाभ्युद्य' में नेमिचन्द्र को चामुरुडराय का गुरु बतलाया है।

जिस युग में चामुराडराय हुए थे, वह गंगवंश के राजाओं के लिए बड़ी मुसीबत का था। वे चारो ओर से दुश्मनों से घिरे हुए थे। अपना अस्तित्व कायम रखने के लिये और अपनी उन्नति के लिए उन्हें निरन्तर युद्ध करना पड़ा, और इसमें सन्देह नहीं कि इन युद्धों के संचालक चामुराडराय ही थे।

चामुख्डराय के समय में गङ्गराज मारसिंह पर 'नोलंबों' ने चढ़ाई की ; लेकिन 'गोनूर' के मैदान में चामुख्डराय ने उनकी सेना को छिन्नभिन्न कर दिया। 'चामुख्डराय-पुराण' से पता चलता है कि इस वीरता के लिए चामुख्डराय 'वीरमार्त्तग्रह' की उपाधि से विभूषित किये गये। न्नह्मदेव के स्तम्भलेख से माळूम होता है कि इस विजय के अवसर पर स्वयं मारसिंह ने 'नोलंब-कुलान्तक' की उपाधि धारण की थी।

दूसरा संकट पश्चिमी चालुक्यों की श्रोर से था। मारसिंह के ही समय में पश्चिमी चालुक्यों ने उपद्रव मचाना श्रारम्भ किया था। मारसिंह के पुत्र राचमह के समय में चामुराखराय ने राजादित्य को परास्त कर यह विपत्ति दूर की। कहा जाता है कि 'उच्चंगि' के दुर्जय किले में राजादित्य ने श्राश्रय लिया था। इस दुर्ग को जीतना एक प्रकार से श्रसम्भव ही माना जाता था। कुछ समय पहले 'काडुवेदी' ने इस किले का घरा डाला था, पर बहुत दिनों तक घरा डालने पर भी वह इसे वश में नहीं ला सका था। लेकिन चामुराखराय के श्रागे इस दुर्ग की दुर्जयता न रह सकी। ब्रह्मदेव-स्तम्भ के लेख से (जो ९७४ ई० का है, श्रोर जो श्रवण्वेल्गोल में पाया गया था) पता चलता है कि चामुराखराय ने इस किले को विश्वस्त कर संसार को श्राश्चर्य्य में डाल दिया। स्वयं चामुराखराय की कृति, 'चामुराखराय-पूर्वक हस्तगत करने के कारण उन्हें 'रणरंगसिंग' की उपाधि मिली थी। त्यागद ब्रह्मदेव-स्तम्भ के लेख से मालूम होता है कि 'रणसिंग' राजादित्य की उपाधि थी। इस प्रकार चामुराखराय ने शत्रु को परास्त कर उसकी उपाधि धारण की थी। स्वयं राचमछ ने इस विजयोपलक्त में 'जगदेकवीर' की उपाधि शहण की थी।

तीसरी घटना, जिसकी वजह से चामुएडराय ने 'समर-धुरंधर' की उपाधि पाई, 'खेडग' का युद्ध हैं। इस युद्ध में उन्होंने वजवलदेव (वज्जल) को परास्त किया था। इसका वृत्तांत 'चामुएडराय-पुराए।' में मिलता है। त्यागद ब्रह्मदेव-स्तम्भ-लेख में भी इसका उत्लेख है।

उक्त पुराण के अनुसार चामुएडराय ने 'बागयूर' दुर्ग के 'त्रिभुवनवीर' नामक एक सरदार को मारकर 'वैरिकुलकालदएड' की उपाधि पाई। इसके बाद राज, बास, सिवर, कुर्णांक आदि सरदारों को 'काम' नामक राजा के दुर्ग में मारकर 'भुजविक्रम' की उपाधि प्राप्त की। मदुराचय ने, जो 'चलदंक गंग' और 'गंगरभट्ट' के नाम से मी प्रसिद्ध है, चामुएडराय के छोटे भाई, नागवर्मा को मार डाला था। चामुएडराय ने उसे मारकर भाई की मृत्यु का बदला चुकाया। त्यागद ब्रह्मदेव-स्तम्भ-लेख से मालूम होता है कि चलदंक-गंग ने गङ्ग-राज-सिंहासन पर अधिकार जमाना चाहा था। चामुएडराय ने उसके प्रयास को निष्फल करके उसका नाश किया और इस तरह अपना बदला भी चुका लिया। इस सफलता पर उन्हें

'समर-परशुराम' की उपाधि मिली। उक्त पुराण ही से यह भी पता चलता है कि अन्य कई-रिरों पर विजय पाने के कारण उन्हें 'प्रतिपत्तरात्तस' की उपाधि मिली थी। इन उपाधियों के आतरिक्त वे 'भटमारि' और 'सुभटनूड़ामिण' की उपाधियों से भी भूषित किये गये थे।

चामुएडराय केवल वीर और युद्धपरायण ही नहीं थे, उनमें वे सभी गुण थे, जो विशिष्ट और धर्मानुरागी व्यक्तियों में पाये जाते हैं। अपने सद्गुणों के कारण ही उन्हें 'सत्ययुधिष्ठर', 'गुण्एलभूष्ण' और 'कविजनशेखर' की उपाधियाँ मिली थीं। 'राय' मी एक उपाधि ही थी, जो राजा ने उनकी उपकारियया और उदारता से प्रसन्न होकर उन्हें दी थी।

चामुएडराय ने जैनधर्म के लिए क्या किया, यह बताने के लिये ११५९ ई० के एक लेख का उद्धरण देना उचित होगा। उक्त लेख में लिखा है—"यदि यह पूछा जाय कि छुक् में जैनमत की उन्नति में सहायता पहुंचानेवालों में कौन-कौन लोग हैं? तो इसका उत्तर होगा—केवल चामुएडराय।" उनके धर्मान्निति-संबंधी कार्यों का विशद वर्णन न कर हम सिर्फ इतना ही उल्लेख करेंगे कि श्रवण्येत्नोल में 'गोम्मटेइवर' की विशाल मूर्त्त चामुएडराय की ही कीर्त्ति है। यह मूर्ति ५७ फीट ऊँची है और एक ही प्रस्तर-खएड की बनी है। 'गोम्मटेइवर' की मूर्त्ति के समीप ही 'द्वारपालकों' की वाई स्त्रोर प्राप्त एक लेख से, जो ११८० ई० का है, निम्नलिखित वातें इस मूर्त्ति के निर्माण के संबंध में माळुम होती हैं—

महात्मा बाहुबली पुरु के पुत्र थे। उनके बड़े भाई द्वन्द्व-युद्ध में उनसे हार गए, लेकिन महात्मा बाहुबली पृथ्वी का राज्य उन्हें ही सींपकर तपस्या करने चले गए श्रीर उन्होंने 'कर्म' पर विजय प्राप्त की। पुरुदेव के पुत्र राजा भरत ने पौदनपुर में महात्मा बाहुबली केवली की ५२५ धनुप ऊँची एक मूर्त्त बनवाई। कुछ कालोपरान्त, उस स्थान में, जहाँ बाहुबली की मूर्त्ति थी, श्रसंख्य कुक्कुटसप (एक प्रकार के पत्ती, जिनका सिर तो सप के सिर के समान होता था श्रीर शरीर का बाकी भाग कुक्कुट के समान) उत्पन्न हुए। इसीलिए उस मूर्त्ति का नाम कुक्कुटेश्वर भी पड़ा। कुछ समय बाद यह स्थान साधारण मनुष्यों के लिए श्रगम्य हो गया। उस मूर्त्ति में त्रजौिकिक शक्ति थी। उसके तेज:पूर्श नखों को जो मनुष्य देख लेता था, वह त्रपने पूर्वजन्म की बातें जान जाता था। जब चामुएडराय ने लोगों से इस जिनमूर्त्ति के बारे में सुना, तो उन्हें उसके देखने की उत्कट श्रमिलापा हुई। जब वे वहाँ जाने को तैयार हुए, तो उनके गुरुशों ने उनसे कहा कि वह स्थान बहुत दूर श्रीर श्रगम्य है। इसपर चामुएडराय ने इस वर्तमान मूर्त्ति का निर्माण कराया।

चामुग्डराय का ही दूसरा नाम 'गोमट' था, इसलिए इस नवनिर्मित मूर्त्ते का नाम 'गोम्मटेश्वर' पड़ा । अ

<sup>\*</sup> इस सम्बन्ध में विद्वानों में मतभेद हैं।

#### शान्तिनाथ

शान्तिनाथ के विषय में १०६८ ई० के एक लेख से पता चलता है कि इनके पिता का नाम गोविन्दराज था। इनके गुरु का नाम वर्द्धमान व्रती था, जो मूलसंघ के और देशीय-गण के थे। शान्तिनाथ पश्चिमी चालुक्य राजा सोमेश्वर द्वितीय के समय में बनवसेनोड प्रान्त के शासक रायदंड गोपाल लक्ष्म के मंत्री और सेनापित थे। १०६८ के उक्त लेख में इन्हें 'बनवसेनाड' राज्य का कोषाध्यत्त और उसका उन्नायक कहा गया है। इसी लेख में इन्हें 'श्रेष्ठ जैनमत-रूपी कमल के लिए राजहंस' कहा गया है।

शान्तिनाथ केवल सेनानायक ही नहीं, निपुण किव भी थे। उक्त लेख में उन्हें जन्मजात स्वौर निपुण किव कहा गया है। उन्हें 'सरस्वती-मुख-मुखर' की उपाधि मिली थी।

जैनमत के लिए शान्तिनाथ ने जो कुछ किया है, वह चिरस्थायी है। कहा जाता है कि उनकी ही प्रेरणा से लक्ष्म ने पत्थर का एक जिनमन्दिर निर्मित कराया श्रीर उसने तथा उसके राजा सोमेश्वर द्वितीय ने भी उस मन्दिर को भारी जागीरें दीं। उस म र का नाम 'मिह्नकामोद शान्तिनाथ-बसदि' है।

#### गंगराज

होय्सल राजा विष्णुवर्द्ध न बिट्टिगदेव के यहाँ गंगराज, बोप्प, पुणिष, बलदेव, मरियएण, भरत, एच ऋौर विष्णु—ये ऋाठ जैन योद्धा थे। विष्णुवर्द्ध न १२वीं शताब्दी में हुऋा था, ऋतः इन वीरों का समय निश्चित है।

गंगराज कौिएडन्य गोत्र के द्विज थे। उनके पिता का नाम एच, एचियांग या बुद्धमित्र था ख्रौर माता का पूचिकव्ये। उनके पितामह का नाम मार ख्रौर पितामही का माकरणव्ये था। इन बातों का पता १११८ ख्रौर १११९ के शिलालेखों से लगता है। गंगराज माता-पिता की सब से छोटी संतान थे। उनकी स्त्री का नाम नागला देवी या लक्ष्मी ख्रौर लड़के का नाम बोप्प या एच था।

श्रवणबेल्गोल के एक लेख से पता चलता है कि गंगराज के मातापिता कहर जैन थे। ११२० ई० के एक शिलालेख से पता चलता है कि गंगराज की माता ने इसी साल (११२० ई० में) सल्लेखना की विधि से प्राण्-त्याग किया। चामुएडराय-बसदि के एक शिला-लेख में गंगराज की प्रशंसा की गई है ऋौर उनकी उपाधियों का वर्णन किया गया है। इन्हीं शिलालेखों से यह भी पता चलता है कि गंगराज ने ऋपने ऋतुल पराक्रम से होय्सल-राज्य का काफी विस्तार किया था।

विष्णुवर्द्ध न के समय में होय्सल-राज्य की उन्नति श्रौर रत्ता के लिए सबसे श्रावश्यक श्रौर महत्त्वपूर्ण काम था तलकाड से चोलों को मार भगाना। विष्णुवर्द्ध न ने यह काम गंगराज को सौंपा। यह काम श्रत्यन्त दुःशक्य था, क्योंकि तलकाड से चोलों को मार भगाने के लिए वहाँ के सामन्त को जीतने के श्रतिरिक्त तलकाड के पूर्वीय भाग में क्षित सामन्त दाम या दामोदर श्रीर पश्चिमी घाट के सामन्त नरसिंहवर्मा को परास्त करना श्रावश्यक था। इस समय चोलों के राजा राजेन्द्रदेव द्वितीय थे। गंगराज ने बड़ी वीरता श्रीर कुशलता से तलकाड से चोलशिक्त का समूल नाश कर दिया। १९३५ ई० के एक शिलालेख से इस बात की पृष्टि होती है। श्रंगिड के शिलालेख से यह भी माल्यम होता है कि यह बिजय १९१० में प्राप्त हुई थी। इसके बाद गंगराज ने पूर्वी तलकाड के सामंत दामोदर को युद्ध में परास्त किया। दामोदर प्राण्-रच्नणार्थ जंगलों में भाग गया। श्रवण्वेल्गोल में प्राप्त १९७५ के एक शिलालेख से यह बात विदित होती है।

श्रव सिर्फ एक सामंत —पश्चिमी घाट का शासक नरसिंह वर्मा—-रह गया। श्रवण्वेस्गोल के उक्त शिलालेख श्रौर श्ररेगस्तु वस्तो के शिलालेख से पता चलता है कि नरसिंहवर्मा श्रौर चोल राजा के दूसरे सामंत हारकर घाट की पहाड़ियों पर भाग गए श्रौर इस तरह समूचा 'नाडु' होय्सल राजा के श्रधीन हो गया। पीश्रे नरसिंह वर्मा मारा गया।

जब गंगराज ने इस प्रकार होय्सल राज्य का विस्तार किया, तो विष्णुवर्द्ध न ने कृतज्ञताप्रकाशन के निमित्त उनसे पुरस्कार माँगने को कहा। गंगराज ने केवल 'गंगवाडि' मांग
लिया। जान पड़ता है कि 'गंगवाडि' में गोग्मटदेव तथा श्रन्य श्रनेक जिन-मन्दिर थे,
जिनकी व्यवस्था ठीक नहीं हो रही थी। यह भी श्रनुमान होता है कि वहाँ जैनमत का
काफी प्रचार हो गया था। अतः गङ्गराज का उद्देश्य वहाँ के मन्दिरों का जीर्णोद्धार करके
जैनमत की उन्नति करना था। यही कारण था कि श्रन्य दुर्लभ वस्तुश्रों श्रौर धनन्धान्य
की इच्छा न करके उन्होंने केवल गङ्गवाडि ही माँगा, जिसे राजा ने सहर्ष उन्हें समर्पित किया।
धर्म के प्रति इस श्रनुराग से गङ्गराज को बहुत यश प्राप्त हुश्रा। जैन साधुश्रों ने मुक्तकंठ से
उनकी प्रशंसा की। वर्द्ध मानाचारी ने १९१८ के श्रपने शिलालेख में उन्हें चामुरहराय से
सौगुना सौभाग्यशाली वताया।

गङ्गराज का पुत्र बोप्प भी अपने पिता के ही मार्ग का अनुगामी था। वह भी बीर सेनानायक और कट्टर जैन था। अपने पिता की मृत्यु के बाद उसने 'दोरसमुद्र' में एक जिनालय बनवाया। कहा जाता है कि १९३४ ई० में बोप्प ने कई शक्तिशाली शत्रुओं की परास्त किया और अपने बाहुबल से 'कोंग' लोगों को अधीन किया।

### **वु**ग्गिष

पुणिष या पुणिषमय्य के पूर्वज राजमंत्री थे। उनके पिता का नाभ पुणिषराज दंडाधीश था श्रौर उनकी उपाधि 'सकत्तशासनवाचकचकवर्ती' थी। पुणिषमय्य राजा विष्णुवर्द्धन के 'संधिक्पिहिक' मन्त्री थे। चामराज नगर में पाईवनाथ-बस्ती के पास पाये गये शिलालेख से यह बात विदित होती है। बेल्ट्र में केशवमंदिर में पाये गए लेख से भी इस बात की पुष्टि होती है।

इतिहासकारों का मत है कि पुणिष ने यद्यपि श्रपने पराक्रम से गङ्गराज की तरह कर्णाटक में एक नया युग नहों उपस्थित किया, तो भी उनकी विजयों ने होय्सल राजाश्रों के लिए दिन्नण का द्वार खेाल दिया, श्रोर उनकी विजयों के फलस्वरूप ही विष्णुवर्द्ध न श्रपना साम्राज्य बढ़ाने में समर्थ हो सके। जिस समय गङ्गराज तलकाड में चोलों की शक्ति मर्दित कर रहे थे, उस समय पुणिष ने कोंगाल्व, कोडग, टोड श्रोर केरल-राजाश्रों को जीत-कर विष्णुवर्द्ध न की विजय-वाहिनी के लिए नीलिगिरि के दिन्नण का मार्ग खेाल दिया। १९१७ ई० के चामराज नगर बस्ती-लेख से उक्त कथन की पृष्टि होती है। गङ्गराज की ही तरह पृणिष मी उदारचेता श्रोर धर्मानुरागी थे। उन्होंने भी कई जिन-मन्दिरों का निर्माण कराया था। इस बात का भी प्रमाण मौजूद है कि स्वधर्मानुरागी होने पर भी पृणिष के हृदय में श्रन्य धर्मी के प्रति उदारता का भाव था।

### बलदेव

बलदेव या बलदेवएए राजा श्रादित्य या श्ररसादित्य के तीसरे लड़के थे। उनकी माता का नाम 'श्राचाम्बिके' था। ११२० ई० में वे वर्तमान थे। ये भी राजा विष्णुवर्द्ध न के श्राठ मंत्रियों में से थे। ये तीन भाई थे, श्रौर तीनों कर्णाटक का मुख उज्ज्वल करनेवाले थे। इनके सैनिक जीवन के संबंध में कोई विशेष बात माळ्स नहीं।

### विष्णुबिद्धिमय्य

विष्णुविद्दिमय्य भी होय्सल राजा विष्णुवर्द्ध न के ही समय में हुए थे। इन्हें इस्मिडि द्राइनायक बिद्दिमय्य के नाम से भी पुकारा गया है। ये बड़े, प्रतिभाशाली थे श्रौर बहुत थोड़ी ही उम्र में इन्होंने श्रपनी बुद्धि श्रौर वीरता प्रदर्शित की थी। बेल्ट्रर के सौम्यनाथ के मिन्द्रर के १९३६ के एक लेख से इनका वृत्तान्त विदित होता है। इनके पूर्वज बराबर से राजमन्त्री का पद सुशोभित करते श्राये थे। इनके पितामह का नाम उदयादित्य श्रौर पिता का नाम चेन्नराज दंडाधीश था। विष्णु चेन्नराज के द्वितीय श्रौर छोटे पुत्र थे। राजा विष्णुवर्द्धन ने बड़े समारोह से इनका उपनयन-संस्कार कराया था। ७ या ८ साल की उम्र में ही ये शक्षविद्या में निपुण हो गए थे। इसी उम्र में विष्णुवर्द्धन की प्रेरणा से उनके एक मन्त्री की कन्या से बिद्दिमय्य का विवाह हुआ। इस श्रवसर पर राजा ने स्वयं सुवर्ण-कलाश उठाकर उनका श्रमिषेक किया था। दस या ग्यारह वर्ष की श्रायु में विष्णुविद्दिमय्य

की प्रतिमा इतनो प्रखर हो चुकी थी कि राजा ने उन्हें 'महाप्रचंड दंडनायक' की उपाधि से विभूषित किया।

र्शांघ ही विद्विमय्य के शौर्य्य की परीक्षा का अवसर आया। कोंगु ने राजा विष्णुवर्द्ध न को कर देना बन्द कर दिया था। राजा ने उसे दंड देने का मार बिद्विमय्य पर ही सौंपा। एक सप्ताह के भीतर ही उन्होंने कोंगु पर चढ़ाई कर दी। इस समय चोल, चेर पाएड्य और पछ्छ राजाओं ने मिलकर विष्णुबिद्विमय्य के विरुद्ध सिम्मिलित संगठन किया। समुद्र के किनारे इन राजाओं की सेना इकट्ठी हुई। किन्तु बिद्विमय्य ने एक पक्ष के मीतर ही इस सिम्मिलित विशाल सेना का ध्वंस कर दिया। उन्हें इस युद्ध में शतुओं के बहुत से हाथी हाथ लगे। रायराजपुर जला दिया गया। इस तरह कोंगु परास्त हुआ। बिद्विमय्य ने अपनी विजय के स्मारक-स्वरूप दिच्छा में एक कीर्तिस्तम्भ भी बनवाया।

विष्णुबिट्टिमय्य परमधार्मिक जैन थे। उन्होंने दोरसमुद्र में एक जिनालय बनवाया था, जिसका नाम उन्होंने अपने राजा के नाम पर विष्णुवर्द्ध न-जिनोलय रक्खा। उनके गुरु का नाम श्रीपाल त्रैविद्यदेव था। उन्होंने जिन-मन्दिर की व्यवस्था और ऋषियों के मोजनादि के प्रबंध के लिये कई गाँव अपने गुरु की समर्पित किये थे। इन्हों गाँवों में 'बीजबोझ्ल' नामक गाँव भी था, जो उन्हें राजा की खोर से पुरस्कार में मिला था।

### देवराज

विष्णुवर्द्धन के बाद उसका पुत्र नरसिंह प्रथम (११४२—११७३ ई०) सिंहासनारूढ़ हुआ। इसके समय में चार जैन वीर हुए। ये थे—देवराय (देवराज), हुझ, शान्तियएण और ईइवर।

देवराज कौशिक गोत्र के थे। इनके गुरु का नाम मुनिचन्द्र भट्टारक था। इतिहास में देवराज को चामुएडराय ख्रौर गङ्गराज के तुल्य स्थान दिया गया है। राजा नरसिंह ने इन्हें 'सूरनहिंह' नामक गाँव पुरस्कार में दिया था। देवराज ने इस गाँव में एक चैत्यालय बन-वाया ख्रौर ख्रपने गुरु के नाम पर उसका उत्सर्ग कर दिया। राजा ने उस गाँव का नाम बदल कर 'पर्वपुर' रक्खा।

देवराज के सैनिक जीवन के संबंध में हमें विशेष रूप से कुछ माछम नहीं।

#### इल

श्रवराबेल्गोल के लेखों से, जो ११५९ से ११६३ ई० के बीच के मिन्न-मिन्न समय के हैं, पता चलता है कि हुझ के पिता का नाम यत्तराज या जकराज, माता का नाम लोकाम्बिके श्रीर की का नाम पद्मावती था। इन लेखों से माळम होता है कि उनके दो माई थे— लक्ष्मण और श्रमर। उनका कुल 'वाजिकुल' कहलाता था। किन्तु मदेश्वर मन्दिर के शिलालेख से, जिसका समय ११६४ ई० है, पता चलता हैं कि उनके वंश का नाम 'वाजिकुल' था, पर उनके पिता का नाम मधुसूदन श्रौर माता का मुद्दियक्के था। उसी लेख के श्रनुसार उनके भाइयों का नाम कान्तिमय्य श्रौर हरियएए। था। यह संभव हैं कि उनके माता-पिता और माइयों के दो-दो नाम रहे हों श्रौर इस शिलालेख में केवल प्रसिद्ध नामों का ही उल्लेख हो। लेकिन पूर्व-किथत शिलालेख के संबंध में भी यही बात कही जा सकती है। जो कुछ हो, इस संबंध में कुछ निश्चय करना श्रायन्त कठिन है, जबतक कि इस संबंध में श्रान्य प्रमाण उपलब्ध न हों।

हुझ ने विष्णुवर्द्धन, नरसिंह प्रथम श्रीर उसके उत्तराधिकारी बझाल द्वितीय—तीनों के समय में राजमन्त्रित्व का कार्य किया था।

हुह ने श्रवणवेलोल में प्रसिद्ध 'चतुर्विशति जिनालय' का निर्माण कराया था । चौबीस तीर्थं द्वरों का मन्दिर होने के कारण उसका उक्त नाम पड़ा था । यह जिनालय ११५९ ई० में बनकर तैयार हुआ था । यह गोम्मटपुर का आभूषण माना जाता है । राजा नरसिंह द्वितीय अपनी विजय-यात्रा के अवसर पर स्वयं यहाँ आये थे और उन्होंने इस जिनालय की व्यवस्था के लिये कई गाँवों का दान दिया था । राजा ने इसका नाम 'भव्यचूड़ामणि' रक्ता । १९७५ ई० में हुह को राजा बहाल द्वितीय ने सवनेरु तथा अन्य दो गाँव पुरस्कार में में दिये, और हुह ने ये गाँव मी इसी जिनालय को उत्सर्ग कर दिये । श्रवणवेल्गोल के अतिरिक्त अन्य कई स्थानों में भी उन्होंने धर्मानुराग और इदारता प्रदर्शित की ।

### शान्तियग्ग

शांतियएए के पिता का नाम पारिपएए या पाइवेरेव श्रौर माता का बम्मल देवी था। शान्तियएए के पिता स्वयं एक पराक्रमी योद्धा थे। वे होय्सल राजा के कोपाध्यत्त थे। उन्होंने श्राहवमझ को परास्त किया था, किन्तु स्वयं उस लड़ाई में मारे गए थे। राजा नरसिंह ने शांतियएएए को, उनके पिता की मृत्यु के बाद, 'कारिगुंड' नामक प्राम दिया था। इसके बाद ही शांतियएएए दंडनायक के पद से विभूषित किये गए। इन्होंने भी कई जिनालयों का निर्माण कराया।

### ईश्वर चमूपति

ईश्वर चमूपित के पिता का नाम एरेयंगमय्य था, जो 'सर्वाधिकारी' श्रीर 'सेनापित-दंडनायक' के पद से विभूषित थे। कहा जाता है कि ईश्वर ने ही मन्दारिगिर पर स्थित जिनालय का जीर्योद्धार कराया था। उसी बसदि के ११६० ई० के एक लेख से उनके संबंध की बार्ते माळ्म होती हैं। उनके सैनिक पराकम के संबंध में हमें कुछ माळ्म नहीं।

### अन्य जैन वोर

कर्णाटक में श्रन्य श्रनेक जैन वीर हो गए हैं, जिनके संबंध में हमें श्रिधिक बातें मारूम नहीं। इन वीरों में रेचिमय्य का नाम प्रसिद्ध है। इन्हें 'वसुधैकबान्धव' की उपाधि मिली थी। पहले ये कलचुरीय राजा के यहाँ थे, पीछे होय्सल राजा के यहाँ चले श्राए। ये होय्सल राजा बहाल द्वितीय थे। जैनमत की उन्नति के लिए इन्होंने जो कुछ किया, उसकी प्रशंसा कई लेखों में मिलती है।

बहाल द्वितीय के ही यहाँ 'बूचिराज' नाम के एक दूसरे जैन सेनापित थे। ये कन्नड श्रीर संस्कृत—दोनों भाषाश्रों के विद्वान् थे श्रीर दोनों में कविता करते थे। उन्होंने सिगेनाड में एक त्रिकूट जिनालय बनवाया था।

बहाल द्वितीय के राज्य-काल के त्रांतिम भाग में एक त्रौर प्रसिद्ध जैन सेनावित का त्रागमन होता है। इनका नाम त्रामृत था। कहा जाता है कि ये शूद्र-परिवार के थे। इनके पिता का नाम हरियम सेट्टि त्रौर माता का नाम सुगव्ये था। ये दंडनायक के पद पर थे। इन्होंने १२०३ में यक्कोटि जिनालय का निर्माण कर त्रापने धर्मानुराग का परिचय दिया। त्रान्य धर्मों के प्रति भी इन्होंने त्रापनी उदारता का परिचय दिया।

श्रान्तिम होय्सल राजा वीर बहाल तृतीय के समय में कैतेय दंडनायक का पता मिलता है। ये एक प्रमुख जैन सेनापित थे। ये १३३२ ई० में वर्तमान थे, श्रौर 'सर्वाधिकारी' के पद पर थे, ऐसा लेखों से विदित होता है।

नोट—इस निबंध के तैयार करने में बी० ए० सालेतोरे-लिखित 'मेडिएवल जैनिज्म' नामक पुस्तक से सहायता ली गई है, ऋतः लेखक उक्त प्रन्थकार का ऋाभारी है।

### धर्मश्रमभ्युद्य की दे। प्राचीन प्रतियाँ

[ लेखक-श्रीयुत पं० नाथूराम प्रेमी ]

मिहाकिव हिरिचन्द्र के सुप्रसिद्ध महाकाव्य की रचना का समय श्रभी तक श्रानिर्णीत है। न तो उन्होंने स्वयं श्रपना समय बत्लाया है श्रीर न उनके बाद के किसी प्रन्थकर्ता ने ही उनका उस्लेख किया है जिससे कुछ श्रनुमान हो सके। उन्होंने श्रपने गुरु श्रीर उनके संघ गण्-गच्छादि का भी कोई जिक्र नहीं किया। यह बड़े श्राध्ये की बात है कि इतने उच्च कोटि के किब की चर्चा तक कोई नहीं करता है जिसकी जोड़ का शायद एक भी किब जैन किबयों में नहीं है श्रीर जिसके विषय में काव्यमाला-सम्पादक महामहोपाध्याय पं० दुर्गा प्रसाद जी ने लिखा है कि धर्माशर्माभ्युदय के कर्चा श्रपनी किबल-प्रौढ़ता के कारण माघादि प्राचीन महाकिबयों को कच्चा के हैं।

मुद्रित धर्मशर्माभ्युदय के अन्त में किव ने अपना परिचय सिर्फ इतना ही दिया है कि वे कायस्थकुल के अलंकारभूत श्रीआद्र देव के पुत्र थे। उनकी माता का नाम रथ्या और भाई का लक्ष्मण था। अपने वंशादि के विपय में उन्होंने जो विशेषण दिये हैं, उनसे मात्रुम होता है कि वे किसी बहुत बड़े प्रतिष्ठित राजमान्य कुल के रक्ष थे। वस मुद्रित प्रशस्ति से इतना ही परिचय मिलता है। संभव है मुद्रित प्रशस्ति अध्रूरी हो और दूसरी इस्तलिखित प्रतियों में कह पूरी मिल जाय, जिससे समयादि का निर्णय हो जाय।

पाटगा (गुजरात) के संघवी पाड़ा के पुस्तक-भागडार में धर्मशर्माभ्युदय की जो हस्तलिखित प्रिति है वह वि० संवत् १२८७ की लिखी हुई है खोर इसलिए उससे यह निश्चय हो जाता है कि महा किव हरिचन्द्र उक्त संवत् से बाद के नहीं हैं, पृत्र के ही हैं। कितने पृर्व के हैं, यह दूसरे प्रमाण मिलने पर निश्चय किया जा सकेगा। इस प्रन्थ-प्रतिका नं० ३६ हैं खोर इसकी पुष्पिका में लिखा है—"संवत् १२८७ वर्षे हरिचंद्रकविविरिचतधर्मशर्माभ्युदयकाव्यपुस्तिका श्रीरत्नाकरसूरि (रे) खादेशेन कीर्तिचंद्रगिएना लिखितमिति भद्रम्॥"

इस प्रति में १२॥×११ साइज के १९५ पत्र हैं।

उक्त संघवी पाड़े के ही भाएडार में इस प्रन्थ की १७६ नम्बर की एक प्रति श्रौर भी है जिसमें २०×२ई साइज के १४८ पत्र हैं। इस प्रति में लिखने का समय तो नहीं दिया है; परन्तु प्रति लिखा कर वितरण करनेवाले की एक विस्तृत प्रशस्ति दी है, जो यहाँ दे दी जाती है।

प्रधास्ति गुर्जरो देशो विख्यातो भुवनत्रये। धर्मचक्रभृतां तीर्थैर्धनाद्यैर्मानवैरपि ॥१॥

विद्यापुरं पूरं तत्र विद्याविभवसंभवं। पद्मः शर्करया ख्यातः कुले हंबडसंक्षके ॥२॥ तस्मिन्वंशे वादनामा प्रसिद्धो भ्राता जातो निर्मलाख्यस्तदीयः। सर्वज्ञभ्यो यो ददौ सुप्रतिष्ठां तं दातारं को भवेत्स्तोतुमीशः ॥३॥ वावस्य पत्नी भुवि मोषलाख्या शीलांवराशेः शक्विंदरेखा। तन्नन्दनश्चाहिणिदेविभक्तां देपालनामा महिमैकधाम ॥४॥ ताभ्यां प्रसुतो नयनाभिरामो रुंडाकनामा तनयो विनीतः। श्रीजैनधर्मेण पविवदेहो दानेन लक्ष्मीं सफलां करोति ॥५॥ हानू-जासलसंशके अस्य श्रमगे भार्ये भवेतां द्वये, मिथ्यात्वद्रमदाहपावकशिखे सद्धर्ममार्गे रते। सागारवतरत्तर्गोकनिष्णे रत्नवयोद्धासिके, रुद्रस्येव नभोनदीगिरिस्तृते ठावग्यळीळायुते ॥६॥ श्रीकंदकंदस्य वभूव वंशे श्रीरामचंदः(द्रः) प्रथितप्रभावः । शिष्यस्तदोयः शुभकीर्तिनामा तपींगनावत्तसि हारभूतः ॥॥। प्रद्योतते संप्रति तस्य पट्टं विद्याप्रभावेण विशालकीर्तिः। शिष्येरनेकेरुपसेव्यमान एकांतवादादिविनाशवज्रम ॥८॥ जयित विजयसिंहः श्रीविशालस्य शिष्यो जिनगुगमणिमाला यस्य कंठे सदैव। आंग्रतमहिमराशेर्ध्वर्धनाथस्य काल् निजसकतनिमित्तं तेन तसमे वितीर्गाम ॥९॥

श्रशीत्—धमैचिक्रियों (तीर्थं क्वरों) के तीथों श्रीर धनी मनुत्र्यों के कारण जो तीन भुवन में विख्यात है, उस गुर्जर (गुजरात) देश में विद्या श्रीर वैभव से सम्पन्न विद्यापुर (बीजापुर ?) नाम का नगर है। वहाँ हुमड़ कुल में एक पद्म नामक गृहस्थ विख्यात हुए जिनका प्रक्रा का नाम शर्करा था। उसी वंश में दाद हुए जिनके भाई का नाम निर्मेछ था। जिसने सर्वक्रों का भी प्रतिष्ठा दी अर्थात् जैनमंदिरों की प्रतिष्ठा कर्राइ, उस दाता की भला कौन नहीं प्रशंसा कर सकता है ? दाद की पत्नी का नाम मोषछा था जो शीलवती श्रीर चन्द्ररेखा के समान पवित्र थी। उसके पुत्र का नाम महिमाधाम देपाछ (देवपाल) था जिसकी चाह्यों देवी नामक भायों से सुन्दर विनयशील हंडाक नामक पुत्र उत्पन्न हुआ, जो दान कर करके अपनी लक्ष्मी को सफल करता है। उसकी हानू श्रीर जासछ नाम की दो भायोंयें महादेव की गंगा श्रीर पार्वती के सहश थीं, जो सद्धर्ममार्ग में रत, सागारत्रतों की रहा। करनेवालीं श्रीर रक्षत्रय की प्रकाशित करनेवाली थीं।

भीकुन्दकुन्द के वंश में प्रभावशाली रामचन्द्र के शिष्य शुभकीर्त्ति हुए जो बड़े तपस्वी थे। इस समय उनके पद को अपनी विद्या के प्रभाव से विशालकीर्ति शोमित कर रहे हैं, जिनके झनेक शिष्य हैं और जो एकान्सवादियों को पराजित करनेवाले हैं।

विशालकीर्ति के शिष्य विजयसिंह हैं, जिनके कंठ में जिनगुणों की मणिमाला सदैव शोमा देती है।

उसने यह भगवान् धर्मनाथ का काव्य (धर्मशर्माभ्युदय) पुर्व्यष्टि के निमित्त उनके लिए वितरण किया।

पहले के पद्यों में रंडाक तक जो वंशावली दी है, उससे आगे का सम्बन्ध स्पष्ट नहीं होता। संभव है, छह नम्बर के बाद का कोई फ्लोक छूट गया हो जो वितरणकत्ती का सम्बन्ध जोड़नेवाला हो। ऐसा माळूम होता है कि रुंडाक की दो पब्नियों में से किसी एक का कोई पुत्र होगा जिसने धर्मशर्माभ्युदय की उक्त प्रति को दान किया है।

इस १७६ नम्बर वाली प्रति में प्रति लिखने का समय नहीं दिया है; परन्तु रामचन्द्र शुभकीर्ति या विशालकीर्ति के समय का पता यदि श्रम्य साधनों से लगाया जा सके तो वह माछ्म हो सकता है।

विद्यापुर गुजरात का बीजापुर ही मोॡम होता है। वहाँ हूंबड़ जाति के जैनों की बस्ती श्रब भी है।

धर्मशर्माभ्युदय काव्य की प्रतियाँ जहाँ जहाँ हों, वहाँ के विद्वानों को चाहिए कि वे उनकी प्रशस्तियों को देखें और उनमें यदि कोई विशेषता हो, तो उसे प्रकाशित करने की क्रपा करें।

गायकवाड़ ऋोरियएटल सीरीज में प्रकाशित पाटणके भागडारों के सूचीपत्र में इन दोन प्रतियों का जो विवरण दिया है, उसी के ऋाधार से यह नोट लिखा गया है।

बम्बई, २०-११-३९

## गोम्मट-मूर्ति की मतिष्ठाकालीन कुगडली का फल

[ लेखक-श्रीयुत पं० नेमिचन्द्र जैन, न्याय-ज्योतिष-तीर्थ ]

श्चिरियुत गोविन्द पै के मतानुसार 'श्रवण्वेल्गोल' के गोम्मट स्वामी की मूर्ति की स्थापनातिथि १३ मार्च, सन् ९८१ हैं । बहुत कुछ संभव हैं कि यह तिथि ही मूर्ति की स्थापना-तिथि
हो । क्योंकि भारतीय ज्योतिष के श्रनुसार 'बाहुबलि चिरत्र' में गोम्मट-मूर्ति की स्थापना की
जो तिथि, नत्त्रत्र, लग्न, संवत्सर श्चादि दिये गये हैं वे उस तिथि में श्चर्यात् १३ मार्च सन् ९८१ में
ठीक घटित होते हैं । श्रत एव इस प्रस्तुत लेख में उसी तिथि श्चीर लग्न के श्वनुसार उस
समय के ग्रह स्कुट करके लग्न-कुएडली तथा चन्द्रकुएडली दी जाती हैं श्चीर उस लग्न-कुएडली का
फल मी लिखा जाता है । उस समय का पश्चांग-विवरण इस प्रकार है—

श्रीविक्रम सं० १०३८ शकाब्द ६०३ चैत्रग्रुक्त पंचमी रिववार घटी ५६, पल ५८, रोहिग्गी नाम नम्नत्र, २२ घटी, १५ पल, तदुपरांत प्रतिष्ठा के समय मृगशिर नम्नत्र २५ घटी, ४८ पल, श्रायुष्मान् योग ३४ घटी, ४६ पल इसके बाद प्रतिष्ठा-समय में सौभाग्य योग २१ घटी, ४९ पल।

उस समय की लग्न स्पष्ट १० राशि, २६ श्रंश, ३९ कला श्रौर ५७ विकला रही होगी। उसकी पड्वर्ग-शुद्धि इस प्रकार है—

१०।२६।३९।५७ लग्न स्पष्ट—इस लग्न में गृह शनि का हुआ और नवांश स्थिर लग्न अर्थात् वृश्चिक का आठवाँ हैं, इसका स्वामी मंगल है। आत एव मंगल का नवांश हुआ। द्र काण तृतीय तुलराशि का हुआ जिसका स्वामी शुक्र है। त्रिंशांश विषम राशि कुम्म में चतुर्थ बुध का हुआ और द्वादशांश ग्यारहवां धनराशि का हुआ जिसका स्वामी गुरु है। इसलिये यह षड्वर्ग बना—

(१) गृह—शिन, (२) होरा—चन्द्र, (३) नवांश—मंगल, (४) त्रिंशांश—बुध, (५) द्रे क्काण्—शुक्र, (६) द्वादरांश गुरु का हुआ। अब इस बात का विचार करना चाहिये कि पड्वर्ग कैसा है और प्रतिष्ठा में इसका क्या फल है ? इस पड्वर्ग में चार शुभ मह पदाधिकारी हैं और दो क्रूर मह। परन्तु दोनों क्रूर मह मी यहां नितान्त अशुभ नहीं कहे जा सकते हैं। क्योंकि शनि यहां पर उच्च राशि का है। अत एव यह सौम्य महों के ही समान फल देनेवाला है। इसलिये इस पड्वर्ग में सभी सौम्य मह हैं, यह प्रतिष्ठा में शुभ है और लग्न भी बलवान हैं; क्योंकि पड्वर्ग की शुद्धि का प्रयोजन केवल लग्न की सबलता अथवा निर्वलता देखने के लिये ही होता हैं, फलतः यह मानना पड़ेगा कि यह लग्न बहुत ही बलिष्ठ है।

जिसका कि फल श्रागे लिखा जावेगा। इस लग्न के श्रनुसार प्रतिष्ठा का समय सुबह ४ बज कर ३८ मिनट होना चाहिये। क्योंकि ये लग्न, नवांशादि ठीक ४ बजकर ३८ मिनट पर हा श्राते हैं। उस समय के ग्रह स्पष्ट इस प्रकार रहे होंगे।

नवग्रह-स्पष्ट-चक्र

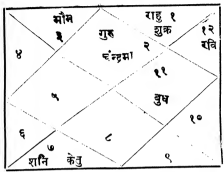
| रवि | चन्द्र | मौम | ं बुध | गुरु | क       | शनि      | राहु | केतु | मह    |
|-----|--------|-----|-------|------|---------|----------|------|------|-------|
| ११  | 9      | 2   | १०    | ۶    | 0       | Ę        | •    | Ę    | राशि  |
| २४  | २५     | v   | 2     | 3    | ષ       | Ę        | y y  | v    | झंश   |
| ४३  | ४१     | २६  | 45    | ११   | ३६      | १३       | २१   | २१   | कला   |
| 68  | २५     | ४८  | ५१    | 38   | ુ<br>૪૨ | ५९       | ३७   | ३७   | विकला |
| 46  | ७८२    | ४५  | १०८   | 8    | ષદ્     | <b>ર</b> | ą    | 3    | गति   |
| ४५  | ५२     | ३७  | ५९    | ४१   | ५२      | ३१       | ११   | ११   | विगति |

यहाँ पर 'मह-लाघव' के अनुसार अहर्गण ४७८ है तथा चक्र ४९ है, करणकुतृहलीय अहगण १२३५-९२ मकरन्दीय १६८८३२९ और सूर्यसिद्धान्तीय ७१४४०३९८४९५६ हैं। परन्तु इस लेख में महलाघव के अहर्गण पर से ही मह बनाये गये हैं और तिथि नक्तत्रादिक के घट्ट्यादि भी इसी के अनुसार हैं।

उस समय की लग्न-कुण्डली



### उस समय की चन्द्रकुगड़ली



### प्रतिष्ठाकर्ता के लिये लग्नकुण्डली का फल

सूर्य्य — जिस प्रतिष्ठापक के प्रतिष्ठा-समय द्वितीय स्थान में सूर्य रहता है, वह पुरुष बड़ा भाग्यवान होता है। गौ, घोड़ा झौर हाथी झादि चौपाये पशुस्रों का पूर्ण सुख उसे होता है। उसका धन उत्तम कार्यों में खर्च होता है। लाभ के लिये उसे झिधक चेष्टा नहीं करनी पड़ती है। वायू और पित्त से उसके शरीर में पीड़ा होती है।

चन्द्रमा का फल-यह लग्न से चतुर्थ है इसलिये केन्द्र में है साथ ही साथ उच्च राशि का तथा शुक्रपत्तीय है। इसलिये इसका फल बहुत उत्तम है। प्रतिष्ठाकर्त्ता के लिये इसका फल इस प्रकार हुआ होगा।

चतुर्थ स्थान में चन्द्रमा रहने से पुरुष राजा के यहाँ सब से बड़ा श्राधिकारी रहता है। पुत्र श्रोर स्त्रियों का सुख उसे श्रापूर्व मिलता है। परन्तु यह फल बृद्धावस्था में बहुत ठीक घटता है। कहा है—

"यदा बन्धुगोबान्धवैरत्रिजन्मा नवद्वारि सर्वोधकारी सदैव" इत्यादि-

भोम का फल्ल—यह लग्न से पंचम है इसिलये त्रिकोण में है श्रीर पंचम मंगल होने से पेट की श्रिप्ति बहुत तेज हो जाती है। उसका मन पाप से विश्कुल हट जाता है श्रीर यात्रा करने में उसका मन प्रसन्न रहता है। परन्तु वह चिन्तित रहता है श्रीर बहुत समय तक पुर्य का फल मोग कर श्रमरकीर्ति संसार में फैलाता है।

बुधफल-यह लग्न में है। इसका फल प्रतिष्ठा-कारक को इस प्रकार रहा होगा-

लग्नस्थ बुध कुम्भ राशि का होकर श्रान्य प्रहों के श्रारिष्टों को नाश करता है श्रीर बुद्धि को श्रेष्ठ बनाता है, उसका शरीर सुवर्ण के समान दिव्य होता है श्रीर उस पुरुष को वैद्य, शिल्प श्रादि विद्याश्रों में दश बनाता है। प्रतिष्ठा के ८वें वर्ष में शनि श्रीर केतु से रोग श्रादि जो पीड़ायें होती हैं उनको विनाश करता है। अ

गुरुफल —यह लम्न से चतुर्थ है और चतुर्थ ष्ट्रहस्पित श्रन्य पाप महों के श्रारिष्टों की दूर करता है तथा उस पुरुष के द्वार पर घोड़ों का हिनहिनाना, वन्दीजनों से स्तुति का होना श्रादि बातें हैं। उसका पराक्रम इतना बढ़ता है कि रात्रु लोग भी उसकी सेवा करते हैं; उसकी कीर्त्त सर्वत्र फैल जाती है श्रीर उसकी श्रायु को भी ष्ट्रहस्पित बढ़ाता है। शूरता, सौजन्य, धीरता श्रादि गुर्णों की उत्तरोत्तर दृद्धि होती है। प

शुक्रफल —यह लम्म से तृतीय श्रीर राहु के साथ है। श्रत एव इसका फल प्रतिष्ठा के पर्वे वर्ष में सन्तान-सुख को देना सूचित करता है। साथ ही साथ उसके मुख से सुन्दर बाणी निकलती है। उसकी बुद्धि सुन्दर होती हैं। उसका मुख सुन्दर होता है श्रीर वस्न सुन्दर होते हैं। मतलब यह है कि इस प्रकार के शुक्र के होने से उस पूजक के सभी कार्य सुन्दर होते हैं।

शनिफल-यह लग्न से नवम है श्रीर इसके साथ केतु भी है, परन्तु यह तुलाराशि का है। इसिलये उच्च का शिन हुश्रा श्रत एव यह धर्म की वृद्धि करनेवाला श्रीर शत्रुश्रों को वश में करता है। चित्रयों में मान्य होता है श्रीर किवल शिक्त, धार्मिक कार्यों में रुचि, ज्ञान की वृद्धि श्रादि श्रम चिह्न धर्मस्थ उच्च शिन के हैं।

'बुधो सूर्तिगो मार्जयेदन्यरिष्टं गरिष्ठा धियो वेखरीवृत्तिभाजः ।
 जना दिव्यचामीकरीभृतदेहाश्चिकित्साविदो दुश्चिकित्स्या भवन्ति ॥"
 "लग्ने स्थिताः जीवेन्द्रभागववुवाः छखकान्तिदाः स्युः ।"

† गृहद्वारतः श्रूयते वाजिह्रेपा द्विजोच्चारितो वेदघोपोऽपि तद्वत् । प्रतिस्पर्धितः कर्वते पारिचर्यः चतर्थे गरी तप्तमन्तर्गतस्च ॥

—चमत्कारचिन्तामणि

छले जीने छली लोकः छभगो राजपूजितः । विजातारिः कुलाध्यक्तो गुरुभक्तश्च जायते ॥ लग्नचन्द्रिका

अर्थ—एख अर्थात लग्न से चतुर्थ स्थान में बृहस्पति हो वे तो पूजक (प्रतिष्ठाकारक) छखी, राजा से मान्य, शत्रु भों को जीतने वाला, कुलशिरोमणि तथा गुरु का भक्त होता है। विशेष के लिये बृहज्जातक १६ वां अध्याय देखों।

🗅 मुखं वारुभाषं मनीषापि चार्वी मुखं चारु चारूणि वासासि तस्य।

वाराही संहिता

भार्गवे सहजे जातो धनधान्यछतान्वितः । नीरोगी राजमान्यश्च प्रतापी चापि जायते ॥

### लप्रचन्द्रिका

अर्थ—शुक्र के तीसरे स्थान में रहने से पूजक धन-धान्य, सन्तान आदि छखों से युक्त होता है। तथा निरोगी, राजा से मान्य और प्रतापी होता है। बृहज्जातक में भी इसी आशय के कई खोक हैं जिनका तास्पर्य यही है जो ऊपर लिखा गया है। राहु फल-यह लग्न से तृतीय है अत एव शुमग्रह के समान शुम फल का देनेवाला है। प्रतिष्ठासमय राहु तृतीय स्थान में होने से, हाथो या सिंह पराक्रम में उसकी बराबरी नहीं कर सकते; जगत् उस पुरुष का सहोदर भाई के समान हो जाता है। तत्काल ही उसका भाग्योदय होता है। भाग्योदय के लिये उसे प्रयत्न नहीं करना पड़ता है। अ

केतु का फल-यह लग्न से नवम में है श्रर्थात् धर्म-भाव में है। इसके होने से क्लेश का नाश होना, पुत्र की प्राप्ति होना, दान देना, इमारत बनाना प्रशंसनीय कार्य करना आदि बातें होती हैं। श्रान्यत्र भी कहा है—ा

"शिखी धर्ममावे यदा क्लेशनाशः

सुतार्थी भवेन्म्लेच्छतो भाग्यवृद्धिः।" इत्यादि

मूर्ति और दर्शकों के लिये तत्कालीन प्रहों का फल-मूर्त्ति के लिये फल तत्कालीन चन्द्र-कुपड़ली से कहा जाता है। दूसरा प्रकार यह भी है कि चरस्थिरादि लग्न नवांश श्रौर त्रिंशांश से भी मूर्ति का फल कहा गया है।

### लग्न, नवांशादि का फल

लग्न स्थिर है स्त्रीर नर्वाश भी स्थिर राशि का है तथा त्रिंशांशादिक भी षड् वर्ग के स्रानुसार शुम ग्रहों के हैं। स्रत एव मूर्ति का स्थिर रहना स्त्रीर भूकम्प, बिजली स्रादि महान् उत्पातों से मूर्ति को रिचत रखना सूचित करते हैं। चोर, डाकू स्रादि का भय नहीं हो सकता। दिन प्रतिदिन मनोझता बढ़ती है स्त्रीर चामत्कारिक शक्ति स्राधिक स्राति है। बहुत काल तक सब विझ-बाधाओं से रहित हो कर उस स्थान की प्रतिष्ठा को बढ़ाती है। विधिमेयों का स्त्राक्रमण् नहीं हो सकता स्त्रीर राजा, महाराजा सभी उस मूर्ति का पूजन करते हैं। सब ही जनसमुदाय उस पुण्य-शाली मूर्ति को मानता है स्त्रीर उसकी कीर्त्ति सब दिशास्त्रों में फैल जाती है स्त्रादि श्रभ बार्ते नवांश स्त्रीर लग्न से जानी जाती हैं।

धार्य—जिस प्रतिष्ठाकारक के तृतीय स्थान में राहु होने से उसके विद्या, धर्म, धन घौर भाग्य उसी समय से बृद्धि को प्राप्त होते हैं। वह उत्तम वक्ता होता है।

ं एकोऽपि जीवो बलवांस्तनुस्थः सितोऽपि सौम्पोऽप्यथवा बली चेत्। दोषानशेषान्विनिद्दंति सद्यः स्कंदो यथा तारकर्दत्यवर्गम्॥ गुणाधिकतरे लग्ने दोषेऽस्यस्पतरे यदि । सराणां स्थापनं तत्र कर्त्तुरिष्टार्थसिद्धिदम्॥

भावार्थ—इस लग्न में गुण श्रधिक हैं श्रौर दोष बहुत कम हैं अथांत नहीं के बराबर हैं। अत एव यह लग्न सम्पूर्ण अरिष्टों को नाश करने वाला और श्रीचामुग्डराय के लिये सम्पूर्ण अभीष्ट अर्थों को देने बाला सिद्ध हुआ होगा।

न नागोऽथ सिंहो भुजो विक्रमेण प्रयातीह सिंहीछते तत्समत्वम् ।
 विद्याधर्मधर्नर्युक्तो बहुभाषी च भाग्यवान् ॥ इत्यादि

### चन्द्रकुएडली के अनुसार फल

कृष राशि का चन्द्रमा है और यह उच्च का है तथा चन्द्रराशीश चन्द्रमा से बारहवां है और गुरु चन्द्र के साथ में है. तथा चन्द्रमा से द्वितीय मंगल और दसवें बुध तथा बारहवें शुक्र हैं। अत एव गृहाध्याय के अनुसार गृह 'चिरंजीवी' योग होता है। इसका फल मृत्ति को चिरकाल तक स्थायी रहना है। कोई भी उत्पात मृत्ति को हानि नहीं पहुंचा सकता है। परन्तु ग्रह स्पष्ट के अनुसार तात्कालिक लग्न से जब आयु बनाते हैं तो परमायु तीन हजार सात सौ उन्नीस वर्ष, ग्यारह महीने और १९ दिन आते हैं।

मृति के लिये कुराडली तथा चन्द्रकुराडली का फल उत्तम है और अनेक चमत्कार वहाँ पर हमेशा होते रहेंगे। भयभीत मनुष्य भी उस स्थान में पहुंच कर निर्भय हो जायगा।

इस चन्द्रकुएडली में 'डिम्भास्का' योग है। उसका फल भी अनेक उपद्रवों से रत्ता करना तथा प्रतिष्ठा को बढ़ाना है। कई अन्य योग भी हैं किन्तु विशेष महत्त्वपूर्ण न होने से नाम नहीं दिये है।

प्रतिष्ठा के समय उपस्थित लोगों के लिये भी इसका उत्तम फल रहा होगा। इस मुहूर्त में बाए पंचक ऋथीत् रोग, चोर, ऋग्नि, राज, मृत्यु इनमें से कोई भी बाए नहीं है। ऋतः उपस्थित सज्जनों को किसी भी प्रकार का कष्ट नहीं हुआ होगा। सब को ऋपार मुख एवं शान्ति मिली होगी।

इन लग्न, नवांश, पड्वर्गादिक में ज्योतिप-शास्त्र की दृष्टि से कोई भी रोप नहीं है प्रत्युत अनेक महत्त्वपूर्ण गुए मौजूद हैं। इससे सिद्ध होता है कि प्राचीन काल में लोग मुहूर्त, लग्नादिक के शुभाशुभ का बहुत विचार करते थे। परन्तु आजकल की प्रतिष्ठाओं में मनचाहा लग्न तथा मुहूर्त ले लेते हैं जिससे अनेक उपद्रवों का सामना करना पड़ता है। ज्योतिप-शास्त्र का फल असत्य नहीं कहा जा सकता क्योंकि काल का प्रभाव प्रत्येक वस्तु पर पड़ता है और काल को निष्पत्ति ज्योतिप-देवों से ही होती है। इसलिये ज्योतिप-शास्त्र का फल गिएतागत बिल्कुल सत्य है। अत एव प्रत्येक प्रतिष्ठा में पञ्चाङ्ग-शुद्धि के अतिरिक्त लग्न, नवांश, पड़-वर्गादिक का मी सूक्ष्म विचार करना अत्यन्त जरूरी है।

### सार "जैन उन्टीक्वेरी"

#### (भाग ५, अङ्क ३)

पृ० ६७-७४—प्रो० चक्रवर्ती ने तामिल साहित्य के श्रन्य लघु-कार्व्यों का परिचय कराया है। वे (१) यशोधरकान्य (२) चूड़ामिए (३) उदयनन् कथे (४) नागकुमार काव्यम् (५) श्रोर नीलकेसी हैं। यह सब काव्य जैन कवियों की रचनायें हैं। यशोधरकाव्य के रचिता के नाम-धाम का पता नहीं है।

गुष्ण प्रभ्— ७९ प्रो० घोषाल ने जैर्नासद्धांत ख्रौर जैनेतर साहित्य में 'मन' का परिचय कराया है। अथर्ववेद (कांड २१, अनुवक १-९-५) में पांच इन्द्रियों के ख्रातिरिक्त मन को गिनाया है। इसका भाव यह नहीं है कि मन भी इन्द्रिय है। यद्यपि उपरांत के वैदिक साहित्य में मन मी इन्द्रिय माना गया है। 'वेदान्तपरिभाषा' में मन को इन्द्रिय नहीं कहा है। कठोपनिषद (३११०) में अर्थों को इन्द्रियों के परे ख्रौर मन को भी इन्द्रियों के परे बताया है। विदानसूत्र' (१४१०) भाष्य में कहा है कि मन यद्यपि इन्द्रियों से पृथक बताया है, परन्तु स्मृतियों के आधार से वह भी ग्रन्ट्रिय है। जैन न्याय में मन को ख्रानिन्द्रिय ख्रथवा नो इन्द्रिय कहा है। परन्तु इसका ख्रथ यह नहीं है कि जैनी मन को इन्द्रिय नहीं मानते। शेष इन्द्रियों से वह मिन्न है।

पृ०८१—८८ त्र्यशोक विषयक हमारी लेखमाला में त्र्यागे त्रशोक के लेखों से बताया है कि वह बौद्ध नहीं हुत्र्या था। त्र्रशोक की स्टेटपॉलिसी जैनों की त्र्रहिंसा से बहुत सादृश्य रखती है। त्र्रशोक के लेखों के त्राधार में उसका जैनश्रद्धान बताया गया है। उसने जो स्तंमादि बनवाए वह जैनी चिह्नां सहित कई जैन स्थानों जैसे वैशाली, गिरिनार त्र्यादि में हैं।

पृ० ८९—९५ प्रो॰ शास्त्री ने प्रकट किया है कि <mark>मास्कर की किरण २ में प्रतिपादित</mark> वादीमसिंह को ११ वीं शतान्दी से कुछ पहले के विद्वान् होना चाहिये !

पृ० ९७—९९ प्रो० उपाध्ये ने कई जिनमूर्तियों के लेख छपाए हैं। उनमें से कई याप-नाय संघ के हैं। यह मूर्तियां दिगम्बर जैन मंदिरों में विराजमान हैं।

---का० प्र०

### साहित्य-समालोचना

(१)

### अक्लंक-ग्रन्थमाला की तीन पुस्तकें

(१) जैनधर्म पर लोकमान्य तिलक का भाषण और प्रसिद्ध विद्वानों का अभिमत; पृष्ठ ४० (२) स्याद्वाद-परिचय; पृष्ठ २८। (३) कर्मसिद्धान्त-परिचय; पृष्ठ ४१।

इन तीनों पुस्तकों के लेखक श्रीयुत पं॰ श्राजितकुमार जी शास्त्री, मुलतान हैं। पुस्तकों का विषय नाम से ही स्पष्ट है। विद्वान् लेखक ने श्रपने श्रमीष्ट विषयों पर संत्रेप में खच्छा प्रकाश डाला है। पुस्तकों का चाक-चिक्य, मुद्रण एवं कागज श्रादि भी मुन्दर हैं। खास कर इन पुस्तकों को श्राधिक संख्या में विना मूल्य जैनेतर विद्वानों में वितरण करने की बड़ी ज़रूरत हैं। मैं जहाँ तक समभता हूं उक्त मन्थमाला का भी यही ध्येय होगा। मैं आशा करता हूं कि प्रस्तुत मंथमाला में क्रमशः दशधमें, द्वादश भावना, गृहस्थधमें, निर्वाण, श्रावणमन जैनियों को पूजा, श्रात्मज्ञान, ॐ की एकीकरण शक्ति श्रादि श्रन्यान्य विषयों की भी पुस्तकें प्रकाशित होती रहेंगी।

—के० भुजबली शा**स्त्री** 

( २ )

### कथा-कुसुमावली

लेखक —जयकुमार शर्मा ; पृष्ठसंख्या १३९ ; मूल्य—त्र्याठ त्र्याने । प्रकाशक—रावजी सखाराम दोशी, कल्याण पावर प्रेस, शोलापुर ।

यह एक हाई इङ्गलिश स्कूल में पढ़ायी जानेवाली संस्कृत पाठ्यपुस्तक हैं। प्रिणेता ने इसे स्वरचित पद्य-द्वारा इसके प्रकाशक महोदय को ही समर्पित किया है। इसमें गद्य-पद्य दोनों हैं। गद्य लेखक का ही ज्ञात होता है, पर पद्य महापुराण, यशस्तिलकचम्पू, वर्द्ध मानचित आदि जैनपुराण एवं काव्य से उद्धृत किये गये हैं। इसमें "अकुतोमयो हि महावीरः" आदि इक्कीस पाठ हैं। इनके अतिरिक्त वाक्यरचना की विशेषता और शब्दरलाकर (कठिन अथवा सरल संस्कृत शब्दों का मराठी और हिन्दी में अर्थ) भी अङ्कित है। प्रारंभ में कई कृतविद्य, प्रख्यात प्रोफेसर तथा संस्कृत पाठशालाध्यापकों के प्रशंसापत्र भी सिन्नवद्ध हैं; जिनमें प्रस्तुत पुस्तक की भूरि-भूरि प्रशंसा की गयी है। उत्साही लेखक संस्कृत लिखने में सिद्धहस्त मालूम पड़ते हैं। यो तो अंग्रेजी स्कूलों में पढ़ाई जानेवाली बहुतेरी संस्कृत-रीडरें मेरी नज़रों से गुजरी हैं पर जैनपिएडतों में जैनशास्त्रानुसार संस्कृत-रीडर लिखने का आपका ही यह प्रथम प्रयास है। आशा है आपको लेखनी से और भी उत्तरीत्तर विकसित रूप में संस्कृत पाठ्य-पुस्तकें रचित होती रहेंगी। यों तो अशुद्धियाँ बहुत हैं, पर अन्त में अशुद्धि-पत्र लगा दिये गये हैं।

—हरनाथ द्विवेदी, काव्य-पुराण्-तीर्थ

## जैन-सिद्धान्त-भास्कर

### जैन-पुरातस्व-सम्बन्धी श्रेमासिक पत्र

### भाग ६-वि० सं० १६६६, बीर सं० २४६६ एवं ई० सन् १९४०

#### सम्पादक

प्रोफेसर हीरालाल, एम. ए., एल.एल. बी. प्रोफेसर ए० एन० उपाध्ये, एम.ए., डी. लिट्. बाबू कामता प्रसाद, एम. च्यार. ए. एस. पं० के० भुजबली शास्त्री, विद्याभृषण्.

्र जन-सिद्धान्त-भवन **भा**रा-द्वारा प्रकाशित

# विषय-सूची हिन्दी-विभाग---

|                |                                                                                       |           | ââ            |
|----------------|---------------------------------------------------------------------------------------|-----------|---------------|
| ۶              | <b>श्र</b> पभ्र'श साहित्य त्र्योर जैनी !—[ 'साहित्य-भ्रमर'                            | . <b></b> | 66            |
| ą              | <b>ऋ</b> णुत्रत-रत्न-प्रदीप —[ श्रीयृत प्रो० हीराज्ञाल जैन-एम० ए०. एलएल० बी०          |           | १५५           |
| 3              | न्नाचार्य नेमिचन्द्र ऋौर ज्योतिष-शास्त्र—[ श्रीयुत पं० नेमिचन्द्र जैन, न्याय-ज्योतिष- | नीर्थ     | 93            |
| Š              |                                                                                       |           | ११३           |
| ų              | कोपग् —कोप्पत्र—[ श्रीयुत पं० के० मुजवत्ती शास्त्री. विद्यामूपग्                      |           | ११०           |
| ε,             | क्या यह सचमुच भ्रमनिवारण है ?—[ श्रीयुन पं॰ जुगलिकशोर मुख्नार                         |           | <b>५</b> २    |
| `<br>ن         | क्या बादीभसिंह अकलंकदेव के समकालीन है ?—[ श्रीयुन पं० के० मुजवली शा                   | म्त्री.   |               |
|                | विद्याभूषण                                                                            |           | 42            |
| 4              | क्या पावागड़ दिगम्बर तीर्थ हैं ?—[ श्रीयुत ऋगरचन्द नाहटा, बीकानेर                     |           | १५७           |
| Q              | गोम्मट म्वामीकी सम्पत्तिका गिरवी गक्या जाना-श्रीयुत पं० जुगत्त किशोर मुर              | त्नार     | হ৪১           |
| و ۍ            | गोम्मट-मूर्ति का प्रतिष्ठाकालीन कुगडली का फल-[श्रीयुत पं० नेमिचन्द्र                  | त्रेन,    |               |
|                | न्याय-ज्योतिप-र्नार्थ                                                                 |           | ३१३६          |
| ११             | जैन रामायण का रावण—-[ श्रीयुन पं॰ के॰ भुजवनी शास्त्री. विद्याभूषण                     |           | ý             |
| १३             | जैनसिद्धान्त-भवन, त्र्याम का वार्षिक-विवस्मा                                          |           | 34            |
| १३             | जैनविद्री ऋथीत श्रवस्पेवेन्सोल - शियुत शोश होसलाल जैन, एम, ए, एलएल                    | र्वा      | २०१           |
| 9 12           | द्विगु भारत के जैन वीर—[ श्रीयुत त्रिवेग्। प्रसाद, वी० ए० 👵                           |           | 586           |
| 914            | दाज्ञिणात्य जैनधमे—[ श्रीयुन स्व० त्रार० ताताचार्यं, एम० ए०, एस० दो०                  |           | 800           |
| ) <del>-</del> | दीपदी के पश्चपतित्व पर विचार -[ श्रीयुत पं०के० सुजवतीशास्त्री. विद्यासूषण             | • • •     | १३७           |
| 9.0            | धम्मपद स्रोर इवेतास्वर-तैनागम –[ श्रीयुन स्रगरचन्द नाहटा, बीकानेर                     |           | ३६            |
| 9 /            | धर्मशर्मास्यदय की दो प्राचीन प्रतियाँ 📗 श्रीयुन पं० नाथुराम प्रेमी                    |           | 244           |
| 9 (            | 'नय-विवरण' का कर्ता कोन है ?—[ श्रीयुत पं० सुमेरुचन्द्र जैत, दिवाकर न्याय             | तीर्थ     |               |
| ` ,            | शास्त्री, बी० ए०, एल-एल० बी०                                                          |           | २३            |
| 20             | पागिगनि, पनिअति स्रोर पृत्यपाद—[श्रीयुन पं० कैलाशचन्द्र शास्त्री                      |           | २१६           |
| ÷ 9            | भारतवर्ष के पतन का मुख्य कारण्—[ श्रीयुत कामना प्रसाद जैन, एम, आर् ए                  | ्ग्स      | <b>ग</b> . ७१ |
| ``<br>22       | महाबाहुर्बाहुबर्ला (पद्य)—[ श्रीयुन पं० के० मुजबर्ला शास्त्री, विद्याभूषण             |           | २४५           |
| <b>२</b> 3     | <sub>वीरन</sub> न्दो श्रौर उनका त्राचारसार—[ श्रीयुत पं० परमानन्द जैन, शास्त्री       |           | १७            |
|                |                                                                                       |           |               |

|    | [ ख ]                                                                            |             |
|----|----------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| २४ | वीरमार्त्तरह चातुरहराय[ श्रीयुत पं० के० भुजबली शास्त्री, विद्याभूषण              | २२९         |
|    | श्रावण कृष्णा प्रतिपदा की स्मरणीय तिथि श्रीर वीरशासन-जयन्ती- श्रीयृत पंट         |             |
|    | परमानन्द जैन, शास्त्री                                                           | વવ          |
| २६ | अवरावेस्गोल एवं यहां की श्रीगोम्मट-मृर्ति — [ श्रीयुत पं० के० सुजवली शास्त्री    | ર૦લ         |
|    | अवस्पोनगोन (पद्म)— अीयुन कल्यासम्बन्धाः जैन, शशि'                                | २१३         |
|    | अत्रण्वेन्गोल के शिलालेख—[ श्रीयुत बाव कामना प्रसाद जैन एम झार ए एस.             |             |
|    | श्रीनिर्वाणक्तेत्र गिरितार—[ श्रीयृत बा० कामता प्रसाद जैन, एम० त्रार० ए० एस०     | १७८         |
|    | भम्राट् खारवेल का हाथीगुफावाला शिलालेख - [ श्रीयुत श्री० वेनीमाधव वास्त्रा,      |             |
|    | एम॰ ए०, डी॰ लिट्                                                                 | २५          |
| ३१ | सार 'जैन एएटीक्वेरी' (भाग ५, न० १) श्रीयुन बा० कामना प्रसाद जैन                  | १९७         |
| ३₹ | सार जैन ऐस्टोक्वेरी' (भाग ५. न० ३)—[ श्रीयुन वा० कामना प्रसाद जैन                | २६७         |
|    |                                                                                  |             |
| ३३ | विविध विषय १ त्रपनी बान—[ श्रीयुत पं० के० मुजवती शास्त्री                        | १३३         |
|    | <ul> <li>उपदेश-नर्रागर्शो का गिरिनार-प्रकरण [श्रीयुत कामता प्रसाद जैन</li> </ul> |             |
|    |                                                                                  | १३२         |
|    | ४ तेरापुर ऋौर कलिकुंड- ( श्रीयुन बार कामता प्रसाद इंन                            | ६२          |
|    | ५ द्राविङ्-संघ—[श्रीयुत वा॰ कामना प्रसाद जैन                                     | ५९          |
|    | ६ नयविवरण के सम्बन्ध में—[ श्रीयुत पं० कैलाशचन्द्र शास्त्री                      | १२३         |
|    | ७ शहर मुहाप्पा कहाँ था ? [ 👑 वार्यकामना प्रसाद जैन                               | १२५         |
|    | ८ श्रीमास नगर का एक शिलालेख— ,, ,                                                | १३०         |
|    | ५ हिन्दी के दो हरिबंश पुराण— ,, ,,                                               | १२४         |
| ३४ | साहित्य-समालोचना१ ऋकलंक-मन्थमाला की तीन पुस्तकें [ श्रीयुत पं० के०               |             |
|    | मुजवला शास्त्री                                                                  | २६८         |
|    | <ul> <li>त्र्यात्मचिन्तन—[श्रीयुत पं० के० मुजवली शास्त्री</li> </ul>             | ६६          |
|    | ३ कथा-कुसुमावली—[ श्रीयुत पं० हरनाथ द्विवेदी, काव्य-                             |             |
|    | पुराण-तीर्थ                                                                      | <b>२</b> ६८ |
|    | ४ मन्थराज श्रीधवलसिद्धान्त का प्रकाशन—[ श्रीयुत पं०                              | •           |
|    | के० भुजबलो शास्त्री, विद्याभूपण                                                  | २००         |
|    | ५ जम्बूस्वामी चरित्र—[ श्रीयुत कैलाशचन्द्र शास्त्री                              | ફ્લ         |
|    | ६ जैनधर्म का हास क्यों—[श्रीयुत पं० के० भुजबली शास्त्री                          | દ્દે હ      |

# [ 7 ]

| 9  | जैनइतिहास (३रा भाग)—[पं० के० भुजबली शास्त्री         | <b>१</b> ३४ |
|----|------------------------------------------------------|-------------|
| ሪ  | तत्त्वसार टीका (भाषा)—[ पं० कैजाशचन्द्र शास्त्री     | ६६          |
| ς  | दादा श्रीजिनकुशल सूरि—[ पं० के० भुजवली शास्त्री      | १३४         |
| १० | परमप्पपयासु (परमात्मप्रकाश) श्र्यौर जोगसार (योगसार   | )           |
|    | —पं० के० भुजबली शास्त्री                             | ६४          |
| ११ | पंचकस्याण्—[ श्रीयुत पं० के० भुजवती शास्त्रो         | ६७          |
| १२ | रत्नकरएड-श्रावकाचार [श्रीयुत परिडत महेन्द्रकुमार जैन | ,           |
|    | काव्यतीर्थ … •••                                     | १३५         |
| १३ | सरल जैनधम (चारो भाग)—[ पं० के० भुजबलो शास्त्री       | ६६          |
| १४ | समाधितंत्र—[ श्रीयुत प्रो० होरालाल जैन, एम० ए०,      | १९८         |
| १५ | सर्वार्थसिद्धि—[ श्रीयुत पं० कैलाशचन्द्र शास्त्री    | १९९         |

#### प्रन्थमाला-विभाग---

१ तिलोयपराणत्ती [श्रीयुत्त प्रो० ए० एन० उपाध्ये, एम० ए० ··· ८१ से १०४ तक २ प्रशस्ति-संप्रद [श्रीयुत पं० के० मुजबली शास्त्री, विद्याभूषण ··· १३७ से १६० तक

## THE JAINA ANTIQUARY

Vol. V

MAR. 1940

No. IV.

#### $Edited\ by$

D., B. A. SALETORE, M. A., Ph. D.
Prof. HIRALAL JAIN, M.A., LL.B.
Prof. A. N. UPADHYE, M.A.
Babu KAMTA PRASAD JAIN, M.R.A.S.
Pt. K. BHUJABALI SHASTRI, VIDYABHUSHANA

#### Published at

THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY
ARRAH, BIHAR, INDIA.

Annual Subscription:

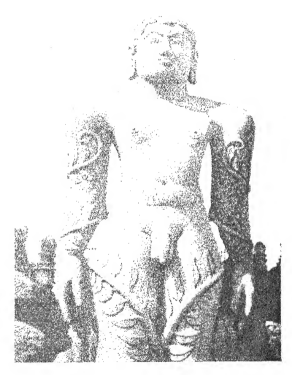
INLAND Rs. 4.

FOREIGN RS. 4-8

SINGLE COPY Rs. 1-4.

#### CONTENTS.

|    |                                                                                                                                          | Pages |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| 1. | The Mastakābhishēka of Gommatešvara at Šravata Belgola—by Dr. M. H. Krishna, M.A., D. Lit. (Lond) Director of Archaeo- logy Mysore State | 101   |
| 2. | The Date of the Consecration of the Image of Gommate svara by S. Srikantha Sastri, M.A                                                   | 107   |
| 3. | Sravaņa Belgola Its Secular Importance - bu Dr. B.A., Saletore M. A. Ph. D. (Lond.)                                                      | 115   |
| 4. | Monastic Life in Sravava Belgola—by R. N. Saletore, M.A., Ph. D                                                                          | 123   |
| 5. | Date of Malayagiri Süri -by P. K. Gode, M.A                                                                                              | 133   |
| 6. | Belgola and Bāhubali—by Prof. A. N. Upadhye, M.A., D. Litt                                                                               | 137   |
| 7. | Sravana Belgola – by Prof. S. R. Sharma, M.A                                                                                             | 141   |
| 8. | Bāhubali Story in Kannada Literature by Prof. K. G. Kundangar, M.A                                                                       | 144   |
| 9. | New Studies in South Indian Jainism by Prof B. Seshagiri Rao.                                                                            | 147   |



अवस्थिलालस्य श्रीबाह्यली की मृति

# THE JAINA ANTIQUARY.

''श्रीमत्परमगम्भीरस्याद्वादामोघलाञ्छनम् । जीयात त्रेलोक्यनाथस्य शासनं जिनशासनमः॥'

| Vci. V. |                 | March. |
|---------|-----------------|--------|
| No. IV  | ARRAH (INDIA) { | 1940.  |

## THE MASTAKĀBHISHĒKA OF GOMMAŢĒŚVARA AT ŚRAVAŅA BĒLGOLA.

BY

Dr. M. H. Krishna, M A., D. Lit. (Lond) Director of Archaeology Mysore State.

Śravana Belgola is situated in 12°51' north latitude and 76°29' east longitude, about 8 miles to the south of Chennaravapatna in the Chennaravapatna Taluk of the Hassan District of the Mysore State. Buses run daily to Śrayana-Belgola from Hässan and Mysore. The distance from Hassan is 31 miles and the distance from Mysore is 62 miles. Both these roads to Śravana Belgola run through Chennarāvapatna and as the traveller passes this place, he observes a conspicuous hill, a few miles to the south, bearing on its summit what appears at first sight to be a column, but which on drawing nearer proves to be a colossal statue in the human form. striking and unusual object, the image of Gommatesvara, which is visible for miles around marks the site of Śravana-Belgola, the chief seat of the Jainas in South India from very early times village lies picturesquely between two rocky hills one larger than the other which stand up boldly from the plain and are covered with huge boulders. "In the whole beautiful State of Mysore, it would be hard to find a spot, where the historic and the picturesque clasp hands so firmly as here."

If tradition is to be believed the history of Śravaṇa-Belgola begins from the third century B.C. Chandragupta Maurya is said to have taken a vow of renunciation in his old age and migrated from his capital Pāṭaliputra in the north to Sravaṇa-Belgola and settled there with his guru Bhadrabāhu. Five hundred inscriptions collected in and near Śravaṇa-Belgola, which range in date from 600 A. D. until recent times tell us that the place was successively ruled by the Gaṅga, Rāshṭrakūṭa, Chālukya, Hoysaļa, Vijayanagara and Mysore rulers.

The great statue of Gommațeśvara, the object of the Mastakābhishēka was erected in 983 A. D. by Chāmuṇḍarāya, the minister of the Gaṅga king Rūchamalla IV. According to tradition Gommața or Bāhubali was the second son of the first Tirthankara Purudēva. Even though he defeated his elder brother Bharata in the war of succession, yet he generously handed over the kingdom of the earth to him, retired from this world and attained eminence as a great ascetic. Bharata set up a statue in honour of this saint in North India. But as this statue came to be surrounded by snakes and as the place where it was situated was difficult to reach, Chāmuṇḍarya set up a statue of Gommața at Śravaṇa Belgola.

The image is nude and stands erect facing north. The face is a remarkable one, with a serene expression; the hair is curled in short spiral ringlets all over the head, while the cars are long and large. The figure is treated conventionally, the shoulders being very broad, the arms hanging straight down the sides, with the thumbs turned outwards. The waist is small. From the knee downwards the legs are somewhat dwarfed. Though not elegant, the image is not wanting in majestic and impressive grandeur. The figure has no support above the thighs. Up to that point it is represented as surrounded by ant-hills, from which emerge serpents; and a climbing plant twines itself round both legs and both arms, terminating at the upper part of the arms in a cluster of berries or flowers. The pedestal is designed to represent an open lotus. It is probable that Gommata was cut out of a boulder which rested on the spot, as it would have been a work of great difficulty to

۶.

transport a granite mass of this size up the oval hill side. It is larger than any of the statues of Rameses in Egypt.

The figure is standing with shoulders squared and arms hanging straight. Its upper half projects above the surrounding ramparts. It is carved in a fine grained light-grey granite, has not been injured by weather or violence, and looks as bright and clean as if just from the chisel of the artist.

The face is its strong point. Considering the size of the head, which from the crown to the bottom of the ear measures six feet six inches, the artist was skilful indeed to draw from the blank rock the wondrous contemplative expression touched with a faint smile, with which Gommata gazes out on the struggling world.

Gommatesvara has watched over India for only 1000 years, whilst the statues of Rameses have gazad upon the Nile for more than 4000. The monolithic Indian saint is thousands of years younger than the prostrate Rameses or the guardians of Abu Simbal, but he is more impressive, both on account of his commanding position on the brow of the hill overlooking the wide stretch of plain and of his size. It is the biggest monolithic statue in the world. The height of the image is 57 feet:

The labour bestowed on this image is really astonishing and the image is on the whole a very successful piece of sculpture. The best part of the image is its face with its wonderful contemplative expression touched with a faint smile. The spirit of Jaina renunciation is fully brought out in this statue. The nudity of the image indicates absolute renunciation while its stiff and erect posture stands for perfect self-control. The benign smile on the face shows inward bliss and sympathy for the struggling world. In spite of its slight anatomical defects, the image looks majestic and impressive. Fergusson says "Nothing grander or more imposing exists anywhere out of Egypt and even there no known statue surpasses it in height."

The Mastakābhishēka or the head-anointing ceremony is performed only at intervals of several years and at great cost. The

earliest one on record took place in 1398 and the latest in 1925. The following account of the ceremony held in 1887 is quoted from Epigraphia Carnatica, Vol. 2 Śravana Belgola, pages 18—19.

"The 14th March last was the day of anointing for the statue of Gommatesvara. It was a great day, in anticipation of which 20,000 pilgrims gathered there from all parts of India. There were Bengalis there, Guiaratis also, and Tamil people in great numbers. Some arrived a full month before the time and the stream continued to flow until the afternoon of the day of the great festival. For a whole month there was daily worship in all the temples, and padapūja or worship of the feet of the great idol besides. On the great day, the 14th, the people began to ascend the hill even before dawn in the hope of securing good places from which to see everything. Among them were large numbers of women and girls in very bright attire, carrying with them brass or earthen pots. By 10 o'clock all available space in the temple enclosure was filled. Opposite the idol an area of 40 square feet was strewed with bright vellew paddy, on which were placed 1,000 gaily painted earthenware pots, filled with sacred water, covered with cocoanuts and adorned with mango leaves. Above the image was scaffolding, on which stood several priests, each having at hand pots filled with ghee, milk and such like things. At a signal from the Kolhapur Svami, the master of the ceremonies, the contents of these vessels were poured simultaneously over the head of the idol. This was a sort of preliminary bath, but the grand bath took place at 2 o'clock. Amid the horrible dissonance of many instruments the thousand pots already mentioned were lifted as if by magic from the reserved area to the scaffolding and all their contents poured over the image, the priests meanwhile chanting texts from the sacred books. Evidently the people were much impressed There were mingled cries of 'Jai Jai Mahārāja,' and 'Ahaha, ahaha, the distinctive exclamations of Northern and Southern Indians to mark their wonder and approval. In the final anointing fifteen different substances were used, namely, water, cocoanut meal, plantains, jaggery, ghee, sugar, almonds, dates, poppy seeds, milk, curds, sandal, gold flowers, silver flowers and silver coin. With the gold and silver flowers there were mixed nine varieties of

precious gems; and silver coin to the amount of Rs. 500 completed the offering."

The Gommațăsvara image is on the top of the hill called Vindhyagiri. On the way to the image, the following objects all ascribed by tradition to Chāmuṇḍarāya, arrest our attention. They are the Tyāgada Bramhadēva Pillar, which contains excellently carved work, Akhaṇḍa Bāgilu, a rock-cut doorway and the image of Gullakāyajji, a lady who is said to have helped Chāmuṇḍarāya in the performance of the anointment of Gommața

Opposite Vindhyagiri is the smaller hill known as Chandragiri which contains among other antiquities, the cave of Bhadrabāhusvāmi, the guru of Chandragupta Maurya and numerous inscriptions relating to Bhadrabāhu, Chandragupta and other Jaina saints, the Chandragupta Basti, which contains interesting sculptures of Jaina mythological subjects, and the Chāmuṇḍarāya Basti, the largest and the most handsome temple on this hill.

The village which is situated between the hills Vindhyagiri and Chandragiri contains the Bhaṇḍāri Basti, the largest temple in the village enshrining the twenty-four Tirthankaras, Akkana Basti, a fine temple in the Hoysala style of architecture, the Jaina Matha, the residence of the Jaina Gurus, and a beautiful large pond or kalyāni which has given its name to the place. The neighbouring villages of Jinanāthapura (2 miles) and Kambadahalļi (7 miles) contain Jain antiquities of much architectural and sculptural value.

The Government of His Highness the Mahārāja of Mysore have spared no pains either in the excellent upkeep of the glorious Jaina antiquities at Śravaṇa Belgola or in providing all facilities to the lakhs of pilgrims who throng to the place at the time of important ceremonies. The intimate relations between Jainism and Mysore have been beautifully expressed by His Highness the Mahārāja of Mysore in his speech at the All-India Jaina Conference held at Śravaṇa Belgola on 14th March 1925 at the time of the last Mastakābhishēka. "In welcoming this all-India gathering of Jainas to the land of Mysore, I cannot forget that this land is to them a

land of pilgrimage, consecrated by some of the holiest traditions and tenderest memories of their faith. This is the holy spot sacred to the Munisvara Gommața whom tradition represents to have been the younger brother of Bharata, the eponymous Emperor of Bhāratavarsha. The land of Mysore therefore symbolises Gommața's spiritual Empire as Bhāratavarsha stands for the Empire of his brother Bharata. But Jainism not only found a second birthplace and home n Mysore, Jainism repaid the debt. For Jainism if it did not create our Kannada literature, inspired some of the noblest master-pieces of that literature in its early history; and Jaina learned men have ever since continued to render signal service to it."

# THE DATE OF THE CONSECRATION OF THE IMAGE OF GOMMATĒŚVARA

BY S Śrīkaṇṭha Sastri, M.A.

मद्रं मक्ति खिलाधार्मिकपुराडरीक-पराडावबोधनसुमित्रदिवाकराय । संसारसागरविचित्रनिमग्नजन्तो ईस्तावलम्बनकृते जिनशासनाय॥

(S. I. I. IX pt 1 no. 387.)

The exact date of the consecration of the image of Śri Gommateśvara has been discussed by several scholars, Dr. R. Shāma Śastrī in the Mysore Archaeological Report for 1923 made use of the date given in the Bāhubali Carıta to substantiate his theory of the commencement of the Gupta era in C. 199-200 A. C. On the basis of the following verse:—

कल्यव्दं षट्शताख्ये विनुतिवभवसंवत्सरे मासि चैत्रे पंचम्यां ग्रुक्लपचे दिनमणिदिवसं कुम्भलग्ने सुयोगे । सौभाग्ये मस्तनाम्नि प्रकटितभगणे सुप्रशम्तां चकार । श्रीमचामुण्डराजो वेलुगुलनगरे गोम्मटेशप्रतिष्ठाम् ॥

(Bāhubali Carita v. 64.)

Assuming that Kalyahda should have been a mistake for Kalkyahda, he calculated that the date would tally with Sunday, 3rd March, 1028 A. C. The defect in this calculation was pointed out by Dr. A. Venkata Subhayya. Some think that the date implied was probably 21st April, Sunday 980 A. C. when Mṛga sirā nakṣatra and kumbha lagna were current. The Ajitanāthapurāṇa of Ranna was completed in Śaka 915, Vijaya, Kārtika, Nandīśvara day (26th October 993 A. C.), and it says that Attimabbe visited the image

<sup>1.</sup> If one reading is really Kalki, it is interpreted as in the sixth century after Kalki and in the 8th year Vibhaba. But 980 A. D. is Vikrama according to southern and Vsha according to northern cycles.

of Gommatesvara. Therefore it is clear that the image existed long before that date. How far earlier has to be determined

It is assumed that because Chāvunḍarāya in his Adipuraṇa does not refer to the installation of Gommaṭa, it must have taken place after the completion of the work. The date of the work is given as follows:—

Nava Śata Sankhye yūge Śakakāla saman negald-lévarābdmu-

-tsavakaramāge Phalguṇa sitūṣṭami Rohiṇi Somavūramem-

bivu subhadangal@ge param@tsavadim gunaratna bh@shanam

kasij**ana š**ēkharam baredu pustakakērisidam purāņaman [[

Dr. A Venkața subbayya calculates that according to the southern reckoning the date would fall on Monday, February 18th 978 A. C. when Rohini was current. According to the northern cycle A. C 976 was Isavara. Therefore the image of Gommața may have been established between 976 and 993 A. D. The nearest Vibhava occurs in 968 A. C. and Sukla panchmi falls on March 7th Saturday but the actual festival might have occured on the next day Sunday. Still we cannot attach much importance to this, nor to the absence of the mention of Gommatesvara image in the Cāvunda Rāya purāna—In the previous Vibhava (908 A. C.) Caitra Suddha panchmi falls on March 10 Thursday. In 907 A. C. (Prabhava) the tithi occurs on a Sunday, March 10th. Dr. R. Shama Sastri's date is really impossible for there is no evidence that Cāmuṇḍa Rāya lived up to 1028 A. D.

I wish to point out the existence of another clear reference to the Gommata image. In the Mysore Archaeological Report for 1913-14 p. 28, an inscription at Chikka Hanasõge is given. It belongs to the time of the Ganga Ereya.

Ereya samudra vēṣṭitāvanige dharātalamam pratipāli -suttamit-

-tereya mahārimaṇdilakarin besegeyye vilāsa ëlge--yim

mereva karāran ?)endenisal āliporī stita samdhya rindu van

derega samantu Kalneleya devara pada payoruhangalol n

Sthāvara jangama tirtham bhāvisi peļdāgaļ orade Gommāļa devar sthāvara tirthan, Kalnele Dēvar bhāvalaya dolagaņa tirtham ¶

Here Gommața deva is described as the fixed sacred place and Kalnela deva as the moving sacred place in the Universe. This Kalnela deva was the disciple of Elacărya. He was called āstōpavasi and set up the nisidige of his guru Elăcarya and must have been the contemporary of Ereya. This inscription is assigned by R. Narasimhāchar to c. 910 A. C. Another inscription in the same report at the same place (p. 38) refers to Nēmicandra (c 900 A. C) the disciple of Śridhara of Hanasōge vali, Dēsi gaṇa, Pustaka gacha. E. C. IV No. 28 refers to Ēļācārya of the same gaṇa and gachha as the disciple of Śridhara. Referring to Śridhara of Pustaka gachha of the Dēsi gaṇa are the following:—

Pūrņa candra. Dāmanandi.

Ēļācārya.

Śrīdharācarya – Śrīdhara dēva [Kelnele dēva.]

Maladhāri dēva ... Divākara

Candrakirti. 1099 A. D. ... Jayakirti

Tamil tradition says that one Elāchārya was the guru of Tiruvalluvar to whom Kural is attributed, Hirālāl (Cat, Skt. Pkt. in C. P. and Berar) says' that Helācārya is the propagator of Jvīlānialini worship. M.E.R. 416 of 1929 says that Elacārya was a native of Hēma grāma near Nilagiri. (Ponūr in North Arcot.)

In the Sūrastha (?) gaṇa (E. C. IV No. 19) we have

Anantavirya
Bālacandra
Prabhācandra
Kalnele dēva
aṣtōpavāsi
Hemanandi
Vinayanandi
Ēkavira
Pallapandita

(Pālyakirti 1118 A. C Abhimānadāni)

In L. A. XIV, one Ananta virya is said to have been the disciple of Guṇa sēna who was the disciple of Vira sena. Ananta Virya is the contemporary of Rakkasa Ganga in Ś. 899 (977 A. C.) The Humcha inscription refers to Mārasimha Nolamba Kulāntaka Guttiya ganga as the younger brother of Marula, his younger brother Rācamalla and his younger brother Govinda Nitimārga. Then his kiriya (younger?) is mentioned as Satya Vākya Govindara whose titles were Rakkasa Ganga, Vīramāratānda etc. Rakkasa Ganga, brought up the daughters of his younger brother Arumolidēva and married one of them to Kāḍu veṭṭi. Ananta Virya may have been the same as the author of Parīkshamukha Siitra vrṭṭi in 975 A.D. Therefore this Kelnele dēva must have been different from Kelnele dēva the disciple of Ēļacarya and the contemporary of Erega in c. 910 A.D. If this Erega is the same as Ereyappa, Mahēndrāntaka, he must be placed between 907 and 913 A. D.

If, as indicated above, the consecration took place in a year Vibhava, since 908 A. D. is a Vibhava and the details seem to refer to 907 A. C. 10th March Sunday, this is most probably the date of installation as it falls in the reign of Erega.

But it should be investigated whether such an early date is in conformity with the known facts about Cāmunḍa Rāya who was

 $E_c$ . VII Sr. 37 mentions one Anantavirya as the colleague of Maladhāri  $\hat{s}_{rip}$ āla dēva in  $\hat{s}_{1069}$  (1147 A.C.)

responsible for the installation. Apart from a consideration of the existence of several Cāvunda rayas, it is usually assumed that Cāvinda rāya whose inscription is found near the image is the same as the author of Cāvunda Rayapuraṇa. The exploits of Cāvunda mentioned in the Kannada work seem to tally with those described in the incomplete inscription at Sravaṇa Belagola (No. 281). The inscription says that on the orders of Indra, he defeated Vajjvala the younger brother of Pātāļamalla and also took part in the wars with Nolamba Rāja at Virōttamsapura. He frustrated the ambition of Chaladanka Ganga (?) In the Purāṇa he refers to victories over Rājāyta, Rācha, Gōvindarasa and Rāchaya who coveted the country. Further he mentions the places of battle, enemies and the titles obtained by time, in the him of Jagadēkavīra (Marasimha.)

| Battle. |                | Enemy. |                                      |         | Title.  |                    |                 |
|---------|----------------|--------|--------------------------------------|---------|---------|--------------------|-----------------|
| 1.      | Khēdaga        | •••    | Vajj <b>v</b> ala                    | . •     | • •     | Samara<br>dhara.   |                 |
| 2.      | Gönür bayal    | •••    | Nolambas                             |         | •••     | Viramār            | tāṇḍa.          |
| 3.      | Ucchangi Kôțe  | •••    | Rājāyta                              | •••     | •••     | Raņa ra            | nga Singa       |
| 4.      | Bageyür Koța   | •••    |                                      |         |         | Vairikula<br>danda |                 |
| 5.      | Fort of Nrpa K | āma    | Bīsa, Sivara                         | , Kuṇan | ıka     | Bhuja V            | ikrama.         |
| 6.      |                | I      | Enemy who l<br>rāya's ya<br>Nagavari | ounger  | brother | Chaladai<br>Ga     | nka<br>anga.    |
| 7.      |                |        | Gangara<br>Rāchayy                   |         | Mudu    |                    | Parasu<br>ima.  |
| 8       |                |        | Jattigas                             | · · •   |         | Pratipaķ<br>kș     | sa Rāk-<br>asa, |

His master was Jaga dēva Vīra Nolamba Kulāntaka and his guru was Ajita Sēņa of Śena gana, whose parampara is thus mentioned:—

```
1. Vira Sēna I
                   (837 A.C.)
 2. Jina sena II
                  (897 ,, )
 3. Gunabhadra
 4. Sarvasādhu Bhattāraka.
 5. Dharmasēna of Candrikāvātavāsa
                           (E.C. II, No. 24?)
 6. Kumara sena of Mulgunda and Kopana
                   Kanakasena 903 A. C. (I.B.B.O.R. A.S.X.)
                                         (E.C. III Mal 30 and
                                                  sg. pt 147)
 7. Năgasēna (E. C. II no. 34?)
 8. Vira Sēna II
                       Guna sēna
 9. Candra Sēna
                       Ananta virya 977 A. C.
                       (con. Rakkasa Ganga, E. C. I. Cg. 4.)
                     (E. I. IV no. 15?)
10. Arvanandi
11. Nayasēna (E. I. XVI. ?)
12. Ajita sēna (c. 974 A. C.)
                          Kanaka sena
 Permādi
               Anna
                      Jinsēna III. Narēndra Sēna, 1053 A.C.
  (Chāvunda Rāya)
                 Mallishena (1046 A.C.) Nayasena sena)
```

In the Cāritra Sāra, Raṇaranga sinha calls himself the disciple of Jinasena.

In the Gommalasūra of Nemi candra Gommata Rāya is said to have been the disciple of Ajita sēna, whose guru was Ajja (Ārya) Sēna. In the Karma Kāṇḍa, Ajita sēna Nemi Candra, Indranandi (c. 975) Kanakanandi Abhayanandi, Viranandi, Simmala guru Indranandi (V. 16) are mentioned. And there is the specific reference to Dakkhiṇa Kakkuṭa Jina, established by Gommata Raya

गोम्मटसंग्रहसुत्तं गोम्मटसिंहरुवरि गोम्मटजिर्णाय । गोम्मटरायविणिम्भयः(ख्लाणुक्ककुडजिर्णा) जयउ । गोम्मटसुत्तिहरूणे गोम्मटरायेण या क्यादेशी । सो राख्रो चिर् कालं णामेण य वीरमत्तराडी ॥

As regards Vajivala deva (who is said to have been defeated by Mārasimha Nolamba Kulantaka), one was the centemporary of Krshna III and Iriva Nolamba. M.E.R. 219 of 1932 mentions Vajjara dēva ruling Pulinādu under Kannadēva, where one Prthvirāma setti died at Mangala, M.E.R. 236 and 237 of 1932 also refer to Vajjara deva ruling Pulinadu, M.E.R., 580 of 1906 refers to Vajjala deva of Embadi as a subordinate of Ballaha in S. 887 (965 A. D.). Therefore Vajivala dēva is not a Silāhāra as assumed by Fleet. (E I. V p 170 f. n. 5). But Cavunda defeated Vajivala on the orders of Irdra Raja. Mārasimha alo is said to have enabled indra Raja to easer his capital Manyakheta. Fleet assumed that Indra mentioned in the Sravana Belagola inscription was placed on the Rastrakuta throne by Mārasimha. But there is no evidence that Indra (IV) was ever crowned, because Calukya Tailapa had successfully usurped the power. Therefore it is suggested that Mārasimha enabled Nityavarsha Indra III (915-917 A. C.), to became king (Indian Historical Quarterly, June, 1930). Therefore the Chief Vajivala conquered by the order of Indra IV must have been a person of northern India, since Indra conquered Kanuj and Mahodaya. This Vajivala deva may be Vajra Simha (Vairi Simha) Paramāra of Malwa, also called Vajrata (E.I. p. 237). He was deposed by the Prātihara Manipāla and fled to the Rāstrakūta country. Mahipāla invaded Kuntāla also but according to the evidence of the drama Camla Kausikam the Karnātakas defeated him and occupied his country, According to Pampa's Vikarmarjuna vijaya, the Cālukya Chief Narasimha defeats Mahīpāla as a subordinate of India III. Therefore there is nothing improbable in Marasimha and Cavunda rava being already active from 907 A. D.

If Ereyappa is Mahēndrāntaka Ereyappa, then the Chikka Hanasoge inscription referring to Kalnela dēva should also be placed in C 910 A.D. In Ś 829 Prabhava (907 A. D.) one Nāgavarma died fighting for Ereyappa and Ajavarma on the orders of Ganga fought with Nolamba and died (*Jl.* 19 E.C.XI) Sk. 284, E. C. VII. mentions Vikramādityā Sāntarasa and Ereya Permādiya Sānta (?) in Ś. 825 (903 A. D.) as the subordinates of Kṛshna II. Sr. 147 E. C. III refers

to Permānadi Erayappa and to Kumūra sēna Bhaṭāra of Kalbapputīrtha. Fleet assigned Ereyappa to 901—938 A.C. (E.I. VI p. 59). Cd. 74, E.C. XI. says that in Ś 890 Prabhava (968 A.D.) Jakki Sundari, the wife of Sūdraka, built a basadi in Kākambāļe and the inscription mentions. Rāmacandra the disciple of Aṣtōpavāsi, Baļacandra bhaṭāra, Khehara Sakti, Guṇacandra Ktrti, Nāganandi and Kumāra Kirti dēva. This astopavāsi was probably the same as Kelnele dēva the disciple of Ēlācārya. Since Indranandin's Jvāļā malini kalpa was written after Ēlācarya, and in the times of Rāṣṭra kūṭa Kṛshṇa III (939—966 A. D.), there is nothing to prevent Ēlā carya and Kaļnele dēva being assigned to c. 900 A.C. and Nemicandra himself may have to be assigned to c. 925 A.C. Therefore it is highly probable that the image of Srī Gommaṭēsvara was installed in c. 907-8 A.C.

### ŚRAVANA BELGOLA—ITS SECULAR IMPORTANCE

HΥ

#### Dr. B. A. Saletore, M. A., Ph. D. (Lond.)

As is well known Śravana Belgola has been considered by the Jainas all over India as one of their most sacred spots in this country. Indeed, its religious importance has been so great that few have over cared to enquire of its secular position in the civic life of the people. It is the object of this paper to show how for centuries this sacred place of Jaina pilgrimage was also noted for its material wealth. The remarks that follow are based on some of the many inscriptions that have been discovered in and around Śravana Belgola.

"In the whole beautiful State of Mysore it would be hard to find a spot, where the historic and the picturesque clasp hands so firmly as here". This opinion of a modern foreign traveller is certainly justified. For the Jainas, much more than the Hindus, had a rare conception of scenic beauty and a gift of selecting delightful spots which were suited for religous meditation as well as for furthering the cause of material existence. Sravana Belgola was essentially one such spot.

That even in the earliest times the Jainas were aware of this double-sided importance of their centres is evident from one of the oldest stone inscriptions on Candragiri or Cikkabetta at Śravaṇa Belgola. This epigraph, which has been rightly assigned to about A. D. 600, informs us that the great Bhadrabāhu-svāmi, having learned from an omen and foretold in Ujjain a calamity lasting for a period of twelve years, led the entire sangha (or community) to the south. "and reached by degrees a country counting many hundreds of villages and filled with happy people, wealth,

<sup>1.</sup> Workman, W. H. and W. J., Through Town and Jungle, p. 80 (London, 1904); Narasimhacharya, Epigraphia Camlica, II, Intr. p. 2.

gold, grain, and herds of cows, buffaloes, goats, and sheep." <sup>2</sup> In other words, when that celebrated Śrutakevali selected this southern centre for his sangha, he made it clear to the world that the Jainas were going to a region that was economically—as we would put it in our own days self-sufficient and prosperous.

This economic importance Sravaṇa Belgōla maintained almost till own days, and lost it. as many hundreds of centres have lost, because of the altered nature of the times and the onrush of the forces of the modern world.

An examination of the epigraphs ranging from the twelfth to the sixteenth centuries A. D will reveal that the commercial life of the people of Śravaṇa Belgola was marked by some special features. The most noticeable of these was their intense devoutness and patriotism. In early and mediaeval times in the South, we note that patriotism went hand in hand with religion. The merchants of Śravaṇa Belgola were no exception to this rule. We shall prove this from examples relating to all the merchants of that place, and not to particular individuals. In about A. D. 1175, for example, all the merchants of Śravaṇa Belgola, as is related in two stone

<sup>2.</sup> Epigraphia Carnatica, ibid, 1, p. 1. My assertion that this great Srutakevali was the first Ganadhara (Mediaeval Jainism., p. 3) has been called one of my 'conspicuous errors of facts' by a critic in the New Indian Antiquary for May, 1939, p. 132. I relied for this detail concerning the great Bhadrabahu on Dr. R. Shama Sastry's Mysore Archaelogical Report for 1923, p. 26, para 67. It is a great pity that I did not cite this reference which, from the point of view of the above critic, may also have been a "conspicuous error of fact." On reading the review of my work sent in advance to me for insertion in the NIA, I wrote atonce to Dr. R. Shama Satry and received from him the following note in his letter dated 9th February 1939: - "Bhadrabahu was not really a Ganadhara, but out of respect he was spoken of as a Ganadhara in some Jama manuscripts and I copied it. I do not now remember the no. of the manuscript ...... It will be evident to the reader, therefore, that in committing "a conspicuous error of fact," I have sinned in excellent company. As regards the other "conspicuous errors of facts" noted by the critic. I have dealt with them elsewhere, "in the interest of Jaina studies." B. A. S.

inscriptions assigned to that date, pledged themselves to annually for as long as the sun, moon, and stars endure, certain specified dues, to provide for flowers for Gommatadeva and Pārsvadeva. These merchants, we may observe, were "endowed with all good qualities", and are said in the two inscriptions to have been "of the holy place Belugula" It is interesting to observe in this connection that it was not only men who thus gave evidence of their devoutness, but women as well. One of the two records expressly relates that "To provide for flowers for Gummatadeva. al' the merchants of the holy place Belugula, including Gummi Sett's Dasaiya, Lokeva-Sahani's daughter Somavve and all the citizens (samsta-nakharangalu), having purchased certain lands (specified with their location) from the assembly, made over the same to the garland-maker as a perpetual gift.3

The merchants Mosale, which seems to have been perhaps a neighbouring place, too, showed their devotion in a like manner. For in about A. D. 1185 the merchants of Mosale pledged themselves to give annually, as a perpetual gift, certain specified amounts. for the eight kinds of worship of the Tirthakaras set up by that large-hearted Jaina merchant leader of Śravana Belgola, Basavi Śetti.⁴

The fact that Basavi Setti is called in one of the records the valla-vyavahāri or Senior-most Merchant, suggests that the merchants of Mosale had gradations of honour amongst them. We can see this better when we examine a record which specifically mentions the highest civic official of Śravana Belsola. This inscription has been assigned to about A. D. 1179. It relates that Malli Setti, the Paltanasvāmi (or Lord Mayor) of Gommatapura, along with Gandanārāyana Setti and the group of chief merchants (mukhyavāda nakhara-samūha), having assembled made an agreement which is registered in the record. The broad-mindedness of the Śravana Belgola merchants is seen from the concluding lines of this epigraph

<sup>3.</sup> Ibid, 241, 242, pp. 103, 104,

<sup>4. &</sup>quot; 236, p. 101.

<sup>5. &</sup>quot; 235, p. 101.

which run thus:—" May those persons who maintain this with affection enjoy long life and great prosperity! The wicked man who, without maintaining, violates this, shall incur the infamy of having slaughtered on the site of Kurukṣetra and in Vāraṇāsi seven crores of eminent sages, tawny cows, and men learned in the Vedas." Evidently to the generous Jainas of the middle ages there was no distinction between Kurukṣetra and Śravaṇa Belgola, and the Vedas and the Jaina Sidhānta.

That the Jainas of Śravaṇa Belgola were organized in commercial guilds is evident not only from the above records but also from the one following in which we have clear evidence of the corporate life of the merchants of that holy place. The inscription in question has been assigned to about A. D. 1206. In this record the Jaina guru Nayakirti-deva, who is to be distinguished from his famous namesake, who is rightly called in the same inscription "the king of asectics," is said to have given to all the merchants of the holy place Belgola, in the presence of the Senior Māṇikya-bhaṇitāri Rāmadeva Nāyaka, the minister of the Hoysala king Someśvara Deva, a charter which ran as follows:—

"For house-tax at Gommațapura, beginning from the year Akşaya and for as long as the moon, sun, and stars endure, the residents shall pay eight hanas tonce for all) as the capital on which one hana can be realized (as interest), and live in peace. This includes the mills of oilmen. In case the imposts (named in detail) of the palace came to be levied, the Acārya of the place shall himself pay and settle the matter; it is no concern of the residents. Those who violate the terms of this charter are destroyers of Dharmasthala (which is evidently Śravaṇa Belgola). If among the merchants of this holy place one or two, posing as leaders, teach the Ācārya deceit, and, causing confusion by taking one thing for another, encourage him to covet a hāga and a bele and ask for more, they are traitors to the creed, traitors to the king, enemies of the Baṇanjigas, gamblers (nettagayaru), perpetrators of murder and plunder. If knowing this the merchants are indifferent, they alone are the

<sup>6.</sup> Ibid 397, p. 169.

destroyers of this charity and not the Ācarya and the wicked. If without the consent of the merchants one or two leaders enter into the Ācarya's house or the palace, they shall be traitors to the creed. With regard to privileges, former usage shall be followed. Those who destroy this usage shall incur the sin of having slaughtered tawny cows and Brahmans on the banks of the Ganges."

From the above charter the following conclusions may be drawn :- Firstly, Sravana Belgola was a sort of a Free City, the house and mill taxes of which were collected not under orders from the t'alace (i.e., the king, or the State) but from the Acarva of the place (i.e., the Pontiff). Secondly, it was the Ācārya who was responsible to the State for the imposts of Government, and who leased the right of collecting taxes to the merchants-guilds. Thirdly, this was done in the presence of the highest official of the State - the minister—in order to make the agreement legal. Fourthly, the Ācārya, like his disciples, was intensely patriotic, as is evident from the clause relating to the treason to the king. Fifthly, there seems to have been evil persons in Sravana Belgola who, then as now, posing themselves as leaders looked to their own profit at the expense of both the holv place and the State. And, finally, the Jainas considered the Brahmans and Benares with the same reverence as they considered their gurus and Sravana Belgola.

How famous the merchants of this 'holy place were is evident from an inscription dated A. D. 1195 which informs us that they were "born in the eminent line of Khandali and Mulabhadra, devoted to truth and purity, possessed of the lion's valour, skilled in conducting various kinds of trade with many sea-ports, adorned with the famous three jewels, the merchants residing at the holy place Belugula acquired celebrity on earth."

From the same inscription date A. D. 1195 we learn about another special feature of the commercial life of the merchants of Sravaṇa Belgola. This is related to the very high place they occupied in the civic life of the people. The merchants of Sravaṇa Belgola

<sup>7,</sup> Ibid, 333, pp. 140-141.

were in charge of the religious endowments of that city. The same record informs us that the merchants of that centre "were the protectors of that Jinālaya" (i.e., the famous Nagara Jinālaya of Śravaṇa Belgola.<sup>8</sup>

Even in later ages the merchants of Śravaṇa Belgola were in charge of the public charities of that centre. Thus in about A. D. 1274 the jewel merchants and the elavi (?), it was agreed upon, were to look after the charity which was made by some one whose name is not mentioned in the record. But we are informed that a perpetual endowment of four gadyāṇas was made as an act of reverence to the memory of Medhāvi Seṭṭi of Bārakanūr, the lay disciple of Prabhācandra Bhaṭṭāraka, with the condition that three moṇas of milk should be supplied every day as long as the sun and the moon last. In about the same year another endowment of three gadyāṇas made by Keti Seṭṭi (descent stated), for the daily anointment of the god Gommaṭadeva, was also entrusted to the charge of the jewel merchants of Śravana Belgola.

The extreme care with which they looked after the public charities entrusted to their charge is proved by an inscription dated A. D. 1288. This inscription relates the following:—That all the jewel merehants of the holy place Belugula and Jinanāthapura (Mosale?), agreeing among themselves, gave a deed as follows:—"For the repairs (of the temple) of the god Ādi of the Nagara-Jinālaya, temple vessele, etc., and services, all the merchants of those two cities granted, with pouring of water, to continue for as long as the sun, the moon, and the stars endure, davaņa (?) at the rate of one gadyāna for every hundred gadyanas of davana received from either local men or foreigners, for the god Ādi." The concluding lines of this deed clearly prove the solidarity of the merchants, their intense patriotism, and their honesty of purpose. "If any one denies or conceals (his income)

<sup>8</sup> Ibid, 335, p. 143.

<sup>9. &</sup>quot; 244, p. 104.

<sup>10.</sup> Ibid, 245, p. 104. Cf No. 246, dated also in about the same year, for a similar example. Page 104-105.

in this matter, his race shall be childless; he shall be a traitor to the god, a traitor to the king, and a traitor to the creed. The signature of all the merchants—Śri Gommata." 11

That the merchants of Sravana Belgola asserted their rights when injustice prevailed is evident from another record A. D. 1296. In this inscription we have the interesting information of the assemblies of Jaina gurus and leaders remitting certain taxes, and the merchants utilizing the same for a benevolent purpose It relates that in A. D. 1296 the assemblies of the Mūla-sangha, consisting of mahāmandalācāruas and rājagurus, having remitted certain taxes, saving "We will not take any of these (five taxes, named), or any others, is respect of the devadana wet and dry lands of the gods Gommatadeva, Kamatha-Pārśvadeva, and Devaravallabhadeva of Bhandārayayva's basadi, or (of the gods) of other basadis," all the jewel merchants of the holy place Belugula, the gaudaprajegal (citizen- representatives) of Kabbahunatha-Aruvana, and others granted, for the enjoyment of Devaravallabhadeva, gadyāņas which a certain official named Sambhudeva had unjustly levied as malabhraya (a kind of tax) from that god's village of Hāduvarahalli.19

The existence of jewel merchants and their guilds for centuries at Śravaṇa Belgola bespeaks great wealth and influence in that centre. But wealth brought with it pleasure and enjoyment, and this makes us refer to one more feature of Śravaṇa Belgola. It is that referring to the existence of dancing girls in that city. These were in no way behind other citizens in their piety and large heartedness. An example of one such generous and devout dancing girl was that of Mangāyi. Two inscriptions, both of which are dated in about A. D. 1325, relate that she was the disciple of Abhinava Cārukirti Paṇḍitācārya. She was "a crest-jewel of firm faith (in Jainism), and a crest-jewel of royal dancing girls." This devout dancing girl caused a famous caityā'lya named Tribhuvanacuḍāmaṇi

<sup>11.</sup> Ibid, 336 p. 144.

<sup>12.</sup> Ibid, 347, p. 150,

to be built at Śravana Belgola. 13 For nearly two centuries this wonderful structure received public donations and charities. In about A. D. 1412 a citizen named Gummaṭanna of Gerasoppe repaired this basadi, along with four others, making gifts of food to one group of ascetics. 14 And in about A. D. 1500 the gaudas (citizens) including Nāgagonda of Belgulanādu and Kalagonda of Muttaga Honnenahalli, granted to the same Tribhuvanacudāmani basadi the wet and dry lands of Dodanakaṭṭe. 15

<sup>13.</sup> Ibid, 339, 341, p. 145.

<sup>14.</sup> Ibid, 342, p. 145.

<sup>15.</sup> Ibid, 340, p. 145.

#### MONASTIC LIFÉ IN SRAVAŅA BEĻGOĻA.

BY

#### R. N. Saletore, M.A. Ph. D.

Some light may be thrown on some features of monastic life of the Jaina monks of Sravana Belgola from the earliest times till the beginning of the 19th century, chiefly from inscriptions. Broadly their life may be divided into two spheres: religious and economic, the former, of course, depending on the latter in the sense that no monastic life or activity could either exist or survive without support from outside and this assistance was offered purely with the sole object of promoting the Jaina Dharma.

The Jaina monks of Sravaṇa Belgola appear to have paid considerable attention to scholarship. Muni Pujyapāda, for instance, was incomparable in grammar, skilfull in Siddhnta, poetry, and prosody. Another Jaina guru Prabhacandra was a celebrated author in logic. Kaladhantu Sridhara Deva, was skilled in mantras and medicine, while Meghacandra of the ŝrī Mula Sangha, was in Siddhānta equal to Jinavriasena, in the six systems of logic like Akalanka and in all Grammar, Pūjyapāda. Grammar, Poetry. Prosody, Siddhānta, Medicine and Logic appear, therefore to have been the principal subjects in which the monks of Sravaṇa Belgola strove to achieve distinction and for which they devoted their quiet lives.

These monks apparently lived in communities called sanghās, of which, at least in Sravaņa Belgoļa, there were three if not four separate divisions. They were known as the Kelaṭūr<sup>5</sup>, Mayūra,

<sup>1.</sup> E. C., II; Inscriptions at Sravana Belgola, 40, p. 121. The references henceforth given are to the inscriptions given in this work.

<sup>2. 42,</sup> p. 123.

<sup>3. 47,</sup> p. 127.

<sup>4.</sup> Cf. Studies in the Nalanda Monastery, Shamans Hwui Li and Yen-Tsung. The Life of Hiuen-Tsiang, p. 112. (Beal).

<sup>5. 33,</sup> p. 119.

(which was probably the same as the Navilūra)1 and the most important of all and perhaps the original, the śri Mūla. Little is known about the Kelatūra Sangha but of that of Navilūra mention is made of the great Anantamati Guruva Nandi and his disciple Nandi Munisa, who belonged to this congregation at various times. It is interesting to note that the Mayūra Sangha is called a Grāma Sangha, probably indicating its origin. But the most prominent of all these was evidently the sri Mūla, the leaders of which have traced their leadership to Mahāvīra and Bhadrabāhu. customary for them when addressed to be given their spiritual designation especially in contemporary inscriptions. Kukkutāsana Maladhari Deva, for example, is said to have belonged to the Arhata Samaya, (which was from the beginning the Mūla Sangha) the Kondakundanvaya, of the Desiya Gana and the Pustakagachha. They had spiritual as well as lay disciples. The spiritual disciple of this monk was the famous Subhācandra Siddanta Deva, while his lay follwer was Ganga Camūpati as is recorded in an epigraph dated A. D. 1117.3

One of the most important aspects of Jaina monasticism was the nature of their corporate of life, for it must be remembered that the Jaina monks lived in spiritual brotherhoods in select places. Bhadrabāhu is recorded to have arrived at "a country counting many hundreds of villages, completely filled with the increase of people, money, gold, grain, cows, buffalces and goats." In such places the Jaina monks lived, especially on the bounty of the pious rich as well the poor Grants of land were generally made at the request of the Jaina monks, although voluntary contributions were not unknown. A record of A. D. 670 reveals how a plot of land was granted at the request of one Arasi, obviously a Jaina monk and the details of the plot are also specified. It is interesting to know how

<sup>1. 28,</sup> p. 118, 29, p. 119.

<sup>2. 27, 29,</sup> p. 118.

<sup>3. 45,</sup> p. 126.

<sup>4. 1,</sup> p. 115.

<sup>5. 24,</sup> p. 118.

such grants were made from time to time. So early as A. D 1131, one Siriya Devi, the daughter of Bala Deva Dannayaka, in order to provide in the Svati Candha Vārna lina temple at Belgola, for the divine worship, gifts of food to the assembly of rishis, and for repairs. presented the village of Matta-Navile in Kalkant-nad and an irrigation garden of fifty Kolagas in the middle plain of Gangasamudra. Deposting 40 gadyanas of gold and asking permission of the reigning king Visnuvardhana Deva Hoysala, and washing the feet of her guru Prabhācandra Siddhānta Deva of the Śri Mūla Saugha, she neede over this gift, free of all dues 1. From this record it may be inferred that such an award was made with a threefold object; the maintenance of divine worship, the fivelihood of the laina monks. and the repairs of the basedis is which they lived. Not only arable, but also productive land was given, and if, as in this case, it was State property, for all land in Karnataka, at least, was not State property) it was granted after obtaining the formal sanction of the reigning king, and what is more important, free of all imposts. Some times such plots of land, with floral crowns (huvina padige), were given over to the "hand" of the Mahānāyakācārya.2 Land was actually purchased before a gift was made. Even so late as A. D. 1409, it is related how a danasale paddy field of one khanduga under the Gangasamudra tank of Belgola was purchased (kramavāri konlu kollu by one Gunmata Deva "in the regular manner" in the presence of the chief citizens of Belgola, and, after performing worship at the feet of the god, was given as a gift.3 When such a grant of rand was made to the Jaina monks of Sravana Belgola, its boundaries were clearly specified. In A D. 1196, for instance, the limits of a plot were thus specified: "the moduleri garden, in the volugere to the left of the Nagara Jinalava; six salage of pady field; below the pond before Udaka's house 10

<sup>1. 53,</sup> pp. 133-34.

<sup>2. 56,</sup> pp. 143-44. 89 p. 156. The date of this record is not verifiable.

<sup>3. 107</sup> pp. 165-66; Note: This custom of bestowing endowments, was in great vogue among the Buddhist monastries. The Nalanda monastery was very prosperous owing to such grants. Cf. Shamans Hwui Li and Yen-Tsung. op. cit. pp. 112-13.

kolagas of dry land, to the south of Ketti Sett's street north of the Jinālaya, two houses, and in the row of shops...for two oil mills and a house 5 hana. for a wholesale store in the town, 3 hana." From this record it may be concluded first, that plots of land, well-demacrated were given as grants, with their productive qualities clearly defined and secondly, that a graded levy was recovered from shops, oil-mills and houses. The inevitable consequence was two-fold: the Jinālaya received two steady types of income in kind as well as in cash.

It is possible to ascertain some more details of this cash recovery. For the eight kinds of worship, as a grant of A. D 1182 states, the following dues were given by all the Deśigas Nādigas and Nagartas:—

For a load of grain ... one balla.

,, ,, pepper (chillies) ... one hāga.

,, arecanut ... one quarter.

,, turmeric ... one hāga.

, bundle of cotton ... one hāga

,, women's clothes one hāga.

,, load of betel leaves one hāga vīsa.2

These charges reveal that the Jaina monks recovered for their monasteries two kinds of revenue: in cash and in kind, and both of these were charged on necessities, which means that the sources of income could not possibly fail and the charges most probably remained light. The dues were charged on specified loads, the sizes of which probably depended on circumstances and places. Sometimes for repairs, for instance, of the Adi Deva of the Nagara Jinālaya and other temple purposes, all the citizens of the Jinanāthapura at the Belgola tirtha as in A. D. 1288, all the citizens of both these towns, with pouring of water, decided to give at the rate of one gadyana for every hundred gadyana of profit obtained either from their own people or from foreigners. This implied that at times the people of the locality, not to mention

<sup>1. 130,</sup> p. 178.

<sup>2. 124,</sup> p. 172.

<sup>3. 131 (</sup>b) p. 178.

the outsiders who came to visit the place as well, had to pay one per cent of their profit, not of their income, and consequently the the charge could not have been heavy, especially as profit in commer cial transactions may be characterised as rather an elastic type of income. Hence the revenue from this source could not possibly have been either steady or appreciably large.

Gifts of donations were also made by the pious followers. We are told that donations were made in the cloisters of the holv Belgola, A record of A. D. 1196 states that in such a place the cutzens of Mosale bound themselves to give every year amounts ranging from one paga to five pagas. Sometimes the jewellers of Belgola, as is revelaed in an epigraph ascribed to the year A. D. 1181, promised to pay an annual contribution of one  $t\bar{a}$  per tola for the coral and one visa for the sapphires sold.<sup>2</sup> This practice of voluntary contributions became an established custom through the centuries. In the eventful year A. D. 1368 when Bukka I of Vijavanagara reconciled the Jainas with the Śri Vaisnavas, it is recorded that throughout the whole of the kingdom (probably Belgola) "according to their doors," house by house, the citizens gave one fanam for the personal protection of Gomatesvara at the holy tirtha of Belgola.3 As the Kanarese expression reveals (bagilu dattaneyügi mane manege varşakke 1 hana kottu), \* such a charge may be called a door-levy, which should not be confused with the housetax (mane-dere) which will be referred to later.

The Jaina congregation took every care to see that these gifts in cash and kind were properly administered, for these were invariably given as though in perpetual trust to the Jaina god-head. A record of A. D. 1180 shows how, having constructed a tank called Nāgasamudra and planted a garden, some disciples of the mortgagers, who are named, gave up the garden and the land to one

<sup>1. 99.</sup> p. 160.

<sup>2. 86,</sup> p. 156, text, p. 70.

<sup>3. 91,</sup> pp. 159: this date is not verifiable,

<sup>4. 136,</sup> p. 181.

Nāgadeva Heggade, who presented it to Śri Gomata Deva. 1 In order to keep in tact the award so made, sometimes formal agreements were made between the Jaina monks on the one hand and the donors on the other. Such a pact can best be illustrated by an example, In A. D. 1280 the officiating priests (pūjakūrigalyodumbatty) of the Nakhara linālaya, made the following agreement with all the citizens of the Belgola tirtha. The wet and dry lands of this temple were to be cultivated and "devoting the produce to the eight kinks of worship of the god (we) will make without fail the offerings appointed by the citizens. Whose of our family shall sell, mortgage or give on contract the wet and dry lands bestowed upon the god, is a traitor to the king and a trailor to the congregation. Thus have we agreed and written."2 Therefore such a pact implied that it was binding on the priests to observe unfailingly the appointed rites and not to either sell, mortgage or give on contract any of the gifted lands. The income and expenditure of such properties must have been watched as can be inferred from an inscription, dated A. D. 1296. In this year the assembly of the Sri Mula Saingha decided first, that whatever they had been obtained as income from the paddy-lands and dry-fields, together with the waste land, the fire-wood, leave, decay of the basadi house and so forth, was to continue in tact. Secondly, all the jewel-citizens (jewellers) of Belgola, the farmers and subjects, ordained that five gadyana, which a certain Sambhu Deva had unlawfullu disposed of to Sri Vallabha Deva's Hāduvarahalli, should be expended on the festivals of those gods and that the eight rights of possession, with the petty taxes (kirkula), whatever they might be. of that village, should be expended on the festivals of those gods and Vallabhadeva. Such a decision implied that wrongful appropriation from one head to another head of account was not tolerated and was branded as "unlawful" (anyāyavāgi malabrayavāgi).3 over it meant that income from one specified plot of land was to be

<sup>1. 122,</sup> p. 172.

<sup>2. 134,</sup> p, 178, texi p. 99 : "tu m"dipadam r"ija d(r)ohi samay d(r)
Drohi zalendu ... Italics mine

<sup>3 137, (</sup>c), p. 183.

expended on that plot alone and to no where else, thus bringing into common use the vital principle of self-sufficiency, which was so essential in maintaining the corporate life of the Jaina Sangha.

Some further details of such an agreement can be made out from a grant of A. D. 1266 when a settlement was made between the Jaina Sangha of Sravaṇa Belgola and the local merchant devotees. In this year Nayakirti Deva set down, for all the Nagartās of Gomaṭapura, in the presence of the senior treasurer (hiriyamāṇikya bhanḍārt) Rōma Deva Nāyaka, Minister of Someśvara Deva, son of Vtra Ballāļa II, the following decree:—

- (a) For (each?) house in Gomațapura the monied were to pay 8 haṇa on their stock (or capital) and remain in peace.
- (b) Among the mills of oil-mongers, whatever justice or injustice of the palace, (whatever) loss or expense may come, the Acārī of that place must himself stipulate and recover the dues: there was to be no charge on families.<sup>1</sup>

From this order it may be concluded that, in the thirteenth century, the monks of Sravana Belgola charged and recovered the house-tax (mane dere) and the oil-mongers dues (teligāra-gāṇa.) As the house-tax was recovered only from the wealthy, it could not have affected the poor. But, on the other hand, despite the dues of the king, whether legitimate or not, whether they made a profit or suffered a loss, the oil-mongers were obliged to pay the stipulated dues which, unfortunately, appear to have been left to the discretion of the local  $\bar{a}c\bar{a}r\bar{i}$ , who perhaps was expected to know the local conditions better than the monastery officials entrusted with the recovery of the other dues. When such a charge was imposed the tax on families as units was exempt, which shows that the Jaina monks did not dare to stretch the weapon of taxation too far.

<sup>1. 128,</sup> p. 176: Āgi haṇa-vondara modalinge .....haṇa vondara modalinge enṭu-haṇavau sukhav ipparu-teligara gāṇa volagāgi aramaneya nyāyav anyāyam ola-braya ēnum bandaḍam ā sthaladācāryyaru tāve tettu nirṇṇasivaru lokkala kāraṇa kathey illa.—Note: I have changed the translation of the lines underlined, as I nsider my interpretation to be clearer.

It is interesting to note how the Jaina monks took stringent steps to see that none of these measures was transgressed with impunity. This decree further laid down that "if, transgressing the regulations of this order, one or two among citizens of this tirtha, becoming leaders, give bad advice to the  $\bar{a}c\bar{a}ri$  to ask for a reduction in the rate, they are traitors to the congregation and traitors to the king. The guild of merchants will not cast lots, nor demolish the long established customary fees. If knowing this, the Nagartas discard it, the Nagartas themselves are the destroyers of the charity: moreover, the  $\bar{a}c\bar{a}ri$  and the wicked are not its destroyers. If one or two head men, without the consent of the Nagartas, enter into the house of the  $\bar{a}c\bar{a}ri$  or into the palace, they are traitors to the congregation. For free grants and remissions they will follow the old customs." Consequently transgression of the established regulation was declared illegal. No reduction in the rate once fixed after agreement was allowed and if any one dared to make such an attempt it was met with the highest punishment which the congregation could possibly give: excommunication from the Sangha, as such an action was condemned as treason. Again, if any of those who had bound themselves, well knowing it, dared to do such an action they, and not either the acari or the really guilty, were to be considered traitors to the trust. These Nagartas were not even allowed to go either into the house of the  $\bar{a}c\bar{a}ri$  or the royal palace, evidently to exert any influence in making any alteration in the charges once fixed and if they did so they were branded as traitors to the congregation. This however, did not mean that no reduction or remission would be granted, for in this as well as in others, established usage was not forgotten and precedent not lost sight of, as such precedents must have formed a code of case-law.

<sup>1. 128,</sup> p. 176, text. p. 96 : I tirtha nakharangalolage vobbar-ibbaru grāmanigaļngi ācāryarige Kautilya—buddhiyankalisi vondak onda nenadu tolasātavam mūdi hūga beleyam alihi bedikolliy endu ācāryyarige manam gottade avaru samaya droharu rājadroharu banajiga pageyaru nettagayaru kolekavartteg odeyaru, idam aridu nakharangalu upeksisi dar ādade ī-dharmmav nakharangale kedisidavar allade ācāryyara durjanarum kedisidavar alla lokkade samaya droharu manya mannaneya pūrvva maryyāde nadasuvaru.

Despite all these regulations and the great care which the laina priests administered to preserve their endowments, the monks themselves sometimes went against their own interests and laws and in the bargain brought stark bankruptcy on their heads. In such a crisis they appealed to the king, who invariably succeeded in bringing their dilapdiated finances into some order. So late as A. D. 1634 the priests of Sravana Belgola were actually faced with such a crisis. The priests, says the record, "on account of their various troubles mortgaged to the merchant-householders the endowments made for the worship of Gummatanatha swami of Belgola of of the gods "and the mortgage-holders enjoyed possession of these properties for a considerable time. Then came the crisis when Cāma Rāja Vodeyar Ayya of Mysore, inquired into the matter, sent for the merchant house-holders and said: "The loans which you have made to the priests we will pay and discharge." On hearing this they said, that merit might acrue to their parents, they would make a gift of those loans, with the "pouring of water." Then in the presence of all the priests and the merchant-house-holders, the god and guru being witness, this release from a long-standing public debt was proclaimed and sanctified. But in order that history might not repeat itself, it was decreed that in future whosoever of the priests mortgaged the endowments or granted a mortgage thereon, would be excommunicated from their religion and would have no claim to place and property.1

Such security and management of finances would not have been possible without the maintenance of proper accounts and adequate financial administration. The Jaina monks must have had some officials in charge of their treasury and their accounts. A grant of A. D. 1117 refers to the head of the treasury of Narasinha II who was styled as the Bhandārādhikta Hulla while mention is made of the head of the accountants called Karanotsāhi Nila.<sup>2</sup> Under the latter officer, it may rightly be supposed that there must have been

<sup>1. 140,</sup> p 185, text p. 111.

<sup>2. 42,</sup> p. 123. On the activities of this great general, See Saletore, Mediaeval Jainism, pp. 140-45

several assistants and the accounts section must have formed the main department of finance in the Jaina monastry at Sravaṇa Belgola. Of course, there were some other officials as well; for mention is made of the writers (lekhaka) and the engravers ( $\bar{a}c\bar{a}ri$ ) who were entrusted with the publication of the basadi inscriptions.  $^{1}$ 

Here, within the sacred precints of the basadi the Jaina priests lived and passed away. Their practice of sallekhana must have an extremly trying and difficult feat to men as well as women who perished in this way. In A. D. 1131 one Māciyabbe "with eyes half closed, repeating the five words (or phrases), glorious with meditating on Jinendra, magnanimous in parting from relatives, absorbed in the vow of a sanyāsi", perished. Those who were so resolved starved from three days to one month, at the end of which they must have succumbed. Great was their faith for they always cried out: "Māy the honourable supreme profound syādvāda, a fruit-bearing token, the doctrine of the lords of the three worlds, the Jaina doctrine, prevail."

<sup>1. 44,</sup> p. 125.

<sup>2.</sup> Note: they are: Namo Arahantāṇam: Namoh sidhāṇam: Namoh āyuyyāṇam: Namoh ovaj-jhāyāṇām: Namoh tō sabba sāhuṇam.

<sup>3. 53,</sup> p. 132.

<sup>4. 54,</sup> p. 140; 55, p. 144; 13, p. 117; 5, 8, p. 116. Note: - This religious death is described by Ayita Varmma in his Ratna Karandaka. It seems to have prevailed in the Roman Empire and among the Albigenses it was called Endura Cf. Lecky, History of Morals in Europe. I, p. 231, II, p. 52.

#### DATE OF MALAYAGIRI SÜRI

#### BY

#### P. K. Gode, M. A.

Winternitz<sup>1</sup> in his History of Indian Literature states that a MS of Malayagiri's Commentary on Karmaprakrti is dated 1395 A.D., a MS of the Commentary on the Nandi Sūtra is dated 1235 A.D., a MS of the Commentary on the Vyavahāra Sūtra is dated 1253 A.D. Peterson <sup>2</sup> refers to the several works of Malayagiri and states that this writer's Sabdānusāsana was written in the reign of Kumārapāla. Kielhorn <sup>3</sup> states that one of Malayagiri's works as composed in Kumārapāla's reign between 1143 and 1174 A.D. I wonder why Winternitz has not recorded the above date for Malayagiri as given by Kielhorn and referred to by Peterson. In case he had any doubts in accepting the date given by Kielhorn we shall have to see if these doubts are justified on the strength of other evidence in support or against Kielhorn's date for Malayagiri.<sup>4</sup>

In the Catalogue of Manuscripts in the Jain Bhandars at Patan there are certain dated MSS, of works, the author of which is stated to be Malayagiri. These MSS may be recorded as follows with their dates:—

| Page. | Work.                                          | Samvat. | A. D. | Place of Deposit.         |
|-------|------------------------------------------------|---------|-------|---------------------------|
| 22    | पडशीति (सटोक) मू० जिनवहाम<br>टीका of मलयगिरि । | 1332    | 1276  | Saṅghavi Pāḍā<br>Bhāṇḍār. |
| 43    | षडशीति वृत्ति by मलयगिरि ।                     | 1258    | 1192  | Do.                       |
| 94    | संप्रहर्णो वृत्ति by मलयगिरि।                  | 1290    | 1234  | Do.                       |
| 98    | सप्ततिका टीका by मलयगिरि।                      | 1221    | 1165  | Do.                       |
| 201   | चंद्रप्रज्ञप्ति टोका                           | 1480    | 1424  | Do.                       |

- 1. His. of Ind. Lit., Vol. II, 1933 (Calcutta Univ.) p. 592 fn. 2.
- 2. Fourth Report, 1894, Index of Authors p. Ixxxviii.

Works of Malayagiri mentioned by Peterson are :--

- (1) व्यवहारसूत्रटीका,। (2) पश्चसंमहटीका। (3) नन्दाध्ययनटीका। (4) कर्म-प्रकृतिटीका। (5) सप्तिकाटीका। (6) प्रज्ञापनासूत्रटीका। (7) चन्द्रप्रक्लप्तिसूत्र टीका। (8) सूर्यप्रज्ञपि टीका। (9) शब्दानुशासन।
- 3. Report on Palm leaf MSS (1880 81), p. 45—Kielhorn observes:—"The instance अदृहद्रातीन्कुमारपात: on folio 255(b) proves that the work was composed in the reign of Kumārapāla between 1143 and 1174 A. D."
  - 4. Compiled by Dalal and Gandhi, Baroda, Vol. I, 1937.

| Page. | Work.                            | Samvat. | A. D. | Place of Deposit.                               |  |
|-------|----------------------------------|---------|-------|-------------------------------------------------|--|
| 202   | सित्तरिवृत्ति by मलयगिरि ।       | 1462    | 1406  | Saṅghavi Pāḍā<br>Bhāṇdār.                       |  |
| 232   | धर्मसङ्ग्रह्णीटीका by मलयगिरि।   | 1437    | 1381  | Do.                                             |  |
| 231   | सूर्यप्रज्ञप्तिटीका by मलयगिरि । | 1481    | 1425  | Do.                                             |  |
| 239   | चंद्रप्रज्ञप्तिटीका by मलयगिरि । | 1483    | 1427  | Do.                                             |  |
| 311   | श्रावश्यकबृत्ति by मलयगिरि ।     | 1446    | 1390  | Sangha Bhāṇḍāra                                 |  |
| 397   | कर्मप्रकृतिवृत्ति by मलयगिरि ।   | 1331    | 1275  | Tapāgachha Bhā-<br>udāra (Phopha-<br>lia Wada). |  |

In the Catalogue of Jesalmere  $MSS^1$  we find the following dated MSS. of works ascribed to मलयगिर -

| Page | Work.                                | Samvat | A. D | Place of Deposit.            |
|------|--------------------------------------|--------|------|------------------------------|
| 18   | श्रावश्यक बृहद्वृत्ति by मलयगिरि।    | 1491   | 1335 | Big Bhāṇḍāra at<br>Jesalmere |
| 43   | राजप्रश्नीयवृत्ति by मलयगिरि ।       | 1488   | 1432 | Do.                          |
| 23   | चंद्रप्रज्ञप्तिटोका by मलयगिरि ।     | 1488   | 1432 | Do                           |
| 42   | जीवामिगमवृत्ति by मलयगिरि ।          | 1489   | 1433 | Do.                          |
| 13   | नंदीटीका by मलयगिरि ।                | 1488   | 1432 | Do.                          |
| 39   | पिंडनियुक्तिवृत्ति by मलयगिरि ।      | 1489   | 1433 | Do.                          |
| 41   | पिएडनिर्युक्तिवृत्ति by मन्तयगिरि ।  | 1289   | 1233 | Do                           |
| 36   | व्यवहारवृत्ति by मलयगिरि ।           | 1490   | 1434 | Do.                          |
| 37   | <b>बृह</b> त्कल्पपीठिको by मलयगिरि।  | 1378   | 1322 | Do.                          |
| 18   | व्यवहारवृत्ति by मलयगिरि ।           | 1490   | 1434 | Do.                          |
| 35   | संप्रहर्गीटीका by मज्ञयगिरि।         | 1296   | 1240 | Do.                          |
| 24   | सूर्यप्रज्ञप्तिष्टुत्ति by मलयगिरि । | 1489   | 1433 | Do.                          |

<sup>1.</sup> By C. D. Dalal, Baroda. 1923.

It will be seen from the two foregoing tables of dated MSS. ascribed to Malayagiri that they were copied in the years A. D. 1165, 1192, 1233, 1234, 1240, 1275, 1276, 1322, 1335, 1381, 1390, 1406, 1424, 1425, 1427, 1432, 1433, 1434. The earliest dated MS. of Malayagiri's work recorded by Winternitz is dated A. D. 1235 while in the above chronological tables we have four MSS. of Malayagtri's works' bearing dates earlier than A. D. 1235 viz., A. D. 1165, 1192, 1233 and 1234. According to Kielhorn Malayagiri wrote during King Kumārapāla's reign i.e., between A. D. 1143 and 1174. This statement, though not mentioned by Winternitz and accepted, appears to be corroborated by the dates A. D. 1165 and 1192 of Malayagiri's two works समित्रकारोका and पदशोतिवृत्ति. We may, therefore, safely fix A. D. 1165 as one of the limits for the date of Malayagiri, the other limit being about A. D. 1050 as will be seen from the following evidence:—

Malayagiri in his Commentary on the Āvaśyakasūtra mentions Prajňyākaragupta and quotes a verse<sup>2</sup> from his work as follows:—

### "उक्तं च प्रज्ञाकरगुप्तेन-

"यथा वा प्रेयेते तूलमाकारो मातरिज्ञवना । तथा शब्दोऽपि किं वायोः प्रतीपं कोऽपि शब्दवित ॥''

This appears to me to be a quotation from one of the Sanskrit works of Prajñākara Gupta who was a Buddhist logician belonging to about 940 A.D.\* It may be possible for students of Buddhist

- 1. For the names of works of Malayagiri vide Jain-Granthāvali, pp. 4, 6, 8, 10, 14, 18, 20, 40, 42, 64, 100, 115, 117, 119, 120, 125,
- 2. Vide folio 29a of the Pothi Edition of the Āvaśyakasūtra with Malayagiri's Commentary (Āgamodaya Samiti No. 56) 1928.
- 3. Vide p. 336 of the *History* of *Indian Logic* by S. Vidyabhushan, Calcutta, 1921. Praj<sup>nā</sup>kara Gupta lived at the time of Maha Pāla, who died in 940 A D. He wrote the following works:—
  - 1. Pramāṇavārtikālamkāra, a commentary on the Pramāṇavārtika of Dharmakirti. Vidyabhushan states that the Sanskrit original of this work of P. Gupta appears to be lost. Recently, however, the work has been recovered and edited by Rahula Sankṣṭyāyana in the Journal of the Bihar and Orissa Res. Soc. Vol. XXI, Part II (1935). There is also a Tibetan translation of the work.
  - 2. Sah valambaniscaya The Sanskrit original of this work also appears to be lost according to Vidyabhusan but there exists a Tibetan translation.

literature to trace the above verse in P. Gupta's one of the two Sanskrit works." If the author of the name Prajňākara Gupta mentioned by Malayagiri is identical with the celebrated Buddhist logician of that name we may safely fix A. D. 1050 or so as the other limit to the date of Malayagiri. It would thus be seen that the date of Malayagirisūri may be taken to lie between A. D. 1100 and 1175.

<sup>1.</sup> One of these two works viz., the Praminavārītlik lamk ra has been fortunately recovered for us by Rāhula Sānkṣṭyāyana [Vide p. 42 of Jour. Bihar and Orissa Res. Soc. Vol. XXI (March 1935)]. The MS described by him consists of 59 leaves and contains Chapters II and III of the work. This MS has been published in the June 1935 issue of the above journal (pp. 1 to 158). The published portion is fragmentary as it begins from the Kārik 330 of the text (vide p. 63). It ends with Kārik 539 (p. 158) and is called प्रस्मप्रकृति Cf Colopon "प्रमाणवानिका द्वारे पत्यचपरिच्छेदो दिवीय:" which corresponds to the 3rd Pariccheda of the text of the Pramēnavārītlika as stated by the Editor in the footnote on p. 158.

<sup>2.</sup> In the Abhidhānarijendra Vol. VI (1923) p. 156 there is a small article on Malayagiri but it contains no historical information about this author. The compilers of this encyclopaedia, however observe:—
"मल्यशिरः समयो गुरुपरंपरादिकं च न ज्ञायते तथापि हरिभद्रसूरेर्गक्तन इति ज्ञायते"
The date of Haribhadrasūri is about 750 A. D.

# BELGOLA AND BAHUBALI.

BY

#### Prof. A. N. Upadhye, M.A., D. Litt.

In the mediaeval history of Jainism in the South, Sravana Belgola has been a place of great cultural importance. The greatness of Belgola lies in the fact that it possesses certain features of lasting value: traditionally the place is associated with Bhadrabahu and Candragupta Maurya, and the historical value of this tradition is now accepted by the standard authorities; it possesses a large number of Inscriptions which are important from the historical, linguistic and literary points of view; there is a Matha the spiritual heads of which have guided the social and moral destiny of the Jaina community in Karnātaka and round about for centuries together; there are beautiful temples and treasures of old MSS. of which any holy place would be proud; and last but not the least there is the grand image of Bahubali on the top of the prominent hill there. For these and other reasons Belgola is not only a holy place for the Jainas but also a place of cultural and historical importance to the students of South Indian History.

In the Hassan District of the Mysore State, just near Channarayapattan, Belgola is very attractively situated near a nicely built square lake in a valley between two hills: Vindhyagiri and Candragiri. The name of the place is probably derived from Bel (meaning, white) gol (meaning, pond) referring to the splendid square lake which is mentioned in the local inscriptions as Dhavala or Sveta Sarovara. Workman rightly said: 'In the whole beautiful state of Mysore it would be hard to find a spot where the historic and the picturesque clasp hands so firmly as here'. The name Vindhyagiri the migrating people must have brought with them from the North; while the name Candragiri appears to have been suggested by the fact that Candragupta Maurya, who came to the South with Bhadrabahu, as a tradition of much authenticity and sufficient antiquity tells us, breathed his last on this hill. Candragiri is also

known as Cikkabetta, as it is smaller of the two hills. On this hill we have fine temples of the Dravidian architectural style, some of them as old as 8th century A. D. Some of the temples such Chāmuṇḍarāya Basti etc., are very beautiful from the artistic and architectural points of view.

It is on Vindhyagiri or Doddabetta that the image of Gommatesvara stands. The upper part of this huge statue on the top of the hill can be seen from a distance of some sixteen miles. From the ground below we see the image upto the breast, but as we climb the hill the image goes out of sight being surrounded by a temple the ramparts of which support the lower half of the image. Cut out of a boulder (of fine grained light grey granite) resting on the spot, the image is about fifty-seven feet in height. Though not older, it is bigger than the statues of Rameses in Egypt. It stands all nude with arms hanging straight with the thumbs slightly turned outwards. The pedestal of the image represents an open lotus. There are anthills, in stone of course, with emerging serpents on both the sides; and the Madhavi creeper twines itself round both legs and arms: this indicates the posture of deep meditation. There is an impressive and majestic grandeur about the image. What engrosses one is the demeanour of the face. 'The artist was skilful indeed to draw from the blank rock the wondrous contemplative expression touched with a faint smile with which Gommata gazes on the struggling world' for the last one thousand years, the image being carved out in circa A. D. 984 by the order of Chāmundarāya, the commander in chief of Rajamalla, the Ganga king, who ruled over that part of the country.

All full photographs of this image are in one way or the other distorted, because the image is very tall and there is no convenient point sufficiently elevated to focus the full image. This image is imitated at Kārkal and Venur; but the three faces, as I see them, give different expressions. The detached serenity of the Belgol image is a triumph: not only it attracts the mind but entraps our heart. The Kārkal image shows extra-meditational gravity and that of Venur juvenile smile. The purpose of imitation has almost failed;

but to the fotune of posterity and to that of monolithic art of India these three images are precious and proud contributions. The granite of the Belgola statue is superior: like its face undisturbed by attachment and aversion the image stands almost unaffected by sun and rains, 'and looks as bright and clean as if just from the chisel of the artist'.

The serene and detached face, with its childlike innocent simplicity, of Gommatesvara commands respect and reverence. It is a profoundly significant remark of His Highness the Maharaja of Mysore who said thus some years back: 'The land of Mysore symbolises Gommata's spiritual empire'; and let us pray that the spiritual forces might be radiated from the life and the image of Bāhubali all over the world which is passing through a transitional period of history.

The life of Gommatesvara or Bāhubali has a noble lesson to the struggling humanity for all times to come. Bahubali was proud of his power and strength. He would not give an inch of the land and submit to his elder brother Bharata whom he refused to accept as the overlord. Bharata was irritated, and there ensued the battle. The wise ministers asked them as to what they would gain by killing on the battlefield thousands of men for whose welfare their kingdoms were meant. What a vanity of the individuals, and now-a-days of Nations, that so many people are to be sacrificed on the battlefield and so much property wasted! Wiser counsels prevailed, and Bharata and Bahubali got down into the arena to decide the issue between themselves They fought against each other in various ways Bharata was defeated. Bahubali won the applause of all. His success meant the defeat of his brother: what a vanity of success and defeat! The spiritual values flashed across his mind, and Bahubali bade good bye to the hollow vanities of this world and rose above them by cultivating the spiritual values of a lasting character.

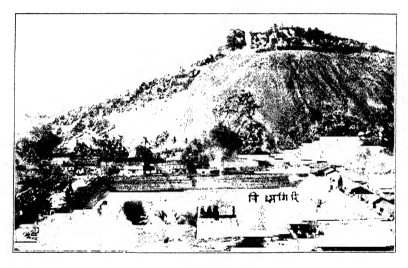
Today, as we look around and across the oceans, the flesh attracts the human mind more than the spirit; moral virtues are

at a discount and hypocracy is the fashion of the day; ethical standards are being easily smashed with no just substitutes being put in their places; the scientist has achieved great things, but he is playing in the hands of the politician, capitalist and the mad nationalist; today the world is made a big family which has one mind but unfortunately not one heart; competition and exploitation backed by brutal force are the current coins in the socalled international affairs, and mutual good will and sympathy are no more there; property is more valuable than humanity; love, liberty, justice etc., have become hollow terms of fashionable use; language is not being used for mutual understanding but to misinterpret and twist the simple facts and to mislead and deceive each others: motives are conveniently concealed and downright liars are hailed as diplomats: most barbarous and carnivorous crimes are committed under the decent names of civilization and nationalism, and palpably false reports are shamelessly broadcast to the reading and hearing public: in short, the materialistic forces switched on by abnormal possessive instincts are shaking today the very nerves of the human society. At such a critical hour in the history of mankind, I can only pray that Rahuhali's life and his image that stand for all that is true, beneficial, and beautiful, might inspire in us permanent ethical and spiritual values and lead us on from darkness to light:

> सत्त्वेषु मैत्रीं गुग्गिषु प्रमोदं क्लिप्टेषु जीवेषु कृपापरत्त्रम् । माध्यस्थमात्रं वीपरीतवृत्ती सदा ममात्मा विद्धातु देव ॥



# मारकर —



विध्यगिरि ( श्रीजैन दिगम्बर ट्रेडिंग कम्पनी श्रवणवेस्गोल के सौजन्य से )

# ŚRAVANA BELGOLA.

#### ITS MEANING AND MESSAGE.

ВV

Prof. S. R. Sharma, M.A.

A thousand thoughts come crowding in my mind as I write, in response to the call to contribute, to this special number of the Jaim Antiquary. It was indeed a very happy idea to bring out this symposium on the eve of the great Abhiseka which is shortly to take place. As the recent appeal of Sir Mirza Ismail rightly indicated. Śravana Belgola is not merely of sectarian interest; it is a national treasure. Like the Tāi Mahal and the Kailās Temple, the colossus at Belgola has attracted universal admiration. It is well to bear in mind, however, that without underestimating the value of the magnificent Agra monument and the marvellous Ellora excavation, the significance of the Jaina memorials in Mysore is deeper than the proud memories evoked by either the exquisite and enduring fossil of a doting Emperor's dreams, or the granite efflorescence of the artistic and architectural genius of the medieval Hindus. Great as these and other antiquities undoubtedly are, the meaning of the Mysore monuments is greater still.

Above all, to my mind, Śravan Belgola is most typically *Indian*, for it enshrines the spirit of sacrifice in the cause of the Spirit which alone is Life. India has been the home of several religions and schools of thought, but through all of them—with the singular exception of the Cārvākas—runs one philosophy, one attitude towards Life, one Faith. That Faith is transcendental; it seeks liberation of the Soul from the trammels of mundane existence; it stands for the ultimate triumph of Spirit over matter. It is the shining beacon of Life across the wasteland of death, Life that is enduring and eternal.

The European may climb the highest peaks in the Alps and the Himalayas, may explore the icy corners of the Arctic and the Antarctic, may dive to the deepest depths of the Atlantic and the Pacific,

and fly to the utmost reaches of the stratosphere, but he staggers at the transcendental flights of the Indian philosophers. His eyes have been trained to seek the truth through the microscope and the telescope, his mind has sought to study life in the laboratory through vivisection. In the result, he has succeeded in enslaving matter; but the slave (matter) has also been holding the conqueror (Spirit) in bondage. Not so the Indian, where he has not ceased to be truly *Indian*.

Drunk with the pride of conquest the European may mock at what he considers to be our futile and in ane philosophy. But we have reason to believe that the inebriated Western people are getting more and more entangled in the labyrinth of their own making. If their titanic struggle may be best illustrated by the statue of Laocoon desperately caught in the coils of a deadly tangle of reptiles, the Spirit. of ancient India is well represented by the colossal calm of the image of Bahubali rising high over every other human structure, breathing freedom in its great silence. The superficial observer is likely to interpret this contrast in a different way: Does not the naked figure of Gommata show rather the static inactivity of the stagnant East. and the struggling Laocoon group the palpitating dynamism of the progressive West? But I should think that the real contrast is more like that of the restless maelstrom diving into the greater restlessness of the agitated Atlantic, on the one side, and the placid calm of the profound Pacific on the other.

However, this is only one aspect of the situation. The human Spirit, which knows not the dychotomy of East and West, may be said to have gone to one extreme in India and naturally swung back to another extreme in Europe. Truth lies not in the Golden Mean, not midway between the two extremes, but rather in the full amplitude of the swing of the pendulum of Life. The midpoint represents only death; the Jaina philosophy does not stand for that. It has been misrepresented as a philosophy of stagnation, seeking death rather than life. The Jaina monuments are an eloquent refutation of this libel.

The Tirthankaras did not stagnate into Nirvana. They built a giant causeway across the dreary ford of death to the eternal fields Syādvāda and Anekānta are suggestive of all-sided of Life. comprehensiveness rather than of any one-sided obsession of monomaniacs. Those who have understood lainism correctly have characterised it as the most logically consistent of all philosophies. If this should be construed as constituting its main weakness—for Life is too complex to be logically consistent -, then the critics of Jainism should remember that it is not merely a 'philosophy' but also a "way of life": that it is not merely a body of thought or a bundle of doctrines, but it also enjoins a course of action and inculcates a code of discipline. Jainism is no more to be condemned as a negation of Life, than Christianity. If the latter is to be judged in terms of its influence over the lives of the Europeans during several centuries, the same should be the norm by which to assess the former. If christianity has made invaluable contribution to European civilization, so has Jainism enriched Indian civilization. If in the course of generation the Christians have resiled from the teachings of Christ, that cannot be a refutation of the positive gains to humanity from Christ's teachings. Likewise, if in the course of ages the Jainas have failed to live up to their ancient ideals, their historic contributions are not to be forgotten. Gratitude in both cases would demand sympathetic understanding from all; such understanding would not only lead to better appreciation, but also provide the corrective that modern living needs both here and elsewhere.

### BAHUBALI STORY IN KANNADA LITERATURE.

BY

#### Prof K. G. Kundangar, M.A.

In the so far published Kannada Literature the story of Bāhubali is first noticed in the Ādi-purāṇa of Ādi-Pampa (about 941 A. D.) To relate it here will not be out of place. Bharata was the eldest son of Ādinātha, the first Tīrthaṅkara and his queen Yaśaḥsvatī, and Bāhubali was born of his second wife Sunandā. On account of his unsurpassed beauty of person the latter got the names Chittaja, Chittabhava, Manasija, Anaṅga and Aṅgaja. When he was of proper age, his father taught him Kāmatantra, Sāmudrika, Āyurveda, Dhanurveda, Hastyaśvatantra, and Ratna-parikṣā, (8—60 gadya). Bharata attained the height of 500 bow-lengths and Bāhubali 525.

When it was proper time for Vṛṣabhanātha to take dīkṣā, the burden of the whole kingdom was thrown on his eldest son Bharata and Bāhubali was made the crown-prince. The latter was given the management of Paudanapura torritory (9—65 gadya).

When Cakraratna was born in the Kosagara of Bharata, he went on a tour of world-conquest and returned to Avodhyā Cakra-ratna remained outside the city refusing to enter showing thereby that the conquest was not complete. After inquiry the emperor found that his brothers were to be conquered. He sent his envoys to Bahubali and others to admit his suzerain power. All others except Bahubali were unwilling to accept the offer. Neither were they able to face him. They, therefore took diksa. But Bahubali received the envoy and acquainted himself with the purpose for which he had come to him. He refused to accept the suzerainty of Bharata and prepared for war. Hearing this Bharata marched on Paudanapura with his army. Both the brothers then agreed to fight each other to avoid blood-shed of the innocent soldiers. The emperor was successively defeated by his brother in Dṛṣṭiyuddha Jalayuddha, Mallayuddha. Enraged at this defeat he discharged his discus on his brother. But that invincible weapon being unable to touch him went round him and stood at his right shoulder. It was a very critical moment. Had Bāhubali thought of using that weapon on his elder brother he would have done so, killed his brother, and been himself the emperor. But he was a true Jaina. To him the moment proved to be one of internal awakening. He felt disgusted with the covetousness of empire in his brother, which showed no consideration even for a brother. This brought on him aversion for life. He took dikṣā and performed severe penance. In spite of his mastery over Jaināgama he could not conquer his māna-kaṣāya, on account of which he was not soon blessed with Kevala-jñāna. This was pointed out to Bharata by Ādinātha. The hint was taken by him and Bāhubali was informed accordingly. Taking action on this suggestion he conquered that weakness of his and attained Kevala jñāna. In course of time he attained Mokṣa

In this Purāṇa, Ādi-Pampa does not mention of Bharata consecrating at Paudanapura the image of Bāhubali 525 bow-lengths high.

Cāvuṇḍarāya in his Cāvuṇḍarāya-purāṇa (about 978 A. D.) gives the same story very briefly.

The third account appears in the Shravan-Belagula inscription No. 234 of about 1180 A. D. composed by Boppana who had the title Sujanottamsa. It is this poet who, for the first time, relates the story of an image of 525 bow-lengths erected at Paudanapura by Bharata out of respect and affection for his brother Bāhubali. As time rolled on, the inscription further states, the region around the image having become infested with innumerable Kukkuta-sarpas (fowls with serpent heads) the statue came to be known as Kukkutesvara. It afterwards became invisible to all except the initiated. But Cāvuṇḍarāya having heard a description of it set out with his mother with a desire of seeing it. Finding however that the journey was beyond his power owing to the distance and inaccessibility of the region, he resolved to erect such an image himself; and with great effort succeeded in getting the Image made and set up.

The fourth account is given by Pañcabāṇa in his Bhujabali-Carite (about 1614 A. D.). In this the author tells how Padmāvatt and Brahmadeva appeared in a dream before Cāvuṇḍarāya when halting at Shravana-Belagula on his way to Paudanapura accompanied by his mother, and told him that Båhubali was pleased with his devotion and would manifest himself to him on the Larger Hill if he would discharge a golden arrow from the Smaller one towards the former. The next morning he heard of a similar dream of his mother. Acting up to it he saw the heard of the Image when the discharged arrow struck the rock on the Larger Hill. Afterwards the officiating priest of the place placed a diamond chisel and struck it with a diamond hammer. The layers of stone fell off and the Image became visible. This story based on such a miracle appears in Bhujabali-śataka of Doddayya (about 1550 A, D.) in Sanskrit.

Gommatesvara-carite of Ananta-kavi (about 1780 A. D.), B. ja valikathe of Devacandra (about 1838 A. D.), and the Sthafapurapa of Shravana-Belagula are other works in Kannada giving the story more or less in the strain of Bhujabali-sataka and Bhujabali-carite.

The Sthala-purana gives one important and interesting information about the height of the Image. It says that Cavundaraya heard of the existence of an Image 18 bows high at Shravana-Belagula. This information may be verified with the actual measurements of the Image taken.

The pedestal is designed to represent an open lotus, and upon this the artist has worked a scale corresponding to three feet four inches. This scale when multiplied by 18 gives approximately (60 feet) the height of the Image. The Image as measured is 57 feet in height. A bow is generally of four cubits length, and 18 bow-lengths will make 72 feet. This brings in a difference of 15 feet in the actual measurement, and 12 feet difference according to the Sthala-purāṇa. But a cubit cannot always be of the same length. It will depend on the measurements of the sculptor who works at the Image. It may therefore be assumed that the scale given at the pedestal represents a bow-length, and that the Image goes 18 lengths with it. This assumption roughly solves the height problem in the present case.

# NEW STUDIES IN SOUTH INDIAN JAINISM.

Ш

#### ŚRAVANA BELGOLA CULTURE.

BY

Prof. B. Seshagiri Rao.

g. (1)

In two previous papers in the Jaina Antiquary. I have outlined how ancient Jainism in South India had inspired its devotees to action and emotion. For, it is only when thought, doctrine or philosophy inspires and sublimates emotion and action, that it becomes a force not only in the lines of individuals, but also in those of communities and nations. And Śravaṇa Belgola, being its most ancient and advanced Karmakshētra or practising and demonstrating ground or 'University,' in South India, and the present number of the Jaina Antiquary being specialised for the elucidation of its various phases of activity, through the ages, I shall gladly avail myself of this opportunity, so kindly given me by the Editor, to describe in some detail, how, from the Śravaṇa Belgola Epigraphs, it appears to me to have functioned as centre of culture,—of Siksha and Diksha.

We often hear so very much about Jaina ascetics and asceticism, of Jaina scholars, their dialecties and philosophies, their Raddhantas¹ (राह्यान्त) and Siddhantas (सिद्धान्त), that we may be very strongly impressed with the idea that Jainism is for the intellectual few,—and even at that, for an elect, fortunate few, who can be fanatically and—as modern materialists may say, or the ancient epicurions said—'senselessly' stoic. But a proper appreciation of Jaina memorials will show that the Jaina Sages in ancient times lived their doctrine and their faith and easily made their desciples of all grades and classes of society, men and women, live ² it, however austere

<sup>1.</sup> See "Inscriptions of Sravana Belgola" by Luvis Rice (Bangalore 1889. (I.S.B.) No. 41 राद्धान्त वृद्धि etc.

<sup>2.</sup> I. S. B. No. 54 Cf. Dayapila Muni in whom "was the desire to imfact to other son portion of his own form."

the Sadhana or practice for it may have been. The aim of this Siksha, descipline, and Diksha, concentration, being to attain to Arhathood or Siddhahood, not merely Siddhis or 'powers', a study of Jaina Antiquities, and appreciation of Sravana Belgola culture. which is a type thereof, will show how real spirituality and perfectibility of life or its sublimation was in Universal practice of all types of adherents of the Jaina Faith in South India. It will also serve, not only as a unifying force not only in the activities of the laina community to-day in all India (सर्वेमारत), but will also demonstrate. in India and abroad, the essential unity of goal (गम्य) descipline (গ্রিনা) and concentration (दीনা) of Hindusim, Buddhism and Jainism. fancied and some times operated, as mutually cancelling and warring faiths, unfit to inspire common political action for national ends. In these days when spiritual sublimation of thought and action in politics is set out to be India's special contribution to the modern warring world and recommended to be practised by political workers in India, in all its simple and self-denying austerity, it would indeed be of some help to realise what great levels of practical self-dedication and cultural eminence were reached, even by politicians and statesmen in medieval India, even through the inspiration of the Sages of this great South Indian Spiritual 'University.'

'Śravana Belgola' has a very romantic history. From all Jaina accounts in literature and Epigraphs, it was originally 'a bare hill in an uninhabited country,¹ but in time it became a Thirtha or place of pilgrimage, a Karmakshētra for Siksha and dīksha or a University of piety and culture, and even a religious state or Samasthanam² somewhat like the Vatican. Some account of this grand 'sublimation' of mere forbidding earth by the aspiring, advancing and selfpurifying soul of Man will form the substance of this study.

Yet, Sravana Belgola, through the ages, has continued to be a place of Memorial Toumbs, besides being the abode of several grand beautiful and rich temples and the most famous of ancient sculptures, the wonder and miracle of art,—the sacred image of Bhujabali or Gommateswara ortherwise called Kukkuteswara. Thus Śravana

Belgola culture seems to have made its own distinguished and distinctive contribution to medieval Indian Art and Architecture, the results of the memorialistic activities and devotions of the pilgrims that made it their *Thirtha* not only during life, but even more so, at its close.

Lewis Rice, who first edited the Epigraphs and brought to light the Antiquities of Śravana Belgola, in the *Epigraphia Karnatica* thus describes the present appearance of this great *Thirtha*:—

"The eye of the traveller who is passing along the trunk road leading from Bangalore to the Western Coast, through the Manjarabad Ghat, is arrested on approaching Channarayapatna by a conspicuous hill few miles to the South, bearing on its summit what appears at first a column, but which, on drawing nearer, proves to be a colosal statue in the human form. This striking and unusual object, which is visible for miles around, marks the site of one of the most interesting spots in the South of India, and one whose epigraphic records carry us back to the very earliest authentic period of Indian history, anterior in fact even to the famous edicts of Asoka, the oldest inscriptions in the country. This noted place is moreover the chief seat of a religious sect at one time fore most in power and influence, whose origin is of higher antiquity than that of Buddhism."

The earliest inscription on this hill takes the mind of the student to events long anterior to Asoka,—to the happenings in Nothern India, in the time of Asoka's ancestor Chandragupta, the founder of the Maurya Dynasty. This inscription is ascribed rightly, to king Bhaskara, the immediate grandson of the Great Emperor Chandragupta Maurya, who is also said to have adorned it with Chityalayas or temples of worship, as it enshrined the sepulcheres of his own grandfather and that father's guru Bhadrabahu, the last of Jaina Srita Kavalis. As the event that led to this most ancient inscription on this hill is of greater antiquity than the inscription itself and bears witness to some aspects of the religious history of Nothern India before the time of Asoka, it is worth recapitulation. It is also interesting that that event was described in this epigraph

<sup>1.</sup> I. S. B. No. 1.

in a kind of Sanskrit prose at once literary, realistic, aweful and picturesque. The original passage stands thus\*:—

Arshēnaiva Janapadam-anēka—grāmasata-samkhya-mudita-jana-ghana-kanaka-sasyagō-mahishājavikala-samākirnam prāptavān atah āchāryyah Prabhāchandrēnāmavani-tala-lalāmabhutē-athāsmin katavapra-nāmakōpalashitē-vividha-taru-vana-kusuma-dalāvali-vikachana-sabala-vipula-sajala-jalada....vyāla-mriga kulōpachitōpatyaka kandara darīmaha-guhāgahanā-bhōgavati samuttunga sringa sikharini jīvitasesham alpatra kālam avabudhyādhavnah suchakitah tapassamādhim ārādhayitum apricchya niravasēshena samgham visrijya sishyēnaikēna prithulakāstiarnna talāsusilāsu sitalāsu svadēham-sannya-syarādhitavān.''\*

#### Lewis Rice translates it thus:-

"And the rishi company arrived at a country counting many hundreds of villages, completely filled with the increase of people, money, gold, grain, cows, buffaloes and goats. Whereupon at a mountain with lofty peaks, whose name was Katavapra—an ornament to the earth; the ground around which was variegated with the brilliant hues of the clusters of grey flowers fallen from the beautiful trees; the rocks on which were dark as the great rain clouds filled with water; abounding with wild boars, panthers, tigers, bears, hyaenas, serpants and deer; fitted with caves, caverns, large ravines and forests: the achari, with Prabhachandra also, perceiving that but little time remained for him to live and fearing on account of the road (journey), announced his intention to do the penance before death, and having dismissed the entire sangha, with one single disciple, worshipping, on cold stones covered with grass, quitted his body."

<sup>• &</sup>quot;आर्षेग्रैव जनपद्मनेकप्रामशतसंख्यमुदितजनघनकनकसस्यगोमिह्पाजाविकनसमाकीर्म्याम् प्राप्तवात् स्रतः स्राचार्यः प्रमाचन्द्रे ग्रामवनितलललामभूतेऽथास्मिन् कटवप्रनामकापलचिते विविधतक्वनकुसुमदलावलीविकचनसबलविपुलसजनजलद्गिवहनीलात्पलतले व्यालमृग-कुलोपचितोपत्यककंदरदरीमहागुहागहनाभागवति समुत्तंगश्रंगे शिखरिग् जीवितशेषम् स्रत्यतरकालम् स्रवदुद्ध्याध्वनः सुचिकतः तपस्समाधिमाराधियतुम् स्रापृच्छ्य निरवशेषेग् संघं विसुज्य शिष्येग्रैकेन पृथुलकास्तीग्रेतलासु शिलासु शीतलासु स्वदंहं सन्न्यस्याराधितवान्"।

We learn from this, how the hill was known in those old times as 'Katavapra' and how it came to be a memorial hill enshrining the remains of the last of the sritakevalis. Bhadrabahu, of the laina sampradaya. From its also having been the shrine of the remains of Emperor Chandra Gupta, this single disciple of Bhadrabahu. known in this present epigraph as, Prabhachandra, it came to be visited by King Bhaska Maurya, his grandson, who built chaityalayas over it and a white lake in the village at the bottom from which the whole region afterwards came to be known as Belgola. Though the most ancient name of this place appears in this earliest inscription as 'Katavapra' there seems to have been another name "Belgugula' by which it became more famous even from the tenth century A. D. From No. 29, we learn that this name 'Katavapra' survived to the year 1163 A.-C. although found only in one inscription subsequent to the King Bhaskata's inscription about Bhadrabahu and his disciple Chandra Gupta Maurya. There are several associated inscriptions in very archaic Canarese characters (Purvada Hale Kannada) from No. 35 of which it appears to have been known in a partially modified form as "Kalbappira." In later modifictions like Kalvappa (No. 34) Kalbapp-(35) Kabbappu-(No. 41) Kabbāhu (137C), it seems to have been still further modified and simplified according to the phonetic law of 'assimilation,' of course, acting unconsciously in the speech of uncultured people<sup>1</sup>. Students of linguistics familiar with S. I. Epigraphy may discuss whether in the process of these obvious transformations of a word like 'Katavapra.' we meet with the phenomenon of a phonetic 'curruption' or simplification or 'prakritisation' of a 'sanskrit' word or whether a simple original word like 'Kalbappu' from the Canarese language was transformed by Pandits into Sanskrit 'Katavapra.' Both processes are possible and do occur in S. l. Inscriptions and literatures. The very words 'Kannada' and 'Karnata' transformed out of shape by foreigners into 'Canarese' are an instance in point. Be that as it may, the name 'Belugola,' however, seems to have become popular. and accepted into epigraphs by about 982 A.C., although Lewis Rice

<sup>1.</sup> The references to numbers are to numbers given to inscriptions in the volume "Sravana Belgola Inscriptions" by Lswis Rice. (Bangalore 1889.)

gives instances of two inscriptions, from serangapatam, of 9th century, in which, the form 'Kalbappu' occurs. However, from the fact that forms the word 'belugola' occur more frequently in inscriptions up to 1196 A. D., in reference to this place, as alternatives to those of 'Katavapra,' it seems to me nothing improper to hold that for at least ten centuries this place has been famous in South Indian history as "Belugola thirtha" Why and when exactly it came to be further specified as "Sravana" Sramana, it is not possible to determine from local antiquities. It is noted that as a Sanskrit word, 'Katavapra' means "having matted sides." Bhadrabahu inscription shows that it was so known at the time when the Sritakavali stopped over it. Who could have given it a Sanskrit name? There was nothing in the place at that time for any body to visit or notice it. It was only by an accident that that great sage Bhadrabahu happened to stay away there with his single desciple Prabhāchandra (Chandragupta Maurya) inscription no doubt makes it clear that the country was abounding in Jaina centres of populous and prosperous Sravakas or Jaina laity, and they may have given it this name, but only if they had something on or about it to attract them. What I, therefore, feel is that the Hill so came to be known only after Bhadrabahu began to settle there on the eve of his Sallēkhana (सल्लंबना) (fasting unto death) and also possibly from the residence of Prabha Chandra further on. worshipping the 'footprints' of his great guru and served by the forest deities'. If the word is regarded as desi and as 'Kalbappu' or 'Kalbappar' (the form 'Kalbappira' occurs in No. 35) it may be interpreted as 'Hill Father' or 'Hill-Brahmin' Kall=Hill, +bappu< pāpan = Brahmin or father (+Telugu "babu"). The hill on which the sepulcheres of Bhadrabahu and Prabhachandra are enshrined is known as Chikka Betta = Small hill. 'Kal' in Canarese occures in place names in the sense of 'hill' or 'Betta' + Mitta or Metta (Tel.). The famous example is Orumgallu or Warrangal, the seat of a medieval andhra-karnata imperium. It must have come to be so known from the residence of these two great sages, of whom possibly Chandra Gupta or Prabhachandra, living longer than Rhadra-Bahu became more famous as "the Father on the Hill" or

"the Brahmin or sage on the Hill" or "Hill Sage." I should not have entered into this philological bye-path, but for the fact that in most cases of thirthas or places of pilgrimage in India, it is some great, high a miraculous human striving, sacrifice or achievement in them that has brought them into prominence and illumined them. Even the interpretation of the word Belugola, offered only by No. indicates the same thing and confirms my view that it is some miracle of a human achievement or striving that makes its material or casual environment famous for later ages. With many latter day saints or Sravakas, male or female, it became a great aspiration to close (mudipu) or dedicate the few remaining days of life in the way in which these great sages did and 'leave the body' in their company, at the place, which they hallowed by their residence. However, Belgula or Belgola is interpreted in the epigraphs as 'White-lake' and it is said in Jaina traditions that King Bhaskara built the 'White lake' in the village at the bottom of these hills and that he built even the village also and named it Belugola. It is, however, possible that the populace. in these parts, noticing this remarkable object of a 'White-lake,' may have named it in their language, Belugola and the village containing Belugola, came afterwards to be so called. This is quite a common phenomenon in place-names in South India. This origin of the name must have been forgotten by the time of the description (As Res) interpreting it as 'Silver Vase,' and the pandits may have exercised their ingenuity afresh to take advantage of an event which they were called in to celebrate with their gifts of learning and poesy. Thus, even the plastic Arts like architecture and sculpture cannot gain immortal self-interpretation without the understanding and calebrating emotion and expression or emotional

<sup>1.</sup> There are a few very archoic. Inscriptions actually referring to these "Sages of or on the Hill" the No. 12 has 'Sri Thirtha, guruvadigal, No. 19 has 'Sri Betta guruvadigal." Some of these never came down the hill known as 'Sri Vette' or 'Rishigiri' or 'Tirthagiri' or e. g., Vide Ins. Nos. 21 & 15.

<sup>1.</sup> See also I.S.B. No. 12. "मोतोर्थद गुरवडिगल्"

expression of man. And the sublimation of "man," this freeing of him from the earthly limitations and trappings to attain to Arhathood or Jinadva or his original 'divinity' by sikaha and diksha has been what was taught and demonstrated from this place, this thirtha, which originally was an uninhabited or uninhabitable secret spot of Kushmand@ranya. "Kabbappu-nad" was a name for the region in which this hill was lacated. Hence I wonder whether the Chaityalayas and other objects of votive zeal that came to decorate this village and these hills in later ages had not shifted the emphasis from the sadhana and diksha i.e., the 'guru-kula' life of the original sages there, to objects of art and architecture and virtualism, so common, in the case of all forms of faith in India, Vedic, Jain, Buddhist and even Islamic, Balugola < >Belugula Belu+kula may also mean the 'white-kula' in which 'Kula' means 'family' or 'group' or 'sect.' Compare the expression 'guru-kula' 'agni-kula,' 'Rāja-kula'. 'White means 'famous' or 'pure'. Hence if the place were originally known as the 'Belgula Betta' it must have meant the Hill of the pure or white sagecompany. Or, could it be that, the attendants of King Bhaskara who were 'Swetambaras' had by this way tried to make it peculiarly their own, leaving behind a memorial of that fact to later ages in the 'White lake' of the village'? Any way, at the basis of this foundation for culture lies a happy commingling of Nothern and Southern cultural and linguistic trends which has characterised the civilisation of the Karnata region of the Indian peninsula to later times. The most remarkable point, however, about Sravana Belgola is that down into the last century, it continued to be not only a thirtha or place of pilgrimage, but a thirtha in the original sense, of a place where 'the soul transcends the body or death' i.e. a memorial or Sepultural Hill. Several persons, males and females, had come there, all through the centuries, to have their final samadhi in presence of those great departed sages of their own faith. There are several such sepulchural thirthas or Mutts in South India, but I do not know or have not read of any places like Belgola which are open to the devotees of their several faiths for this their final "thirtha." Herein also the

foundation has kept up its universality or democracy within its fold. The earliest of such a 'memorialist' mention is No. 2, in old archaic canarese characters and language referring to  $N\bar{a}$  gamati Ganti (female) desciple of the excellent Silent guru of Chittur in Adeyarenad The earliest in modern Canarese characters and language is No. 72 of 1809 A.C. referring to Aditakirti Deva who "having fully completed a fast of one month, went to Swarga in this cave."

Very early in its history, even during the period of its earliest undated archaic descriptions, Belgola came to be called "Sri tirtha." Now, in South Indian languages, 'thirtha' means 'water.' In regard to places of pilgrimage it includes a 'bath' or "immersion" idea also, as in the Kanarese expression "thirthamādu." It also means 'the sacred water,' from the feet of the sacred images 'as in the expression "Sripāda thirtham;" but essentially it means 'transcending' i.e., a mental or spiritual Lightening, purification or 'sublimation.' That such a spiritual 'accession' was intended by the use of the word 'thirtha' in ancient times is witnessed to, even by the epigraphs from Sravana Belgola. These instances will again show that it is the 'sages' that lived on the Hill that were the real thirthas and that the locality was made a 'thirtha' as being their habitat:—

For Example (i) of kamlabhadra it is said in No. 54 of 1128 A. C.:—

"Smarana-mātra pavitrataman manō bhavati yasya satām iha tirthinām tam ati-nirmalam ātma visuddhaye kamlabhadra-sarōvaramāsraye"

Trans:—"Him by only thinking on whom my mind becomes a thirtha tor the good, that pure lake Kamalabhadra (or of suspicious lotuses) do I serve for my own purity." (Lewis Rice.)

(ii). Of Matisagara it is said in the same inscription i.e., No. 54.

"Tîrtham Sri matisagarō gurur ilā chakram chakāra sphuraj jyōtih pîta tamarpayah pravitatih pūtam prabhūtāsayah."

Trans:—"Sri Matisagara guru made the whole world a tirtha, by his glory dispersing the darkness of ignorance, of a worthy mind, etc." Thus, in inscription after inscription, at Belgola, it occurs again and again, that, to follow those great earliest Jaina sages

Bhadrabāhu and Chandra Gupta, was the true Jaina faith, with clear references to that ancestral migration which some scholars refer to fourth century B.C., that make this high antiquity of Sravana Belgola stand undisputed Here-below are a few extracts bearing on this view:—

- (i) "Bhadrabāhu-sa-Chandra Gupta-Munindra yugmadin-noppeval Bhadramāgida dharman valie vand inipal kulo………… Vidrumādhare Santisēna muntsā nākki êchel-go … × Adri-mēl asanddi vittu punarbhavakk ir … . . . . . gi #
- Trans:—" Saying, to be in accord with the pair sree Bhadrabahu together with the great muni Chandra Gupta, is the true faith:—after coming here, and being gratified the.....of her race, the coral-lipped wife of Santisena munisa, Echel go-(ravi), on the top of the mountain, forsaking all food, attained to the state of not being born again."

And, likewise, the earliest persons who resorted to this Hill did so not to worship but to become 'pure spirits' relieved from and exalted above Samasārachakra, the wheel of life, the cycle of births and deaths, specially by the aweful baptism of Sallekhona, "the fast unto death," to enter upon the final pilgrimage or Mahaprasthana, to take to the final smadhi of one's life. What is called 'Renunciation at the time of danger' or 'atura sanyāsa' is a feature common to various forms or schools of what is called 'Hinduism' or Vaidikasamaya but it is found only in Jainism in its most awe.inspiring form as Sallêkhana. That it is a form of life-renunciation' or more properly 'dêhatyâga' 'giving up the body' is even enjoined by the Jaina sastras, is also brought out in one of the epigraphs on this Hill thus:—

Chûrni tēna srimad-Ajitasēna-pandita-dēva-dēvya sri-padakamala-madhukaribhūta-bhāvinā mahanubhavêna Jaināgamaprasiddha-sallêkhanā vidhi Visrjyamāna dēhēna samādhividhi-vilōkanōchita-karana-kutūhala miļita-sakala sangha samtôsha-nimittam ātmāntahkarana parinati prakasajāya nirvadyam padyamidamāsu virachitam (No. 54, dated 1128 A. C.) Trans:—"By him, a bee at the divine lotus feet of Ajitasena Pandita

Deva, magnanimous, while abandoning his body; by means
of the Sallêkhana famous in the Jaina Agamas, so that
all the sangha rejoiced at the sight of the nature of his
penance, was delivered improptu this perfect verse, displaying the ripeness of his mind."

Sallekhana may therefore be described as a special 'ideosyncracy' of Jainism'

The first to perform this aweful rite of Sallekhana on this Hill. Katavapra, was Bhadrabahu, the last of the Sruta kewalis; this fact bring us directly to the Southern migration of the laina rishiganas from Ujjaini in North India and the passage in the inscription referring to the Katavapra Hill. The passage brings out in simple naturalis. tic description how awefully beautiful it was and suggests a phase of naturalism which has left its environmental mark on the awefully beautiful and simple and high, plain lives and characters of successive Jaina munis, perhaps Vānaprasthas and Sanyasis as well, that carried forward to later generations in South India the traditions of spiritual realisation, sanctified scholarship and desciplined 'senseconquest. No wonder that their admiring followers had left behind them these authentic data of their admiration and also venerating and exultant praises of Bhadrabahu Sritakevali, who thus rejuvinated South Indian Jainism which, by his time must have lost touch with its North Indian homelands. Here below are given a few specimens of such commendatory compositions, reminders, as it were, to contemporary generations, of that ancestral North Indian migration. corresponding to that of Agastya to 'Chôla mandala' recorded in Puranic Literature and vernacular classics of South Indian Languages: --

(a) Varnnaih kūthan-nu mahimā bhana Bhadrabahormmōhōru-malla-mada-marddana-vritta-bahōh yach-chhishyatāpta-sukritēna sa chandra-guptas -susrūshyatē sma suchiram vanadēvatābhih!'

Trans:—"Worthy is it not of being described, the greatness of Bhadrabahu, say,—stout of arm in subduing the pride of

the great wrestler ignorance, through the merit obtained from descipleship to whom, that Chandra Gupta was for a long time served by the forest deities."

(No. 54, dated 1128.)

Note incidentally that this verse identifies that Prabhachandra, who served Bhadrabahu on this Hill in his last days, with Chandra-Gupta, the famous Maurya Emperor known to Indian History. It also brings out the idea of spiritual culture as an affair of 'gnāna,' a struggle and victory, perhaps justifying the name of 'Jaina Samaya,' a 'religion of conquest.'

(b) Bhadrabahur-agrimah samagrabuddhi sampadā Suddha Siddha Sāsanam susabda bandha sundaram; Iddha vritta Siddhir-atra bhadrakarmabhittapó Vriddhi vardhita prakirtir uddhadhe mahardhikah.

(No. 108 of A. D. 1433.)

Trans:—'Bhadrabahu, the foremost by his acquisition of knowledge, (proclaimed) the doctrine of the siddhis, beautiful with its combination of sweet words; famed for his character, dispeller of the delusions of those bound to the world, celebrated for the growth of his great penance, the highly renowned.'

From all this it is quite clear that, ever since the arrival of Bhadra-bahu, this Katavapra Hill in the midst of an aweful forest, became a 'thirtha' associated in the minds of generations of people with dikshas or vows, and concentrations, and with sikshas or desciplines in knowledge and character and sādhanas or self-searching self-purification resulting, by long growth of penance, even in 'siddhis' or attainments. Persons even abandoned the beautiful envirous of nature in the plain beyond the Hill, to take to its top to attain beatification. A very archaic inscription at the place refers to this fact:—

Sri "Udyānaijjita-nandanam dhvanadali-vyāsckta-raktōtpala vyāpi sribhrita-sālipinij ara disam kritvā tu bahyāchalam sarva prūni-dayardha-dābhi-Bhagavad-dhyānēna sambŏdnayan-

arādhyāchala mastakē kanaka sat-sēnod bhavat satpatih" aho bahir-girin tyaktva Baladeva munih sriman ārādhanam pragrihitva siddha tokam gatar-punah"

(No. 15).

Trans:—"With groves adorned with red water lilies and filled with the hum of bees, surpassing Nandana; shining on every side with fields standing with rice, was it beyond the hill. Instructing all in the praise of Bhagavat, the ocean of goodness to all creatures, worshipping on the summit of the mountain; born to the virtuous kanakasena, was a chief of virtue. Behold, this Bala Deva muni, the honourable, having forsaken beyond the hill, giving himself up to devotion, departed to siddh loka, did he not?"

Note that this description gives an idea of the approaches to the Hill at a far later time than that of Bhadrabahu, but it is enough to show that that 'aradhyachala' or 'gurugini' was still the chiefest attraction in the locality and even that, for Sallekhana, as well as Sådhana.

A similar cultural 'ideosyncracy' of Jainism is said to be Ahimsa. This has come into greater prominence in modern Indian political life, like 'fast into death.' Sallekhana, most inappropriately I think, as a technique of political struggle. It, however, indicates a modern searching of hearts in India, a quest into the past far desciplines or spiritual processes, leading to 'freedom' or moksha from 'bandhana' or 'bondage.' No body can deny that it is a deep spiritual searching, a holy quest, a non-doctrinal, practical, quest, practised in ancient times by persons from different grades of society and even today, practicable to prince in luxury or peasant in poverty alike. But it is well worth making an attempt to understand this Jaina form of descipline of Ahimsa aright.

The Sravana Belgola Epigraphs describe the munis worshipping Bhagavat, there, as 'Srava-prāni-dayarddha-dah (सवैप्राणिदयार्थ) as those that give their wealth of kindness to all living things, which makes them careful lest they should per chance injure even a tiny insect. The practice of "Gridhra-pinchacha," one of the most famous of the successors of Bhadrabāhu, in their gana, is followed to this day by the ascetic who sweeps the ground before him with a pea-cocktail broom before he moves along the way. In some of the more enlaborate inscriptions, on the Hill, this famous sage Gridhra-pincha-ācharya is thus celebrated:—

- Trans:—(1) "then there was Umāswāti munisvara, who had the name ācharya following after the word Griddhra-pincha. In that time no other was equal to him in understanding the 'padartha' (No. 42, dated 1117 A. C
- Trans:—(2) "The honourable Umāswāti, he was the yatīsa who published the Tatvartha Sutra which is a guide to the worthy in following the path that leads to Mukti" (No. 105 of 1398 A. C.)
- Trans:—(3) "He, was he not the yogi devoted to the protection of living creatures who 'assumed' the wings of a kite whence from that time forth the wise call him achari adding to it, after his name Griddhara-Pincha" (No. 108 of 1433 A.C.)

Several other customs among Jainas are traced to this original ideas of 'protection of living creatures.' But this is not all of the Jaina idea or descipline of Ahimsa. In its degeneration into the mere custom of the asctic sweeping before him with a "peacockbroom," it may have become an object of redicule of the Hindus, as an accentricity or 'bhëshajam', but in its essence, it finds its echoes in the Vaidika Samaya as well. The religion of Budha is said to be the religion of 'ahimsa' or 'Daya' or 'Compassion' par excellence, but a deeper knowledge of the Jñana marga of the Upanishadas or of the Jaina Samaya will reveal that it is equally an essential element in these equally, if not more, ancient faiths or 'schools of Spiritual attainment.' In the saka year 1050 (as stated in

No. 54) Sri Mallishena muni said as follows when he was departing from this world:—

"Having worshipped the three jewels named in the Agama, having lived so that all living creatures have received no injury and having acquired patience, we have (this) our body at the fact of Jaina and enter Swarga"

To live in such a way that no creature receives injury from one is the essence of the practice of Ahimsa.

Similarly, of another muni Sritakirti it is said, that he was 'sarva-sartti-rakshā-krita-matih', "intently minded in the protection of all emodied ones". Thus in Ahimsa-sūdhana, the primary importance is on 'protection of living creatures' a positive duty. These Sravana Belgola Inscriptions show that several other collateral and positive ideas cluster round this principle of Ahimsa. The most comprehensive of these is idea of 'sakalaprāni-dayartha-siddih', the utilisation of all our gifts, achievements, equipments and other acquirments for the good and happiness of all creatures. The insistence is on the attainment of powers by the individual for social and environmental betterment or "Lokasangraha". In this view, the following excerpts from these inscriptions illuminating:—

- (1) "Having studied the whole Veda, free from all distress of mind, having subdued all opponent speakers, delighting in all learning, filled with highest joy, of lofty and bright intelligence, praising the feet of Jinapa, ... he had obtained protection for all. (Sritakirti Deva No 105.)
- (2) Learned men there are, but no poets, masters of learning, eloquent speakers, experts from researches into various sciences, in the Kali Age like me.... notwith the desire of gratifying pride, not through enmity, but through my pity for the people being led astray by the teaching that there was no spirit (or God), did, 1, O king, in the Court of Himasitala overcome all the learned proud Buddhas and spurne sugata with my feet "(Devakalanka Pandita No. 54.)

Patience, kindness, impartiality, disinterestedness, spirituality, and humality, are other aspects of *Ahimsa* which make for social peace and social celebrity. Such qualities are revered, in a sage like *Mallisehna*. Of him it is said:—

"In whom unequalled patience rejoices, in whom kindness knows no limit, whom impartiality loves, whom absence of desire desires, through love loving salvation, though in his own esteem low, yet the head of yogis, by his character an acharya.....see Mallishena muni.....him let us reverence."

Honour, liberality, sympathy, are another cluster of ideas grouping round Ahimsa as a positive force in active life and these are reverenced in another sage thus:—

"A fire to the forest of family cares, a sun to the lotus of the Bhavajas (Jains), the summit of uplifted honour, the cow of plenty in restoring wealth, remover of the sorrows of those in the power of the ememies sin and ignorance, is Sritamuni, chief Suri, pure in morals, untarnished by woman"

We find from these and such passages that "purity" or "celebacy" is another aspect of *Ahimsa*, for "impurity" is 'the himsa of Atma or self.'

#### " JAINA SIDHANTA BHASKARA."

#### 1. (Gist of September Issue)

- p. 71. Mr. K. P. Jain have shown that the observance of Ahinsa do not deprives a Jain follower of the use of his manly power. Many a illustrations from the Jain Literature and inscriptions are given, showing the chivalrous deeds of the Jain heroes. It was due to disunion and discord between themselves that Indians lost their independence.
- p. 78. Pt. K. B. Shastri objects that Vadibhsingh was a contemporary of Akalanka.
- p. 88. A readable note on Apabhrams literature is given.
- p. 93. Pt. Nemichandra discusses the astronomical definitions of Srt Nemichandracharya.
- p. 110. Pt. K. B. Shastri describes the antiquities at Kopaņa.
- p. 113. Pt. Parmanānd gives a glimpse of the life and works of Srī Vādirāja.

# 2. (Gist of 'Bhaskara' for Dec. 1939.)

- p. 137. Pt. K. B. Shastri discusses the problem of the multi-husbands and the story of Draupadt and concludes that Draupadi was in fact married to Arjun only.
- p. 147. Sj. Agarchand Nahta objects the theory of Pavagarh being originally a Digambara Jain Tirtha; but the rejoinder of Premtji speaks otherwise.
- p. 155. Prof. Hiralal Jain describes the Apabhramsa work "Anuvrata Ratna Pradipa" by Lakkhana belonging to the 13th century A. D.
- p. 178. K. P. Jain has collected and given available information about Girnar and its history.

## "INDIAN CULTURE."

#### (JOURNAL OF THE INDIAN RESEARCH INSTITUTE)

A high class research quarterly in English on Indology, conducted under the distinguished editorship of Drs. D. R. Bhandirkar, B. M. Barua, B. C. Law, with a strong Advisory Committee, consisting of such eminent orientalists as Sir D. B Jayatilaka, Drs. S. N. Das Gupta, Laksman Sarup, Radhakumud Mukerjee, P. K. Acharya, MMs. Kuppuswami Sastri, Gananath Sen. and others, each of whom represents a particular section of Indian Culture.

It deals with all the branches of Indian Culture-Vedas, Philosophy, Buddhism, Jainism, Zoroastrianism, Ancient Indian Politics and Sociology, Indian Positive Sciences, History, Archaeology, Dravidian Culture, etc. Among the contributors are the best orientalists of India and foreign lands including Drs. Sir B. N. Seal, Sir, A. B. Keith, Drs. Winternitz, Otto Schrader, Otto Stein, R. C. Mazumdar, P. K Acharya, etc.

Indispensable for every lover of Indology. A most attractive get up and printing. Each issue contains about 200 pages. Price very moderately fixed Rs. 6 or Sh. 10 per annum (including postage)

Among the other publications of the Institute, which aims at wide propagation of Ancient Indian Culture and Wisdom by publication of the best products of Ancient Literature under various Series-Vedic, Buddhistic, Jain, etc., are:—

- An encyclopaedic edition of the Rigveda with texts, commentaries and translations with elaborate research note in English, Bengali and Hindi,
- (2) Gaya and Buddha Gaya, 2 Vols. Rs. 12.
- (3) Barhut, 3 Vols. Rs. 27.
- (4) Upavana Vinoda (a Sanskrit treatise on Arbori Horticulture), etc., etc., Rs. 2-8.
- (5) Vangiya Mahakosa (each part), As. 8.
- (6) Books of the Buddhistic Series.

For further particulars, please apply to:

The Hony. General Secretary,
The Indian Research Institute.
170 Maniktala Street.
Calcutta, (India.)

# THE JAINA ANTIQUARY

VOL. V-1939.

#### Edited by

Dr. B. A. Saletore, M.A., Ph. D.
Prof. Hirala<sup>1</sup> Jain, M. A., LL.B.
Prof. A. N. Upadhye, M. A.
Babu Kamta Prasad Jain, M. R. A. S.
Pt. K. Bhujabali Shastri, Vidyabhushana.

# Published at THE CENTRAL JAINA ORIENTAL LIBRARY, ARRAH, BIHAR, INDIA.

# CONTENTS.

Pages

|     |                                                                                                                                                 | •   |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 1.  | Another Jain Inscription of V. S. by Dasharatha Sharma, M.A                                                                                     | 27  |
| 2   | A. Jaina Ganesa of Brass—by H D. Sankalia, M.A., L.L.B., Ph. D. (Lond)                                                                          | 49  |
| 3.  | Asoka and Jainism—by Kamta Prasad Jain, M. R. A. S                                                                                              | 53  |
| 4.  | Asoka and Jainism—by Kamta Prasad Jain, MR.A.S                                                                                                  | 81  |
| 5   | Belgola and Bahubali - by Prof. A. N. Upadhye, M.A., D. Litt                                                                                    | 137 |
| 6   | Bähubali Story in Kannada Literature—by Prof K. G. Kundangar, M.A                                                                               | 144 |
| 7.  | Date of Malayagiri Süri -by P K Gode, M.A                                                                                                       | 133 |
| 8.  | Future of Jainism—by Dr. N. S. Junankar, Ph. D                                                                                                  | 9   |
| 9.  | Jaina Literature in Tamil-by Prof. A. Ghakravarti, M.A., I.E.S.                                                                                 | 1   |
| 10. | Jaina Critique of the Samkhya and the mimamsa theories of the self in relation to knowledge—by Hari Mohan Bhattacharya, M.A                     | 21  |
| 11. | Jaina Literature in Tamil -by Prof. A. Chakravarti, M.A., LES.                                                                                  | 35  |
| 12. | Jaina Bibliography                                                                                                                              | 66  |
| 13. | Jaina Literature in Tamil-by Prof. A. Chakravarti, M.A., I.E.S.                                                                                 | 67  |
| 14. | Mind in Jain Philosophy -by S. C. Ghoshal, M.A., B.L., Sarasvati                                                                                | 75  |
| 15  | Monastic Life in Sravana Belgola -by R. N Saletore, M.A. Ph. D                                                                                  | 123 |
| 16. | New Studies in South Indian Jainism -by Prof. B. Seshagiri Rao                                                                                  | 147 |
| 17. | Review by A. N. Upadhye, M.A                                                                                                                    | 33  |
| 18. | Some Iconographic Terms from Jaina Inscriptions -by Mr. V. S<br>Agrawala, M.A                                                                   | 43  |
| 19. | Select Contents of Oriental Journals                                                                                                            | 65  |
| 20. | Some Inscriptions on Jaina Images—by Prof. A. N. Upadhye, M.A                                                                                   | 95  |
| 21. | Nravapa Belgola—Its Secular Importance—by Dr. B. A. Saletore, M. A., Ph. D. (Lond.)                                                             | 115 |
| 22. | Śravaṇa Belgola - by Prof. S. R. Sharma, M.A                                                                                                    | 141 |
| 23. | The Jaina Chronology—by Kamta Prasad Jain, M. R. A. S                                                                                           | 29  |
| 24. | The Jaina Chronology—by Kamta Prasad Jain M. R. A. S                                                                                            | 61  |
| 25. | The Mastakābhishēka of Gommatešvara at šravaṇa Belgola—bu<br>Dr. M. H. Krishna, M. A., D. Lit. (Lond) Director of Archaeo-<br>logy Mysore State | 101 |
| 26. | The date of the consecration of the image of Gommatosvara—by S. Srikantha Sastri, M.A                                                           | 107 |
| 27. | Vadibha Simha and Vadi Raja -by S. Srikantha Sastri, M. A.                                                                                      | 89  |